





Coleccidon

R

Doctoral

Potencial politico de lo festivo
Aprendiendo de la descolonizacion

Javier Reynaldo Romero Flores
Pedro Pablo Gémez, Editor académico

PROYECTO DE DOCTORADO EN ESTUDIOS ART{STICOS

LINEA DE INVESTIGACION EN ESTUDIOS CULTURALES DE LAS ARTES

22D

65
{eey Facultad
\‘,&‘Ag,’l de Artes-ASAB

UNIVERSIDAD DISTRITAL
FRANCISCO JOSE DE CALDAS



POTENCIAL POLITICO DE 1O FESTIVO. APRENDIENDO DE LA DESCOLONIZACION

© Universidad Distrital Francisco José de Caldas
© Facultad de Artes ASAB

© Javier Reynaldo Romero Flores

© Pedro Pablo Gémez

Primera edicién, Bogotd, D.C., 2017
ISBN: 978-958-5434-38-7

FRANCISCO DiAZ-GRANADOS
Coordinacién editorial - correccién de estilo

GLORIA DfAZ-GRANADOS
Concepto grafico, disefio y diagramaciéon

SECCION DE PUBLICACIONES
Universidad Distrital Francisco José de Caldas
Miembro de la Asociacién de Editoriales Universitarias

FONDO DE PUBLICACIONES
Universidad Distrital Francisco José de Caldas
Direccién: Carrera 24 No. 34-37. Bogota D.C.
Teléfono: 323-9300 ext. 6202
Correo electrénico: publicaciones@udistrital.edu.co

Impresion:

IMPRESO Y HECHO EN COLOMBIA
PRINTED AND MADE IN COLOMBIA

Todos los derechos reservados. Esta obra no puede ser reproducida sin el
permiso previo del Fondo de Publicaciones de la Universidad Distrital.

Romero Flores, Javier Reynaldo

Potencial politico de lo festivo: aprendiendo de la descolonizacién / Javier Reynaldo Romero
Flores, Pedro Pablo Gémez. -- Bogota: Universidad Distrital Francisco José de Caldas, 2017.

248 paginas ; 24 cm.
ISBN 978-958-5434-38-7

1. Descolonizacién 2. Postcolonialismo 3. Ecologia politica 4. Arte - Aspectos sociales 1. Gémez
Moreno, Pedro Pablo, 1964- , autor II. Tit.
302.2 cd 21 ed.
A1569681

CEP-Banco de la Republica-Biblioteca Luis Angel Arango




Con agradecimiento infinito, para Lugul y Antonio.






indice

Prefacio

Pedro Pablo Gémez 9
Introducciéon I3
PRIMERA PARTE. DE LOS APRENDIZAJES I5
Primer aprendizaje. Conquista y dominacién: la violencia 15

Segundo aprendizaje. Extirpacién y vaciamiento: la enajenacion 37

Tercer aprendizaje. Colonialidad y existencia: la subjetividad 47
Cuarto aprendizaje. Insurgencia festiva: la re-existencia 61
SEGUNDA PARTE. POSIBILIDADES DE APERTURA 83
Aperturas desde lo festivo 83

Sobre el concepto ordenador: de la cultura a la interculturalidad 91

De la perspectiva: més alla de la cultura como ficticio campo

de batalla ideolégico 96
Del sentido: la colonialidad festiva 100
De la estrategia: fetichizacién de lo festivo 105
De la posibilidad de salida: exterioridad y dinamica festiva 107

Indice 17



TERCERA PARTE. PROBLEMATIZACION
Primera problematizacion: el arte
Segunda problematizacién: La danza
Tercera problematizacioén: La musica

Cuarta problematizacién: Las politicas culturales

CUARTA PARTE. DE LOS DISPOSITIVOS
Folklorizacion

Patrimonializacién

EPiLOGO

REFERENCIAS

EL AUTOR

113
113
134
146

167

187

208

227

243

250



Prefacio

Pedro Pablo Gémez

HEMOS DECIDIDO PUBLICAR, COMO PARTE DE NUESTRA COLECCION DOCTORAL,
el libro Potencial Politico de lo Festivo. Aprendiendo de la descolonizacion, del investi-
gador boliviano Javier Reynaldo Romero Flores, entre otras, por las siguientes
razones: en primer término, por la pertinencia tematica de lo festivo para el
campo emergente de los estudios artisticos en general. Ademas, por su afini-
dad con el programa de Doctorado en Estudios Artisticos, que venimos cons-
truyendo desde hace varios anos en la Universidad Distrital Francisco José de
Caldas. Este programa es un nuevo escenario de caracter publico para la for-
macién posgradual en y desde las artes en Colombia. Se propone contribuir
con criterios de excelencia, calidad y equidad a la transformacién sociocul-
tural de la ciudad y del pais. Los Estudios Artisticos se proponen crear modos
particulares de abordar y responder a los desafios éticos, estéticos, episté-
micos, académicos y politicos de la educacién superior desde el campo del
arte, mediante la formacién de investigadores-creadores del mas alto nivel,
capaces de agenciar propuestas creadoras para la comprensién y resolucién
de los grandes problemas nacionales. Entre estos, destacan las necesidades
de fortalecimiento de la formacién posgradual en el pais y, mucho mas, la
formacién posgradual en el campo de las artes. Todo esto con la conviccion de
que la formacién y la educacién son modos efectivos de ayudar a revertir las
desigualdades sociales, cimentadas en la raza, el género, la clase, entre otras,
que hunden sus raices en la ruta histérica de la modernidad.

En esta linea, el investigador Javier Romero ha sido companero de via-
je en los dialogos y eventos académicos realizados para la construccién del
mencionado programa de doctorado; un espacio donde se propone un dialogo
horizontal entre las artes, las ciencias humanas, las ciencias sociales y los
proyectos no disciplinados de las comunidades y movimiento sociales para

Prefacio (9



crear nuevos conocimientos y soluciones no-modernas a los problemas de la
modernidad. De ahi, nuevamente, la relevancia de este libro para los estudios
artisticos, cuyo propésito de hacer visible el potencial politico de lo festivo
no se agota en los Andes bolivianos, donde se sitian sus indagaciones, pues
se trata de un potencial descolonizador que esta presente dondequiera que
la fiesta aparezca como una particular estrategia, capaz de interrumpir los
dispositivos jerarquizadores, clasificadores, racistas, generistas y anestésicos
de la modernidad/colonialidad. Asi, el conocimiento de las luchas histéricas
de resistencia e insurgencia tiene un innegable componente pedagégico que
puede proyectar luz a las luchas del presente de comunidades y pueblos, que
no se conforman con resistir, sino que buscan crear y producir la vida de otro
modo, es decir, re-existir.

El libro nos presenta ademas un recorrido por lo que podriamos deno-
minar el giro decolonial en la indagacién de lo festivo, que abarca desde una
perspectiva critica hasta la construccién de una perspectiva y metodologias
decoloniales. Es asi como en el pensamiento de lo festivo van apareciendo ca-
tegorias relacionales mas amplias, como exterioridad, horizonte descolonizador,
pensamiento situado, entre otras, que evidencian el transito desde la epistemo-
logia sujeto/objeto y el denominado “paradigma de la conciencia” hacia un
posicionamiento decolonial, que entiende la cultura no como algo dado, sino
como campo de batalla ideolégico inacabado, progresivo y en gerundio, desde
donde se puede proyectar un horizonte intercultural. Para tal fin descoloniza-
dor, se hace necesario conocer la constituciéon y camuflajes de la subjetividad
colonizadora como el ser conquistador, ser colonizador, ser blanco, asi como
el despliegue de toda una serie de dispositivos, como el de la pedagogia de la
enajenacion, la demonizacion, la folclorizacién y la patrimonializaciéon, que no son
mas que formas de la colonialidad de la fiesta y lo festivo.

Ahora bien, el autor no se conforma con el desenmascaramiento anali-
tico de los dispositivos de la colonialidad festiva, sino que, por el contrario, da
pistas para la construccion de dispositivos descolonizadores, es decir, las herra-
mientas, pedagbgicas, epistémicas y metodoldgicas para la interrupcion éti-
co-politica de la colonialidad, realizada por sujetos colonizados que, desde la
exterioridad, empezamos a entender nuestras practicas como redistribucién
de los afectos, des-mercantilizacién de lo festivo, no como “enfermedad del
baile”, sino como celebracion de la re-existencia y la recuperacién de nuestros
propios horizontes de sentido.

10) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



Introduccion

El presente volumen intenta mostrar procesos que permiten generar
aprendizajes, a partir de los cuales se puedan producir y reproducir sentidos
descolonizadores en todos los ambitos de la vida. Cuando nos acercamos a
los documentos que narran el proceso colonial, nos damos cuenta de que,
desde el primer momento en el que se desenmascara el proyecto colonial
en los Andes, con el encuentro de Cajamarca, se producen también procesos
descolonizadores y de re-existencia. Si bien nos interesa que se conozcan estos
procesos y aquellas luchas, nos parece fundamental que podamos aprender
de ellos, para capitalizarlos y, con aquel aprendizaje, generar acciones con-
temporaneas de re-existencia.

Una vez mas, con este trabajo, interpelamos lo festivo desde lo festivo y
con lo festivo. En este sentido, como en otras publicaciones, queremos hacer
notar a los y las lectoras que lo festivo produce y reproduce procesos que son
parte de toda la complejidad de la vida, en todos sus aspectos, en todos sus
campos. Ya se ha dicho, pero vale la pena repetirlo: lo festivo no es el pasado,
es el presente, y sus problemas, sus conflictos y sus disputas nos estan comu-
nicando los conflictos del presente, mas alla de lo festivo, y son estos los que
nos pueden ayudar a proyectar posibilidades de un futuro otro. Esta es, sobre
todo, la intencién fundamental del trabajo que hemos venido desarrollando
desde hace algun tiempo.

Desde hace ya varios anos hemos! iniciado un trabajo cuya intencién
es hacer visible el potencial politico de lo festivo en los Andes y en particular en

! Lasiguiente aclaracién nos parece relevante y la estamos haciendo en varias de nuestras publicaciones. La
utilizacién de la primera persona del plural del espafiol en la redacciéon del presente trabajo la justificamos
por dos circunstancias que, desde nuestra perspectiva, se relacionan y tienen sentido. La primera: en las
lenguas aymara y quechua, que predominan en los Andes centrales en Bolivia y son parte de nuestro lugar
de enunciacién, existen dos posibilidades de enunciar el “nosotros” (aymara: Naanaka y jiwasa y quechua:
Nogqanchej y nogayku), una que incluye a un grupo pequefio, como una comunidad o un grupo determinado
reducido, diferenciandose del resto del universo, y la otra que generaliza una idea de “nosotros” como
universal. La segunda circunstancia es que nuestro argumento se ha ido construyendo en procesos inter-
subjetivos en diferentes contextos; en algun caso el énfasis ha sido festivo y en otros se ha construido con
la participacién de lo que Apel (1985; 1994) llama una “comunidad cientifica de comunicacién”. Si bien yo
soy el responsable del presente argumento, en ningin caso es resultado de un ejercicio racional individual.
Este argumento ha sido construido como parte de una pequefia comunidad argumentativa y de comunica-
cién intersubjetiva.

Introduccién (11



los Andes bolivianos. La presente publicacién, en la que se compilan articulos
relacionados entre si, intenta producir la comprensién de un mismo proble-
ma: la dinamica de lo festivo. Esta es parte de un corpus mas amplio de un
proceso iniciado hace varias décadas en el que se piensa lo festivo desde la
exterioridad, orientada hacia un horizonte descolonizador.

En este proceso es importante tomar en cuenta dos momentos: el pri-
mero fue desarrollado con un énfasis en la investigacién antropoldgica, toda-
via dentro del Paradigma de la Consciencia? y desplegado como un intento de
critica dentro de la ontologia moderna, y sirvié para desarrollar una investi-
gacion sobre las Diabladas en Oruro (Romero, 2003) y una serie de articulos
de circulacion dispersa, algunos de los cuales fueron publicados en una sola
compilacién hace algunos anos?.

El segundo momento tuvo su gestacion real en la crisis politica de fin
de siglo XX en Bolivia y todavia es parte de las ideas que estamos desarro-
llando. Este ha permitido, por una parte, la elaboracién de una investigacién
empirica de largo aliento (Romero, 2015) y, por otra, una serie de articulos,
algunos compilados en esta publicacion. En estos se ha intentado aclarar al-
gunos puntos clave en los ambitos tedrico, metodolégico y epistémico, que
esperamos sirvan para el abordaje de lo festivo en el futuro. Ademas, se ha
intentado problematizar algunos temas especificos.

Este segundo momento de nuestra producciéon se nutre de la epistemo-
logia critica de Hugo Zemelman, que parte de una pregunta béasica: “cémo
pienso lo que pienso cuando pienso”. De este modo, nuestra pregunta de par-
tida hace més de una década fue: ;como pienso el “carnaval” de Oruro cuan-
do intento pensarlo? Esta pregunta cambi6 el sentido de nuestro trabajo, que
en décadas anteriores partia de la pregunta ;Qué es el Carnaval de Oruro?
Esta ultima tiene un alto énfasis en la objetualizacién y lleva a producir res-
puestas que dan cuenta de un objeto pensado como carnaval. Mientras que
la anterior pregunta —que es la que ha guiado nuestro segundo momento de
produccion- ha producido respuestas orientadas hacia otro horizonte de sen-
tido, y asi se ha podido trascender el paradigma de la conciencia.

Junto con el giro epistémico desarrollado, se han abierto una serie de
ambitos de reflexién que hacen al problema de lo festivo y su relacién con di-
ferentes campos de la realidad. Por ejemplo, desde lo festivo se ha producido
una posibilidad especifica de abordaje metodolégico a partir de la cual se ha
podido comprender la cultura como algo que estd ddandose, entendida como un
real campo de batalla ideolégico. A partir de lo anterior, se ha podido aclarar

2 Este paradigma es explicado en detalle en la Parte II.
®  Ver Romero (2013).

12) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



la relaciéon entre cultura e interculturalidad, asumiendo a esta ultima como
concepto ordenador.

En esta logica, a partir de entender a la cultura como un conflicto, nos
ha tocado detectar algunos de los dispositivos que activan y provocan proce-
sos de enajenacidn y constituyen estructuras de relaciones que reproducen la
mentalidad colonial instalada en el siglo XVI. Asi mismo, ha sido preciso em-
pezar a problematizar distintos aspectos de la realidad, para comprenderlos
desde una nueva perspectiva con intencién descolonizadora.

El presente volumen esta ordenado en cuatro partes. En la primera se
desarrollan los aprendizajes y se trata de la enunciacién de cuatro momentos
fundamentales para la produccién del proceso de colonizacién. El primero se
refiere a las formas de apropiacién violenta de territorios, recursos naturales
y fuerza de trabajo de los habitantes del continente Abya-Yala/América, des-
de el momento de su planeacién inicial, el anio 1523, cuando Pizarro inicia su
viaje desde Panamé, hasta la derrota de Atawallpa en Cajamarca en el afio
1532. Este proceso, al mismo tiempo, sirve para constituir la subjetividad del
ser conquistador, como la nueva subjetividad dominante y dominadora, que
posteriormente se expandira por todo el continente y el planeta.

El segundo momento se dio con la instalacién de una pedagogia de la
enajenacion que contiene diferentes dispositivos, entre los que se menciona la
demonizacién como fundamental para producir la anulacién de las representa-
ciones locales y, posteriormente, el remplazo por otras coloniales. El proyecto
de dominacién colonial desplegd un mecanismo, entre otros, que estamos
denominando pedagogia de la enajenacién, a partir de la cual se instalaron
varios dispositivos coloniales. Entre estos, inicialmente nos referiremos a la
demonizacion y posteriormente a la folklorizacién y patrimonializacion. La hipo-
tesis que sostenemos en esta parte plantea que la pedagogia de la enajena-
cién y la demonizaciéon como dispositivo son fundamentales para producir
un vacio en las representaciones locales y anularlas o reproducirlas en otro
horizonte de sentido, segiin convenga al proyecto colonial.

El proceso de existencia colonial, como forma de vida, consolidada en la
subjetividad colonial, es explicado en el tercer capitulo, como tercer aprendi-
zaje. Se trata de la instalacion de una estructura de relaciones entre un sujeto
dominador y un sujeto enajenado, que consolidan un sistema de represen-
taciones coloniales que se reproducen actualmente, luego de méas de cinco
siglos de sostenibilidad. Es un modo de existencia desplegado entre un ser
conquistador y un no-ser colonizado. El cuarto aprendizaje hace referencia a un
nuevo sujeto insurgente, que nace como reaccion a la dominacion colonial y

Introduccién (13



produce su propio proyecto politico y lo expresa como re-existencia fundada
en lo ritual-celebratorio.

En la segunda parte, a partir de una problematizacién de lo festivo, se
plantean algunas posibilidades de apertura. Inicialmente se discute el concep-
to ordenador del problema, transitando de la cultura a la interculturalidad;
luego se perfila una perspectiva que evidencia un modo de interculturalidad
como campo de batalla ideolégico. Posteriormente, por una parte, se pone en
evidencia el sentido cosificador de la colonialidad festiva y, por otra, la dina-
mica festiva como posibilidad de transito; de este modo, como alternativa de
apertura se des-encubre la estrategia colonial como fetichizacién de lo festivo
y finalmente se argumenta que la dindmica festiva es la posibilidad de salida
del continuum colonial.

Tomando en cuenta que lo festivo tiene multiples conexiones con la
realidad, en la tercera parte desarrollamos la problematizacién de algunas
de estas. Siempre ubicados en la dindmica de lo festivo, problematizamos
las ideas de arte y de danza —en la correlacién danza ritual-danza artistica-,
para posteriormente problematizar el proceso de la musica y su produccién,
circulacién y consumo. Finalmente, nuestra reflexién se ocupa de las politicas
culturales y su proceso histérico en Bolivia.

La cuarta parte contiene dos ensayos referidos a dos dispositivos utili-
zados desde el patrén colonial de poder para la colonialidad de lo festivo: el
primero tematiza la folklorizacién; construida como un continuum de la de-
monizacion, ella se ha ocupado de descontextualizar las practicas culturales
locales para objetualizarlas como “folklore”, en un clima de aparente inde-
pendencia y de busqueda de referentes para las nuevas naciones emergentes
en el siglo XIX, lideradas por mestizo-criollos. El segundo, en la misma logica
que el anterior, des-encubre los mecanismos de patrimonializacién como co-
lonialidad festiva.

Finalmente, a manera de epilogo, presentamos una reflexiéon que bus-
ca aperturas para la descolonizacién, mencionando algunas posibilidades de
re-version de aquellos procesos que han sido generados por determinados
dispositivos para la colonialidad. Se menciona que para ello hay que dar un
primer paso de identificaciéon de estos, que luego deberan ser contrastados
por otro tipo de dispositivos descolonizadores. Asi, se prevé que estos nuevos
procesos deberan producir la des-enajenacién, para que se pueda recuperar
el horizonte de sentido de los pueblos colonizados.

14 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



Primera parte. De los aprendizajes

PRIMER APRENDIZAJE. CONQUISTA Y DOMINACION: LA VIOLENCIA

LA COMPRENSION DE LA CONQUISTA A PARTIR DE LA APERTURA DE UN NUEVO
horizonte de sentido potencia la posibilidad de trascender el horizonte de la
Modernidad eurocéntrica y develar su ambicién por la dominacién colonial.
Al mismo tiempo, permite la apertura a sentidos alternativos mas alla del
continuum colonial. Sin embargo, para que esto pueda ser posible es necesario
identificar los mecanismos y dispositivos que hacen viable su reproduccién
y asi poder de-velarla desde el lugar de las victimas. Entonces, para generar
nuevos procesos desde este presente es importante mostrar que, asi como la
conquista puso en evidencia el poder alcanzado por el reino de Espana, aquel
proceso también desplegd distintos modos de encubrimiento y enajenacion,
sutilmente invisibilizados por la victoria de los conquistadores, que mostra-
ban, y lo siguen haciendo, el desarrollo, el progreso y la civilizacién como
logros de aquel proyecto.

Es sabido que el transito del siglo XV al XVI estuvo marcado por un
acontecimiento de caracter global, conocido como la Conquista, de lo que
se vendra a llamar América’. Este acontecimiento instalé el encubrimiento
como un modo de produccién de sentido de realidad (Dussel, 2008). El en-
cubrimiento es el fundamento constitutivo de la Modernidad y poco a poco,
desde el siglo XVI, se fue encarnando en la corporalidad y la vida cotidiana de
conquistadores y conquistados. De este modo, se produjo un contexto de do-
ble direccién en el que, por una parte, fue impuesto un proyecto politico que
deberia ser entendido como la Unica posibilidad de civilizacién para el plane-
ta y, por otra, se encubri6 un conflicto entre procesos civilizatorios distintos.
Esta complejidad de sentidos, como parte del encubrimiento, fue minimizada
como una contradiccién dentro de una posibilidad universal de civilizacién,

*  Ladenominacién América es parte de la construcciéon de referentes en el proyecto colonial. Esto puede ser
ampliado en el trabajo de Mignolo (2007).

Primera parte. De los aprendizajes ( 15



que para fines del siglo XIX, y sobre todo en el siglo XX, seria expresada como
tradicién y Modernidad. Tal contexto, resultado de la dominacién colonial,
produjo una subjetividad que consolidara aquel proceso y al mismo tiempo
serd consolidada por este, hasta lograr sostenibilidad hasta nuestros dias. Y
es esa misma subjetividad la que produjo, como reaccién, el proceso del Taky
Onqoy en el siglo XVI.

En esta parte, se afirma la tesis de Dussel (2008), con relacién al ego con-
quiro como primer sujeto moderno constituido en el proceso colonial, pero en
su despliegue por el Tawantinsuyu haremos referencia al modo en el que se
produjo aquella subjetividad, tomando en cuenta dos partes de aquel proce-
so. La primera esta relacionada con la etapa exploratoria previa al Encuentro
de Cajamarca hasta el momento de retorno de Pizarro de Espana, luego de
la cual realiz6 su tercera incursion hasta llegar a Cajamarca, el momento de
su produccién. La segunda se refiere a esta incursion, en la que se muestra
un despliegue de violencia, desde la investidura de Gobernador Adelantado y
Capitan General de la Nueva Castilla, con la que Francisco Pizarro derroté a
Atawallpa en Cajamarca en 1532, siendo este el momento de su constitucion.

EL ego conquiro: SU PRODUCCION

La conquista de lo que se vino a llamar América, que se consolidé con
el Encuentro de Cajamarca para el caso del Tawantinsuyu, fue antecedida
por un proceso de exploraciéon que durd cerca de diez anos, en los que se fue
produciendo a si mismo el ego conquiro, el ser conquistador. Este proceso, equi-
valente al que Dussel (2008) desarrolla para el caso de México, lo ilustraremos
con el despliegue de Francisco Pizarro en su descenso desde Panama hasta su
llegada a Cajamarca. En esta parte, desarrollamos las circunstancias que hi-
cieron posible el despliegue de lo que estamos llamando el primer momento
en la constitutividad del sujeto colonizador que se dio a partir del primer via-
je de Francisco Pizarro desde la ciudad de Panama hacia el sur. Segin Francis-
co de Jerez (1534 [2009]) este viaje se inicia en Panama un 14 de noviembre de
1524. Sin embargo, la crénica de Cieza de Ledn (1553 [1987]) menciona que fue
en 1523. Este primer momento, que muestra un proceso en el que el ego con-
quiro se va fortaleciendo poco a poco a medida que avanza hacia el sur, esta
marcado por la transformacion de Francisco Pizarro en sus relaciones con el
poder y en su forma de ejercerlo. Aquel guerrero espafiol que finalmente fue
nombrado por los Reyes de Espafia Gobernador Adelantado y Capitan General
de la Nueva Castilla, produce cambios en su propio modo de ser. Estos mar-
caron también los cambios en la actitud y la autoestima del conquistador y

16) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacion



sirvieron para acentuar la consolidacién del ego conquiro que desarrollamos
en el siguiente subtitulo.

Para iniciar la comprensién de la primera parte de este proceso es
importante tomar en cuenta los antecedentes del lider de la conquista del
Tawantinsuyu. Se trata de Francisco Pizarro, quien, de ser hijo bastardo y
analfabeto, a los 15 afios pasé a ser guerrero y luego capitan triunfante de la
victoria contra los moros. Posteriormente, luego de su llegada al “Nuevo Mun-
do”, partira de Panama hacia la conquista de las tierras que estaban en el Mar
del Sur, (océano Pacifico) y terminara de Gobernador y Adelantado y Capitan
General de la Nueva Castilla. Como vemos, se trata de un sujeto constituido
en diferentes circunstancias, todas ellas bélicas, que pasa de no tener condi-
ciones para ser parte de la aristocracia espanola a ser considerado capitan
triunfante, viajando a explorar los nuevos territorios por conquistar. Pizarro,
en aquel momento, imbuido por el triunfo sobre los moros, la ambicién por
el oro, la riqueza y el poder, tenia la suficiente motivacién para alimentar
aquella subjetividad que haria posible la consolidacién del ser conquistador.

La intencién de Pizarro, de la conquista y de los conquistadores, desde
el inicio del proceso estaba marcada, entre otras, por dos tipos de actitud que
orientaban sus actos en dos direcciones opuestas, pero complementarias. Por
una parte, la acumulacién, el empoderamiento y la apropiacién de lo ajeno
caracterizaban a ciertas acciones que definian en una direccién el logro de la
ansiada riqueza material. Por otra, una actitud negadora y de encubrimiento
alimentaba sus otras acciones con las que se lanzaron a descubrir aquellas
tierras, no obstante, sin conocerlas. Esto se concret6 en la negacion de los su-
jetos que las habitaban. Desde el inicio de su despliegue fue la negacion de la
existencia de otros hombres y mujeres que implicaba la negacién del hecho
histérico y con esto la negacién de la existencia de otras culturas, la que ca-
racterizo al conquistador. Esta era la otra direccion.

Junto con aquella, negaban también a sus habitantes que eran los y
las que conocian muy bien su propio territorio, su propia cultura y su propia
historia, porque eran parte de ellas, habian sido los primeros en explorarlas
y sus legitimos descubridores, si se quiere ver la realidad desde la idea de
descubrimiento. Esta es otra caracteristica de la Conquista: para desplegar-
se presuponia que no habfa historia mas que la suya, y su propio conocer y
su propio nombrar eran los Unicos pertinentes y validos. Los espanoles, al
asumirse descubridores, estaban fundando una subjetividad que tendria el
encubrimiento como fundamento futuro, como muestra Dussel en 1492. El
encubrimiento del Otro (2008). Se trataba de un proceso en el que la “Moder-
nidad como fenémeno cultural (también técnico politico, filoséfico, literario,
etc.) se [estaba] originando por la confrontacién creativa de una cultura que

Primera parte. De los aprendizajes ( 17



se va transformando en ‘central’, pero nutriéndose de los elementos de las
otras culturas que cree simplemente dominar, explotar, obtener riquezas”
(Dussel, 20073, pp. 188-189).

La negacién y el encubrimiento fueron la base del despliegue espatiol.
Negaron los saberes previos producidos por chinos y africanos y los instru-
mentalizaron como propios. Al mismo tiempo, la ansiedad por el oro y la plata
contenia también la necesidad de sentirse con poder para la dominacién. Asi
fue como Pizarro de Capitan en la guerra con los moros se convirtié en capitan
para la conquista: “dio Pedrarias a Francisco Pizarro provisiéon de su capitan,
para que en nombre del Emperador, hiziese el descubrimiento que de suso es
dicho” (Cieza de Ledn, 1553 [1987], p. 8). Asi se negd sistematicamente la exis-
tencia del Otro y con esto de su subjetividad: “Los espafioles habian llegado a
unas pequenas casas que dezian ser del cacique Peruquete, donde no hallaron
otra cosa que algund mayz y de las rayzes que ellos comen. Dizen los antiguos
espanoles que el reyno del Pert se llamé asi por este pueblo o sefiorete llamado
Peruquete y no por rio, porque no lo ay que tenga tal nombre” (p. 8).

Se habfia instalado una manera de nombrar? lo nuevo desde la légica
de la dominacién, desde aquella que se habia propuesto no reconocer la dife-
rencia. Esto significa que, en lugar de abrirse a lo nuevo, se estaban cerrando
hacia aquella novedad y reproduciendo lo mismo de ellos, y a la realidad a la
manera del Conquistador. Al mismo tiempo, esto sirvid para cortar los vincu-
los historicos locales e imponer nuevos vinculos y nuevas referencias desde
la historia colonial y desde su propia logica, asi fuera errada:

Colén afirma haber llegado al Asia, el 15 de marzo de 1493, cuando retorna de su primer
viaje. Habia explorado, seglin su opinioén, las islas del Asia oriental cerca de “Cipango” (Ja-
pén), junto a la cuarta Gran Peninsula al este del “Sinus Magnus”, y no lejos del “Querso-
neso Aureo” (Malaca), sin haber por ello llegado atn al continente asiatico. En su segundo
viaje, en 1493, Colon debe aportar “pruebas” de la “asiaticidad” de lo explorado. Recorre
Cuba hacia el Oriente y piensa que es ya el Continente, la cuarta gran Peninsula, no lejos
del Quersoneso Aureo, y al tomar hacia el sur cree que ha estado navegando junto a Man-

gi (China) y de pronto podra dirigirse hacia la India. (Dussel, 2008, p. 29)

Lo que también se sabe es que Colén nunca se enterd de que aquel
préstamo de un ser-asiatico para nombrar a los habitantes con los que se
encontraron no correspondia con la realidad y murié pensando que habia lle-

2 Nombrar es un acto inaugural, es un rito de inicio en el que se constituye y se funda. “Colén, antes de
descender y de preguntar el nombre de la isla, y como esa isla lo salvaba le puso el nombre de San Salva-
dor. Ponerle un nombre es como dominar ya su ser. No pregunto a los indios cémo se llamaba la isla; le puso el
nombre. (Dussel, 1977, p. 58; énfasis agregado).

18) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacion



gado al Asia. Este error histérico y geografico produjo una idea de la realidad
global, en la que nuestras culturas tienen un lugar subordinado con relacién
a Europa y los europeos. Esta idea sigue teniendo vigencia actualmente:

“América” nunca fue un continente que hubiese que descubrir sino una invencién for-
jada durante el proceso de la historia colonial europea y la consolidacién y expansién
de las ideas e instituciones occidentales. Los relatos que hablan de “descubrimiento” no
pertenecian a los habitantes de Andhuac ni de Tawantinsuyu sino a los europeos. Debie-
ron transcurrir 450 afios hasta que se produjera una transformacién en la geografia del
conocimiento, y asi lo que Europa veia como un “descubrimiento” empezé a considerarse

una “invencién”. (Mignolo, 2007, p. 28)

Si bien la finalidad principal en la expedicién de Pizarro no era poner
nombres a los lugares que iba conociendo, los conquistadores hacian esto
como parte de las acciones que realizaban cuando avanzaban en su busque-
da de oro, objetivo principal del proyecto colonial. Pero en esta travesia surgié
también otra necesidad practica: el conocimiento de las lenguas de los “in-
dios™. En todos los lugares a los que llegaban intentaban, como hace referen-
cia Cieza de Ledn en su crénica, “tomar lengua de la tierra”. Como se puede
ver, incluso la manera de referirse a esta accién la expresaban en términos de
dominacioén: ellos no querian aprender la lengua de los indigenas, querian to-
marla, y asi lo dice el cronista: “Como Francisco Pizarro y sus companeros vie-
sen como avia camino por / entre aquellas montanas, determinaron de siguir
por uno dellos para ver si daban en algiin poblado para tomar algunos indios de
quien pudiesen tomar lengua de la tierra en que estaban” (Cieza de Ledn, 1987,
p. 17; énfasis agregado). Pero en el despliegue del estado misional la intencién
no era poder comunicarse con ellos; se trataba de hacer lo que finalmente se
hizo: transformar el sentido del mundo en el que aquellos originarios vivian.
Aqui es importante tener en cuenta que la lengua “es el lugar del ser, vale de-
cir, el lugar donde se cobija el sentido de todo” (Dussel, 1977, p. 38). Por esto, el
hecho de conocer una lengua da la posibilidad de conocer el mundo de la vida
de esa cultura y, al mismo tiempo, de transformar los sentidos en ese mundo
de la vida, y con esto se transforma al ser que esa lengua habia constituido.

*  Aclaramos que actualmente en Bolivia esta todavia es una denominacién racista y discriminatoria. Aun-
que a fines de la década de los setenta del siglo XX los mismos indigenas, denominados indios por los
patrones y las clases altas, expresaron un sentido de resignificacién del mismo con la frase: “como indios
nos han dominado, como indios nos vamos a liberar”. Desde aquella época esto ha ido cambiando, algunos
sectores de la poblacion se identifican méas con su horizonte cultural especifico; por ejemplo los aymaras,
mientras que otros se asumen indios, a pesar de que desde espacios importantes en las ciudades se sigue
racializando y discriminando con este denominativo. Aqui utilizamos las comillas por las diferentes con-
notaciones que tiene. Sin embargo, a partir de esta aclaracién el término aparece sin comillas.

Primera parte. De los aprendizajes ( 19



Luego de haber logrado varios contactos con los indigenas, incluso con
sus autoridades, los espanoles fueron méas osados. Ellos estaban pensando
siempre en sus necesidades de conquista y, en este caso, en la utilidad que
seria tener indigenas que manejasen las lenguas para seguir imponiendo la
dominacién y seguir violentando la vida y las tierras a las que llegaban. En-
tonces, cuando se encontraban en tierra, no tenian ningin reparo en pedir
directamente a los caciques o curacas que les dieran algunos jévenes para
que aprendieran su lengua. Asi describe el cronista una escena en la que so-
licitan jovenes para ensenarles la lengua: “Como se quisiese recoger al navio,
rogd a los prencipales que alli estavan que le diese cada uno dellos un mucha-
cho para que aprendiesen la lengua y supiesen hablar para cuando volviesen.
Dieronle un muchacho a quien llamaron Felipillo y a otro que pusieron don
Martin” (Cieza de Ledn, 1987, p. 68). La importancia de este acto en términos
de conquista se vio reflejada posteriormente, ya que el primero de estos fue el
que intervino como intérprete en el encuentro de Cajamarca cuando Pizarro
toma preso a Atawallpa.

De este modo, la lengua, ademas de servir para comunicarse con ellos,
serviria para transformar el sentido de aquel mundo e instrumentalizarlo
para sus intereses. Ellos podian cambiar los nombres de los lugares e incluso
de las personas y con la cristianizacién deberian también cambiar el universo
de creencias y asi consolidar la dominacién colonial esperada. Todo esto fue
parte de un proceso del cual los espafioles tenian conocimiento, por su ex-
periencia con los moros. Ellos sabian que para consolidar el dominio colonial
debian enfrentar al Sefior de los indios, en este caso, al Inka, y luego deberian
derrotarlo para poder imponer el poder colonial en toda su magnitud. Hasta
tanto, no podian sentirse vencedores y tampoco podian tener toda la hege-
monia que buscaban.

El conquistador no tenia ninguna duda de que deberia enfrentar cara
a cara a su oponente para derrotarlo y para ello todo el tiempo se encomen-
daba a su Dios. Derrotar al enemigo era un designio de ese Dios al que con-
sideraba el Ginico en el mundo, como a su ser. Desde que dejaron Panama los
conquistadores estaban convencidos de que esa era una parte de sus tareas,
de sus retos y tal vez de sus dificultades; derrotar al enemigo les permitiria
lograr el oro buscado. Pero ya habian acumulado un proceso constitutivo de
su modo de ser como guerreros. Casi todos se habian iniciado como hombres
de guerra desde muy jévenes en la lucha contra los moros? y en ese tiempo

4 “Asi como los cristianos ocuparon Malaga [...], cortando a cuchillo las cabezas de los andaluces musul-
manes en 1487, asi también les acontecera a los ‘indios’, habitantes y victimas del nuevo continente ‘des-
cubierto’. Alianzas y tratos nunca cumplidos, eliminacién de élites de los pueblos ocupados, torturas sin
fin, exigencias para que traicionen a su religién y cultura bajo pena de muerte o expulsién, ocupacién

20) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



las guerras todavia eran cuerpo a cuerpo y en muchos casos cara a cara. Por
experiencia estaban conscientes de que en un enfrentamiento violento entre
dos, uno tiene que salir derrotado, y la derrota implica muerte.

Entonces, toda la experiencia victoriosa que habian acumulado y su
ambiciéon por el oro y las joyas los mantenian con el objetivo claro, con el
impetu de superar cualquier obstaculo y con la fe puesta en su Dios; eran
conscientes de que este velaria por todas y cada una de las victorias, como
ya lo habian hecho contra los moros. Su objetivo seria logrado matando fisi-
camente a sus oponentes o anulando sus conciencias para sobrevivir y lograr
el oro buscado. Ademas, llegaban a estas tierras con bastante experiencia en
manipular y matar a sus oponentes.

Los espanoles estaban en plena constituciéon del ego conquiro en sus pro-
pias corporalidades. Como buenos guerreros de la época y con su victoria
anterior en la memoria, iniciaron la travesia desplegando su ser conquistador
en cada paso que daban. La logica con la que abordaban las diferentes tareas
para la misién ya tenia un énfasis en la dominacién: al lugar al que llega-
ban, lo hacian imponiendo sus acciones por encima de las posibilidades de
diadlogo con los habitantes de los pueblos a los que llegaban, y asi, como no
les interesaba si un lugar tenia nombre o no, ellos ponian el suyo. No les in-
teresaba si habia una historia, ellos imponian la suya, y, de la misma manera
que recogian alimento u oro de las comunidades, se creyeron en la libertad de
recoger personas para también imponerles su voluntad y obligarlas a realizar
los menesteres que ellos veian convenientes segin sus necesidades. Pero en
el momento inicial del despliegue del proyecto colonial, todavia no habian
podido someter la conciencia de ese Otro. Porque la resistencia era evidente
impusieron la tortura.

Estaban conscientes de que su misién fundamental era someter territo-
rios para recoger/robar oro, plata, joyas y, con esto, riqueza. Al mismo tiempo,
estaban conscientes de las consecuencias de lo que aquella misiéon implicaba
y de los peligros que podria generar la codicia y la angurria por el oro. A cer-
ca de la pobreza y la riqueza, Cieza de Ledn dice que “en tierra pobre no hay
deslealtad, y adonde ay riqueza, la misma riqueza repufa contra la birtud,
tanto que todo se rinde a la avaricia y por aver dineros se cometen muertes y
se hacen robos y lo que avéys visto que ha pasado en estos anos en este rey-
no” (1987, p. 35). Existia en ellos, los espanoles, una forma de ser constituida
desde la acumulacién de riqueza, estaban conscientes de lo que implicaba
la busqueda de oro en términos de valor monetario y en ningin momento

de tierras, repartimiento de los habitantes en manos de los habitantes cristianos de la ‘Reconquista’. E1
‘método’ violento se experimenté por siglos aqui, en Andalucia. La violencia victimaria y sacrificial preten-
didamente inocente inici6 su largo camino destructivo” (Dussel, 2008, p. 11).

Primera parte. De los aprendizajes ( 21



declinaron en su misién, porque este modo de relacionarse con la riqueza y
el oro ya estaba instalada en lo profundo de su subjetividad, mientras que la
idea de riqueza basada en la acumulacién de metales preciosos, para los ori-
ginarios era una locura, algo insélito, que no se podia comprender. Desde su
primer viaje, cuando llegaron a la Isla de la Perlas, iniciaron el cumplimiento
de la misién que tenian. Desde el principio se hicieron a la idea de que podian
disponer de todo lo que encontraban y utilizarlo, como si aquello no perte-
neciera a nadie, aunque estaban conscientes de que todos aquellos bienes
pertenecia a los indios.

Y asi, tomando sus espadas y rodelas, anduvieron dos leguas o poco mas la tierra dentro
donde toparon un pueblo pequeno; no vieron yndio ninguno porque todos avian huydo,
més hallaron mucho mayz y rayzes y carne de puerco e toparon mas de seycientos pesos
de oro fino en joyas... Los espanoles comieron de lo que hallaron en aquel lugar y deter-
minaron de dar la buelta a la mar para embarcarse pues no avian podido tomar hombre

ninguno de los naturales de aquella tierra. (p. 17)

En cada uno de sus viajes su principal preocupacién era cuanto de oro,
plata, piedras preciosas podian encontrar y si habia personas para recoger y
someterlas a su poder. Inicialmente para lograr la conquista y después para
realizar el trabajo duro de saqueo de riquezas, que alimentara el desarrollo
del capitalismo europeo. Esta practica se repetia en todos los viajes y explora-
ciones que hicieron Pizarro y sus hombres. Ni siquiera respetaron los lugares
sagrados. Cerca de Tumbes, cuando llegaron a una isla sagrada para los ha-
bitantes de la zona, exploraron, encontraron ofrendas —entre las que existian
joyas en oro y plata-y las tomaron. Asi nos cuenta el cronista:

Echado el batel, fueron a ella el capitan con algunos de los espafioles e toparon la guaca
donde adoraban, que era su ydo[lo] de piedra poco mayor que la cabeca del hombre, ahu-
sada con punta aguda. Vieron la gran muestra de la riqueza de la tierra que tenian por
delante, porque hallaron muchas piecas de oro e plata pequenias, a manera de figura de
manos e tetas de mujer e cabegas e un cantaro de plata que fue el primero que se tomd
en que cavia una arroba de agua y algunas piecas de lana, que son sus mantas a maravilla
ricas e vistosas. Como los espafioles vieron estas cosas y las hallaron estaban tan alegres
quanto se puede pensar [...]. Recojéronse a la nao, oyendo a los yndios de Tunbez que no
hera nada aquello que habian hallado en aquella isla para lo que habia en los otros gran-

des pueblos de su tierra. (Cieza de Ledn, 1987, pp. 51-52)

Todo el razonamiento y los referentes que transitaban en la mentali-
dad de los espanoles tenian relacién con la riqueza y el oro, por eso, cuando

22 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



Pizarrro le dio como regalo un hacha al orejon, emisario de Huayna Capac en
las cercanias de Tumbes, su referente de comparacién inmediato era el oro.
“Le dio el capitan un hacha de hierro con que estranamente se holgd tenién-
dola en mas que si le dieran ¢ien vezes mas oro que ella pesava” (Cieza de
Ledn, 1987, p. 54). El oro para los espanoles implicaba riqueza, pero ademas
estaban conscientes de que, una vez que pudiesen recoger/robar el suficiente
oro de aquellas tierras, podrian conseguir mayor poder bélico para dominar
esas tierras por completo. “El capitan estaba muy alegre en ver que heran tan
entendidos e domésticos; deseaba verse en Castilla del oro para procurar la
vuelta con jente bastante para sojusgarlos y procurar su conversion” (p. 65).
De esta forma, el perfil del ego conquiro, con base en la violencia ejercida, se iba
constituyendo en el deseo de acumulacién de oro y poder por encima de ellos
y de sus dioses. Se estaba dando paso a paso la constitucién de este nuevo
sujeto moldeado por el encubrimiento y la violencia.

La logica del poder, otro componente contenido en el modo de ser del
ego conquiro, se encuentra explicita en la cronica de Cieza de Ledn a propdsito
del viaje de Almagro a Panama y su nombramiento como capitan por el go-
bernador Pedrarias. En ella se dice: “En esto no puedo afirmar quéal dello sea
lo cierto; sé que por mandar, el padre niega al hijo y el hijo [al] padre” (1987, p.
27). Se esta expresando claramente que la idea de poder contenida en la men-
talidad de los sujetos que llegan a conquistar las nuevas tierras, no respeta ni
al padre ni al hijo, pues el poder siempre sera lo primero. Estos componentes
de la subjetividad del conquistador eran completamente diferentes de los
de los conquistados y asi se marcaba la diferencia entre sujetos que daria
lugar a una nueva subjetividad. Otro componente que alimentaba el sentido
de superioridad y recaia nuevamente en negaciéon del otro se hacia evidente
en el modo de incredulidad espanola ante la transparencia de los indios. La
experiencia espanola, constituida a partir de relaciones encubridoras, en las
que la mentira es el eje de la comunicacién, provocaba la negacién de los tes-
timonios de las poblaciones locales:

... y andando mas adelante por la derrota del poniente, reconocieron en alta mar venia
una vela latina de tan gran bulto que creyeron ser carabela, cosa que tuvieron por muy
estrafia; y como no parase el navio, se conocié ser valga y arribando sobre ella la tomaron;
y venian dentro cinco yndios e dos muchachos con tres mujeres, los quales quedaron
presos en la nave. Y preguntavanles por sefias [de] donde heran y adelante qué tierra
avian: y con las mismas seflas respondian ser naturales de Tinbez, como era la verdad.
Mostraron lana hilada y por hilar que hera e las ovejas, las quales sefialavan del arte que
son y dezian que avia tantas que cobrian los canpos. Nonbravan muchas vezes a Guay-

nacapa y al Cuzco donde avia mucho oro y plata. Destas cosas y de otras dezian tantas

Primera parte. De los aprendizajes ( 23



que los cristianos que yvan en el navio lo tenian por burla porque sienpre mienten en
muchas cosas destas que quentan los yndios; mas éstos en todo dezian verdad. (Cieza de
Ledn, 1987, p. 31)

La negacidn, entonces, fue parte de la constitutividad de los espafioles.
En ellos se habia desarrollado un proceso adiestrado para la negacién de la
diferencia, por ello su idea de didlogo estaba fundamentada en el encubri-
miento. Habia en el ego conquiro una acumulacién histérica constitutiva, y no
solo de Espana, pues era parte de toda Europa y partia de los filésofos griegos.

Para los griegos, los que estaban mas alla del muro de la ciudad (Heraclito llamaba al
muro de la ciudad el logos del ser), de 1a Magna Grecia o de Anatolia (donde estaba Efeso
y las pequetias colonias griegas), los llamaban barbaros [...]. Lo que estd més alla de la
civilizacién es la barbarie, nos ensefia un autor argentino del siglo XIX que escribié Civi-
lizacién y barbarie. La civilizacién es la totalidad y la barbarie es lo que estd mas all4 de la
civilizacién, es el no-ser. Entonces llega el espafiol a América y se pregunta: ;el indio es
hombre? Fernandez de Oviedo nos aclara que es un hombre, es decir “un animal racional
y de la misma estirpe de la Santa Arca de Noé, pero que se ha vuelto bestial por sus cos-
tumbres”. Decir que se ha vuelto bestial es decir que es bestia, pues ha perdido su racio-
nalidad, y si ha perdido su racionalidad ha dejado de ser hombre para ser solo ente; por
lo tanto el indio es un util, una cosa a “disposicién-de”. Es asi como los espafioles piensan
Hispanoamérica; si el indio es un sin sentido, nada, hay que educarlo y hacerlo civilizado,

europeo. El indio recibira su ser de la civilizacién. (Dussel, 1977, p. 40)

Por eso, los habitantes de aquel primer pueblo en el que decidieron que-
darse Pizarro y sus hombres, Pueblo Quemado, y los que vinieron después
de otros pueblos fueron comprendidos como utiles a la mano, como cosa a
disposicién-de (cosas disponibles) que, ante cualquier dificultad que se pre-
sentaba a los espanoles, deberian ayudar casi como bestias de carga. Este
comportamiento fue sostenido hasta que se consolidé la subjetividad colo-
nial como la subjetividad de la negacién® y con esto se constituyo el proceso
colonial.

°  Bautista (2007) aclara este proceso en términos de subjetividad, yendo mas alla de la comprensién que
ha desarrollado el paradigma de la conciencia: “Para sentirse superiores los espafioles, necesitaban cons-
tituirnos a nosotros en inferiores, ya no solo objetivamente, sino subjetivamente, lo cual era mucho més
complejo y fundamental para ellos. Por eso es que junto con el soldado colonizador, ingresé el pedagogo o
educador. Por el dia se ensefiaba la economia moderna de la produccién con latigo y espada, y por la noche
se ensenaba su pedagogia con la cruz. Durante el dia no s6lo impusieron la concepcién moderna del trabajo
forzado a latigo y espada, sino que también ensafiaban a sus dominados a comer como dominados, a vestir
como dominados, a caminar como dominados, a hablar y a mirar como dominados. Y por la noche se en-
seflaba a pensar como dominado, a escuchar como dominado y a aprender como dominado, sin cuestionar
nada, sin dudar de nada, ni siquiera preguntar” (pp. 124-125).

24 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



Para concluir esta parte es importante puntualizar algunos elementos
del primer momento de la constitucién del ego conquiro. Por una parte, este
primer momento del proceso de conquista del Tawantinsuyu fue asumido
como un negocio de cuatro personas. Se trataba de un emprendimiento eco-
némico que requeria de una inversion, era el “emprendimiento de un negocio”
que involucraba a Francisco Pizarro, Diego de Almagro, Hernando de Luque y
al propio Pedrarias®, quien nombra como Capitan del Mar del Sur a Pizarro y
asi se inicia la conquista de las tierras del sur. Ademas, se da una circunstan-
cia fundamental para Pizarro, pues casi pierde la vida’; sin embargo, lo que
sucedio sirvié para seguir alimentando el ego del sujeto colonizador.

Por otra parte, este momento fue asumido como una exploracion. Asilo
relatan muchos de los cronistas, puesto que fue el momento de mayor esfuer-
zo y desgaste de los navios y de los hombres que viajaban junto a Pizarro. En
esta etapa se hicieron varios retornos de los navios hacia Panama y hacia la
denominada Isla de las Perlas. Incluso Diego de Almagro, luego de la partida
de Pizarro, inici6 viaje en el segundo navio previsto, hasta encontrarlos, no
sin antes haber tenido un enfrentamiento en el cual perdi6é uno de sus ojos®.
En esta primera expedicién los conquistadores no pudieron encontrar toda
la riqueza que imaginaban y por esta razén no pudieron superar las deudas
que habian contraido para financiar la expedicién, que, como ya dijimos, era
parte de una inversién o un emprendimiento comercial. Lo que si se hizo en
esta primera aproximacion fue una exploracion, una especie de sondeo, para
tener claridad sobre dos cosas: primero, cuales eran las posibilidades bélicas
de los pueblos a los que se queria someter y, segundo, dénde estaban los lu-
gares en los que tenian sus objetos de valor, oro, plata, joyas, etc., y de donde
extralan esos materiales. Pero, ademas de eso, también se habian logrado re-
laciones “amistosas” y con ello habian generado expectativas en la poblaciéon
local y en varios lideres de rangos menores al Inka, con los cuales lograron
interactuar. Sin embargo, estas tareas todavia se irfan desarrollando mientras
iban desplazandose mas al sur.

Entonces, el proceso exploratorio y el consorcio circunstancial entra-
ron en crisis. Pedrarias habia sido reemplazado por el nuevo gobernador de

¢ Aproposito de la constitucién de la “compaiiia” y sus acuerdos, el cronista dice: “Y después de aver tenido
sobre ello grandes platicas, Pedrarias se lo concedié con tanto que hiziesen con él compafia para que
tuviese parte en el provecho que se oviese; y siendo dello contentos los comparieros, se hizo por todos
quatro la compania para que sacando los gastos que se hiziesen, todo el oro y la plata y otros despojos se
partiesen entre ellos por yguales partes, sin que uno llevase mas que otro” (Cieza de Leén, 1987, pp. 7-8).

7 Este hecho se describe en detalle mas adelante.

& “Los espafioles, teniendo en poco sus amenazas y grita, dieron en ellos con el ¢ilengio que suelen tener
cuando pelean y mataron e hirieron a muchos de ellos; y tanto les apretaron que a su pesar les ganaron el
palenque, aviendo primero un yndio de aquellos arrojado una vara contra Almagro; y apunté tan bien que
le acert6 en el ojo y se lo quebrd” (Cieza de Ledn, 1987, p. 25).

Primera parte. De los aprendizajes ( 25



Panama, Pedro de los Rios. Este, en la primera oportunidad que tuvo, sobre
todo por la insistencia y el convencimiento de Diego de Almagro, aceptd se-
guir apoyando la expedicion. Pero en la segunda oportunidad, en la que llega
Almagro, rechaza el apoyo y pone clertas condiciones para limitar aquel pro-
cesoy plantea que si veinte espafoles o, en su caso, mas de diez desean seguir
con Pizarro, ya por cuenta suya y sin ningun apoyo, que lo hagan, pero que,
si son menos, todos deberian retornar a Panama. Ademas, en el caso de que
algunos hombres se quedaran junto al capitan, en seis meses deberan volver
para informar al gobernador de lo sucedido®. Este momento se caracteriza por
haber sido realizado sin el respaldo de la Corona.

Tal vez el mayor momento de crisis del ego conquiro fue cuando el gober-
nador encomend6 a Juan Tafur para que hiciera cumplir su decisién, quien se
traslad¢ hasta la isla en la que se encontraba Pizarro y sus hombres. Una vez
que el enviado inform¢ de las érdenes del gobernador, fueron apenas trece®
los que decidieron quedarse con él, pero Tafur no le dejé ninguno de los dos
navios y por esta razoén, en consulta con los trece, decidieron quedarse en
la isla Gorgona hasta recibir algiin apoyo que Almagro mandara posterior-
mente. El conquistador ademas de los trece espafioles tenia bajo su mando
indigenas —con los cuales estaba trabajando el aprendizaje de las lenguas—,
ensenaba el espanol a algunos jovenes indigenas y ellos aprendian algo de las
lenguas locales. Su nimero no se menciona en las crénicas, pero se da a en-
tender que fueron muchos indigenas los que recogian en los distintos lugares
y de los que se valieron para tomar decisiones acerca de los sitios a ser explo-
rados y también para que ellos realizaran los trabajos mas pesados y luego se
instalaran en aquella isla, en la que, al parecer, llovia bastante.

° A su llegada, Almagro informa al gobernador De los Rios: “Diego de Almagro le ponia por delante lo que
avian gastado y lo que devian y cémo tenian gran noticia de lo de adelante. Reyase de su dicho él y todos,
diciendo que en la tierra de Peruquete ;qué podia aver sino buenos rios y hartos manglares? / El maestres-
cuela don Hernando de Luque procurava con todas sus fuercas con Pedro de los Rios para que no estorvase
el descubrimiento que hazia Pizarro. No bast6 él ni Almagro porque Pedro de los Rios queria enviar por los
esparfioles, puesto que acavaron con él con gran dificultad, que si veynte esparfioles de su boluntad de los
que estaban en la conquista quisieran seguir a Frangisco Pigarro, que dava licencia que con un navio pudie-
sen descubrir por la misma costa lo de adelante, con tanto que dentro de seys meses estuviesen en Panama,
e sino llegasen a veynte y subiesen de diez que dava la misma ligencia” (Cieza de Leén, 1987, p. 43).

1 “Y con semblante reposado dijo a sus compaferos como por virtud del mandamiento que avia venido de
Panama / podian bolberse y era en su mano y que si él no avia consentido que dexasen la tierra, hera por-
que descubriendo alguna buena se remediasen, porque yr pobres a Panama lo tenia por mas trabajo que
no morir, pues yvan a dar ynoportunidades; y dixoles mas que se holgava de una cosa, que si avian pasado
travajos y hanbres, que no se avia él escusaddose de no pasarlos, sino hallandose en la delantera, como
todos avian visto; por tanto, que les rogaba le mirasen y considerasen lo uno y los otro y que le siguiesen
para descubrir por camino de mar lo que oviese, pues los yndios que tomé Bartolomé Ruyz dezian tantas
maravillas de la tierra de adelante... Aunque el capitan dixo estas palabras y otras a sus comparieros, no le
quisieron oyr, antes dieron prica a Juan Tafur para que se bolbiese a Panama y los sacase de entre aquellos
montes, sino fueron treze que de conpasién que le tuvieron y por no querer bolber a Panamé, dixeron que
le ternian compania para bivir o morir con él” (Cieza de Ledn, 1987, p. 45).

26) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



Continuaron con la expedicién hasta realizar varios contactos y con-
vencerse de que habian llegado a la ciudad de Tumbes donde habian sido in-
formados, con certidumbre, de que al sur estaba el gran senior de todos ellos*
y que por todos esos lugares habia bastante riqueza. Pizarro transitaba un
tramo y mandaba emisarios para recibir informes de los que él se pudiera fiar
y casi siempre estos volvian con muestras de lo que encontraban. En casi to-
dos los casos traian buena cantidad de oro, plata y joyas. Como los espanoles
ya habian confirmado que en Tumbes y sus alrededores habia bastante oro,
siguleron adelante hasta constatar que todo lo que habian dicho los indios
era verdad.

Asi se da un momento en la actitud del ser conquistador que relanzara
aquella construccién del sujeto colonial. Como Pizarro estaba consciente de
que tenia un plazo, decidié tomar camino hacia Panama y mostrar todas las
pruebas que tenia de la existencia de grandes riquezas en el sur y convencer
a Pedro del Rio para que confirmara la autorizaciéon de la expediciéon. Una
vez que los implicados Almagro, Luque y Pizarro, quienes todavia eran parte
de la empresa, recibieron la respuesta negativa del gobernador'?, discutie-
ron mucho, hasta que finalmente tomaron la decisién de que uno de los tres
fuera a Espana. Pizarro se impuso ante Almagro y finalmente parti6 y logré
entrevistarse en el mismo Consejo de Indias. Asi fue como se inici6 el segundo
momento constitutivo del ego conquiro, explicado en el siguiente subtitulo.

CONSOLIDACION DEL ego conquiro

Con el respaldo total de la Corona a Francisco Pizarro, se consolid6 el
escenario de la conquista y el proceso de constitucion del ego conquiro. Pizarro,
a su llegada a Espana, y luego de su entrevista con el Consejo de Indias, por
determinacién de la reina®?, se trasformé en Gobernador y Capitan General

1 “Contava Alonso de Molina muchas / cosas de lo que avia visto, loava la tierra de gruecga, dezia que no llovia
y que por mucha parte de la costa con agua de regadia senbravan las tierras; y que contavan mucho del
Cuzco y de Guaynacapa” (Cieza de Ledn, 1987, p. 63).

2 El cronista se reflere a como Francisco Pizarro “avia descubierto a la tierra que avian oydo, de la cual avia
traido la muestra que habian visto y que [...] tenfa boluntad de volver con brevedad [a] aquella tierra tan
buena y rica. Por tanto, que pues quel hera gobernador de Castilla del Oro, que diese lugar a que sacacen
jente y faboreciese para l[a] conquista y enbiase a su Magestad a pedille merced della, pues era de creer se
la daria. Pedro de los Rios respondi6 encogidamente que si €l pudiera que hiziera lo que pedian, mas que
no avia de despoblar su gobernacién por yr a conquistar tierras nuevas, ni que muriesen mas de los que
habian muerto con aquel ¢cebo que vian de las ovejas y muestra de oro y plata” (Cieza de Ledn, 1987, p. 72)

Esta determinacién en su parte saliente dice: “Yten, entendiendo ser cumplidero al servicio de dios nuestro
Sefior e nuestro, e por honrar vuestra persona e por vos hazer bien y merged, prometemos de vos hazer
nuestro gobernador y capitan general de toda la provincia del Perd, tierras [y] pueblos que al presente ay y
adelante oviere en todas las dichas dozientas leguas, por todos los dias de vuestra vida, con salario de se-
tecientas e veynte y cinco mil maravedises cada un afo, contados desde el dia que vos hiziér[e]des a la vela

Primera parte. De los aprendizajes ( 27



de toda la provincia del Pert. Con este respaldo el conquistador pudo asumir
una nueva tactica con la que tendria que llegar hasta el Cuzco lo mas fresco
posible y someter al Inka Atawuallpa y a sus hombres, quienes se encontra-
ban en conflicto con Huascar por el liderazgo de todo el Tawantinsuyu.

Estos dos momentos, que para Pizarro y sus hombres marcaban una di-
namica de expectativas e incertidumbres, en el primero, y de respaldo y poder
total, en el segundo, permitieron generar un proceso en el que el ego conquiro
logré sumaxima expresion y produjo un estado de animo que pudo alimentar
y reproducir, a pesar de los obstaculos, el objetivo del proyecto colonial. Esta
actitud, sus acciones y el nuevo contexto politico lo situaron, como individuo,
por encima de todos los que habian quedado en Panama y también de aque-
llos que habitaban en las tierras del mar del Sur, incluso por encima de los
gobernadores. Este hecho, al mismo tiempo, contagié a sus hombres de opti-
mismo y entusiasmo. El lugar al que Pizarro llegd y posteriormente conquistéd
solo tenia un sujeto que se pudiera comparar con €l, era el Inka. Méas alla de
este, cualquier mortal de aquellas tierras estaba subordinado a su poder. La
dominacién colonial, con el proceso de conquista, estaba a punto de consoli-
darse. Se habian sentado las bases cualitativas para ello y faltaba muy poco
para que se consolidara el ego conquiro. Con todo esto se logré que por cada es-
panol que pisara estas tierras hiciera presencia un dominador triunfante. Por
las circunstancias previas al encuentro de Cajamarca, durante el despliegue
del proceso colonial, los espanoles fueron considerados extranos por los indi-
genas. Extranos que habian llegado por el mar y que caminaban recogiendo o
robando el oro y la plata de muchos lugares y que traian cosas extranas. Esas
ideas estan contenidas en algunas crénicas.

Si bien en el primer momento se divinizaba su presencia, posterior-
mente, en algunos espacios, esta idea de divinizacion se fue relativizando.
Aqui es importante aclarar algunas caracteristicas de la cosmovision local. La
cosmovision de los incas y de los otros pueblos de los Andes tenia, y todavia
tiene, una comprensién de sus divinidades en términos de falibilidad e in-
completitud. Sus deidades no fueron ni son concebidas como perfectas, com-
pletas, omnipotentes y todopoderosas. A las divinidades se las puede increpar
y exiglr, en relaciones de horizontalidad, como a cualquier otro sujeto, por sus
fallas o errores. Entonces, la representacién que se tenia de los conquistado-
res, ya sea como divinidades o seres humanos, una vez que habian estado en

destos nuestros reynos para continuar la dicha poblacién e conquista, los quales vos an de ser pagados de
las rentas e derechos a nos pertenecientes en la dicha tierra que ansi avéys de poblar, del qual salario avéys
de pagar en cada un ano un alcaldemayor e diez escuderos e treinta peones e un médico e un boticario, el
qual salario vos a ser pagado por los nuestros oficiales de la dicha tierra [...] Otrosi, vos hazemos merced
de titulo de nuestro adelantado de la / dicha provincia del Pert y ansimismo del oficio de alguacil mayor
della, todo ello por los dias de vuestra vida” (Cieza de Ledn, 1987, p. 78).

28) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



varios lugares, hacia énfasis en las criticas vertidas hacia ellos segin la forma
de vida de los pueblos del Tawantinsuyu. Es importante esta aclaraciéon, por-
que en los casi 10 afios en los que tardé Pizarro para derrotar a Atawuallpa en
Cajamarca y desplegar la dominacién a lo largo y ancho de los Andes, fueron
sucediendo diversos hechos en los que el ataque del conquistador obedecia
a una planificacién estratégical, mientras que las reacciones locales respon-
dian a movimientos tacticos®. En ambos casos, el énfasis estratégico de los
espanoles y el énfasis tactico de los incas se desplegaban desde sus propias
cosmovisiones.

Entonces, el encuentro de Cajamarca entre el Atawallpa y Francisco
Pizarro se desarrolld luego del retorno de Pizarro de Espana convertido en
Senior. Habian pasado varios afios de exploraciéon, sondeo y conocimiento en
los que los espafioles pudieron entablar los primeros contactos con las po-
blaciones de las costas del Pacifico y sus inmediaciones. En este proceso, uno
de los momentos reveladores fue el retorno de la visita que habian hecho al
Senor de Tumbes, Alonso de Molina y uno de los esclavos africanos. En aque-
lla oportunidad la incredulidad de tanta grandeza contada por estos motivo
la necesidad de una nueva visita al lugar. Esta vez Pizarro mandé a otro de
sus hombres, que suponia mas inteligente: “Entre las cosas que Alonso de
Molina conté al capitdn que avia visto fue una fortaleza que dixo le parecid
muy fuerte porque tenia seys o siete gercas y que avia dentro mucha riqueza.
Pizarro, como entendio estas cosas, tivolas por tan grandes que por entero no
las creya. Penso de enbiar a Pedro de Candia, que hera de buen ynjenio” (Cieza
de Ledn, 1987, p. 57).

La incursiéon de Pedro de Candia, ordenada por Pizarro luego de la visita
de Alonso de Molina y el esclavo africano al Senor de Tumbes, marca un mo-
mento importante en la misién de los conquistadores. Segiin Cieza de Leén,
Pedro de Candia se entrevista con el curaca de Tumbes y no asi con Wayna
Kapaj: “Y estando como sienpre estavan [los] yndios en la playa, e fueron
con él hasta que lo llevaron delante [de| la presencia del senor de Tunbez,
que muy acompanado estaba de sus yndios” (p. 57). Ademas, en la crénica
se plantea la duda sobre la muerte del Inca. Por una parte, se dice que este
muere antes de recibir al mensajero con la noticia enviada desde Tumbes
sobre la llegada y la descripcion de los espanoles y, por otra, se menciona que
mas bien murié luego de enterarse de la noticia de aquellos y mandé a que

Entendiendo la estrategia como resultado de una planificacién de largo tiempo y desde una geopolitica
clara para la dominacién, en la que se tiene claridad acerca de las relaciones de fuerza bélica.

Lo tactico, a diferencia de lo estratégico, implica movimientos que no resultan de ninguna planificacién,
son mas bien acciones en el corto tiempo y responden a las circunstancias inmediatas.

Primera parte. De los aprendizajes ( 29



trajeran a uno de los espanoles ante él, pero no alcanz¢ a verlo, porque para
entonces ya habia muerto:

De Tunbez supimos como con mucha presteza fue mensajero al Quito al rey Guaynacapa
[a dar] razén de todo esto y aviso de la jente que hera y la manera del navio; més dizen
que cuando llegé la nueva hera ya muerto, puesto que tanbién se afirma que no, sino que
después, enbiando a mandar que le llevasen un cristiano de los que quedarse quisieron
entre los yndios, murié. Sea lo uno o lo otro, que todo es una quenta, téngase por cierto
quél murid en el propio afio y tiempo que Francisco Pigarro allegé a la costa de su tierra;
y lo que gasto por los manglares, avia gastado Guaynacapa en hazer cosas grandes en el
Quito. (p. 58)

Sin embargo, Huaman Poma de Ayala afirma que Candia se entrevis-

ta en Quito con el inca Wayna Kapaj, quien tiene la posibilidad de tener su
propio juicio sobre los espanoles, al mismo tiempo que Candia hacia el suyo,
para informar a Pizarro y sus hombres. La sorpresa serd para ambos, pero
sus proyectos no eran los mismos. La descripcién que hace Poma de Ayala
remarca el sentido de la llegada de los espanoles, que estaba presente de
hecho en todas y cada una de las incursiones de los espanoles a los pueblos
de Abya-Yala/Ameérica®. Este era el robo, el saqueo, la ambicién por el oro, la
plata y las joyas.

Esta dicha nueua le dieron al dicho Guayna CapacYnga en el Cuzco. Luego lo hizo lleuar en
un guando [andas] por chasque [mensajero] para que lo biese el Ynga chapetén y el espafiol
chapeton, que por sefias hablaron.Y pregunt6 al espafiol qué es lo que comia; rresponde
en lengua de espanol y por sefias que le apuntaua que comia oro y plata. Y acina dio
mucho oro en polbo y plata y baxillas de oro. Con todo ello le mandé tornar otra ues con
el chasque al puerto de Sancta. Quando llegé, dizen que el compafiero se abia muerto y
anci se fue este dicho Candia a Espana con su oro y plata y rrequiesas. (Poma de Ayala,
1980, p. 342)

Se deduce que poco tiempo después de este encuentro se da la muerte

del Inka. No existe certeza del momento de la muerte de Wayna Capaj, pero lo

Nombramos a nuestro continente como Abya-Yala/América para poner en evidencia los dos movimientos
de colonizacién y descolonizacién en los que se ha debatido. Abya-Yala es al nuevo nombre del continen-
te. “es el término con que lo indios Cuna (Panamé) denominan al continente americano en su totalidad.
La eleccién de este nombre (que significa “tierra en plena madurez) fue sugerida por el lider aymara Tair
Mamani, quien propone que todos los indigenas lo utilicen en sus documentos y declaraciones orales.
<Llamar con un nombre extranjero nuestras ciudades, pueblos y continentes —argumenta él- equivale a
someter nuestra identidad a la voluntad de nuestros invasores y a la de sus herederos>. La propuesta de
Taquir Mamani ha encontrado en varias partes una favorable acogida (Explicacién que da la Casa editorial
ecuatoriana que ha asumido este nombre. Citado en Albd, 1987).

30 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



que si se puede deducir de la informacién contenida en las cronicas es que, en
todo el tiempo previo a la llegada de Francisco Pizarro a Cajamarca, desde su
primera salida de Panama, en las tierras del Tawantinsuyu habian sucedido
muchas cosas: 1) la consolidacién de Quito como un centro importante de los
incas, 2) la muerte de Wayna Capac, 3) el conflicto de poder entre Huascar y
Atawallpa, 4) la separacién en dos partes del gran territorio del Tawantinsuyu
y la derrota de Huascar y 5) la toma de Cuzco por Atawallpa.

Al defunto Guayna Capac Ynga lo lleuan a la ciudad del Cuzco a donde es cauesera deste
rreyno a enterrallo. Lo traxerond esde la prouincia de Quito. En este tiempo que tubieron
grandes dares y tomares los dos Yngas, el lexitimo Uascar Ynga y el uastardo Atagualpa
Ynga desde Quito, y porfia de capitanes y se hicieron el rreyno dos partes. Desde Xauxa
hasta Quito y Nobo Reyno fue lo de Atagualpa, y dede Xauxa hasta Chile, lo de Uascar.
Y con ellos ubo grandes contradicciones y batalla y muerte de los capitanes y de yndios

deste rreyno. (Poma de Ayala, 1980, p. 351)

Ademas, la informacién de todos estos acontecimientos llegaba a Pi-
zarro a través de los originarios, con los que ya tenia contacto y relacién en
varios lugares, aunque Tumbes fue el lugar en el que logré mayor confianza,
incluso un buen numero de prisioneros que tenian los espafioles fueron deja-
dos con las autoridades de Tumbes.

Avian los prencipales de Tunbez con muchos de sus yndios andando con los espafioles en
la Pund, donde Frangisco Pigarro les avia entregado mas de geycientas personas, onbres y
mujeres que los de la isla los tenfan cautivos, consintiendo el dafio que hizieron —que fue
mucho- sin lo estorvar, creyendo que en ellos tenfan amigos fieles para lo de adelante; y

ellos mismos en lo publico asi lo publicavan e dezian. (Cieza de Ledn, 1987, p. 104)

Sin embargo, los lugarefios tenian mucha confusién con lo que estaba
pasando. De un lado, ya habian entablado relacién amistosa y sincera con
los espanoles, pero ahora estos volvian con un numero mayor de personas e
iban directo a Tumbes. Se preguntaron si era bueno mantener esas relaciones
transparentes con ellos y traicionar la fidelidad al Inka, sabiendo que ellos
querian apropiarse de su tierra, ademas de imponer el poder espanol, porque
su relacién de “amistad” suponia la imposicion del poder de los espanoles y
la humillacién.

Mas como entendieron que Picarro con los suyos de la ysla querian salir para yr derecho

a su tierra, temieron el ospedaje de tal jente. Pareciales unas vezes que seria bien llevar

adelante la amistad travada sin mescla de engafio, creyendo que avian de sefiorear la

Primera parte. De los aprendizajes ( 31



tierra dellos mismos, salian paregeres diversos, afirmando que por el Ynga avian e ser
muertos y castigados los que dellos se oviesen mostrado faborables con grandes penas;
quanto mas que los espafioles no publicavan amistad con igualdad sino que avian de
mandar y sefiorear esentamente a sus voluntades, / y que asi se parecia pues tenian en

tan poco sus personas. (Cieza de Leén, 1987, p. 104)

Por todas estas razones, las autoridades de Tumbes tuvieron varias re-
uniones secretas y tomaron la decisién de atacar a los espafioles con toda la
fuerza bélica que ellos tenian, asi sus vidas corrieran peligro. Este enfrenta-
miento muestra cémo ellos tomaron la decisién de luchar por el proyecto que
encarnaba en ese tiempo el poder inca. Una de las razones fundamentales que
rescatamos es la dignidad. Parece que finalmente la decisién de enfrentarlos
estaba relacionada, entre otras cosas, con la inferiorizacién que los espafioles
ejercian sobre ellos, como se deja ver en la cita anterior, y esta forma de relacio-
namiento que inferioriza, que esclaviza, no habian recibido del Inka.

Pizarro, con mucha confianza en sus gestiones anteriores con la pobla-
cién y las autoridades de Tumbes, envi6 al capitan Hernando de Soto, Cristébal
de Mena y algunos otros hombres. Ni bien llegaron a la costa, dos de ellos fue-
ron muertos, pero Soto y otros méas quedaron todavia con vida por la dubitacién
de los lugarenos; al dia siguiente llegd Pizarro. Este, luego de enterarse de lo de-
cidido, por la huida y miedo de sus oponentes, ordené vengar a sus hombres y
decidieron matar a todos los que encontraran en los pueblos de Tumbes. Para
ello, muchos de los lugarenios habian huido y lo Gnico que hacian los espanoles
era recoger/robar el oro, la plata y las joyas que encontraban.

Puesto que la agresividad de los conquistadores no tenia limite, seguian
matando a quienes se cruzaban en su camino. Atawallpa, por su parte, no
enviaba refuerzos y tampoco mostraba sefales. Entonces decidieron pedir la
paz a los espafioles para preservar sus vidas y el dominio de sus tierras. Piza-
rro finalmente acepté la paz, pero él tenia sus propias razones para hacerlo:

Picarro pareciole que, aunque la paz de los de Tumbez fuese hecha por no verse matar ni
prender ni ranchear su valle, que seria bien asentalla con ellos aunque durase poco, pues
los avia menester para que les diesen guias y ayudasen a lievar el vagax|[e] por otros efe-
tos, y asi dixo a los mensajeros que bolviesen a los cagiques y les dixesen que asi como en
los espanoles avia esfuerco para dar guerra, avia clemencia para conceder paz; que mira-
sen no la rompiesen con engarios, quel la prometia porque los queria bien por el ospedaje
que le hizieron quando con los treze anduvo en el descubrimiento e por no holgarse con

que ellos ni otros fuesen destruidos. (Cieza de Ledn, 1987, p. 107)

32 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



Este es uno de los primeros conflictos en el que los indios se enfrentan
al proyecto colonial. En esta oportunidad, la manera de persuadir sobre su
proyecto colonial de conquista, por parte de los espanoles, fue la violencia y
la derrota de los lugarenos. Esto significaba para los indios la disminucién de
sus facultades para seguir siendo ellos mismos y, a pesar de la sola apariencia
de aquello, a partir de su derrota empezaron a aceptar que eran inferiores a
los espafioles. Al mismo tiempo, la superioridad de los espafoles se fue con-
solidando.

El objetivo fundamental de Pizarro no era Tumbes. A estas alturas, él ya
tenia noticias de todo lo que podia encontrar mas al sur y también de que el
mayor poder se encontraba en direccién al Cuzco y que este se encontraba en
disputa. Mientras tanto, se estaba desarrollando el enfrentamiento por el po-
der inca entre Huascar y Atawallpa. Por otra parte, ademas del tremendo ago-
tamiento de los ejércitos del Tawantinsuyu en un conflicto continental interno,
se dio una circunstancia muy particular que tenia que ver con la subjetividad
y el mundo simbdlico de los lugarenos. Este hecho tenia relacién directa con la
muerte del Inka Wayna Capaj. El hecho es relatado asi por el cronista:

De manera desde Xauxa se supo questaua muerto y en la ciudad del Cuzco hizieron gran-
des llantos y lloros de la muerte de Guayna CapacYnga.Y la promesa y lo que le denuncia-
ron los demonios al Ynga desde sus antepasados Yngas fue declarado: Que abia de salir
unos hombres llamado vira cocha. Como dicho fue; en este tienpo salieron los hombres
vira cochas cristianos en esta rrebuelta deste rreyno. Y fue ventura y primicién de Dios que,
en tanta batalla y derramamiento de sangre y pérdida de la gente deste rreyno, saliese los

cristianos. (Poma de Ayala, 1980, p. 351)

Ademas de los hechos descritos por el cronista, quisiera situar un esta-
do de cosas para aquel momento. El hecho es que existia un anuncio sagrado
relacionado con el fin de los tiempos para los incas y este se deberia dar en
un contexto de caos en el que llegarian los enviados de Dios, los wiraqochas.
Este anuncio, que fue recibido por el Inka, lo habian hecho las divinidades
a través de los sabios. Sin embargo, en este texto, para Guaman Poma ya no
son mencionadas como divinidades, sino como demonios. La circunstancia
del proceso colonial habia situado ya una manera de nombrar distinta a la
anterior. Esta manera de referirse a sus propias divinidades hace explicito un
momento posterior al del encuentro de Cajamarca en el que se describen los
sucesos y denota un horizonte de realidad en el que ya se habia desplegado el
proceso de dominacién de la subjetividad, sobre todo en el modo de nombrar.
A partir de este, se describen algunos de los momentos y lugares como parte

Primera parte. De los aprendizajes ( 33



de un reacomodo de una manera de pensar y vivir la vida, en la que lo divino
pasa a ser parte del mundo maligno del dominador.

Pero volvamos al momento de conquista. Luego de que Atawallpa de-
rroté a Huascar, tomoé el poder en el Cuzco y, por consejo de sus principales
hombres de confianza, tomo¢ la decisién de asentarse en Cajamarca y no asi
en Cuzco, por dos razones:

... la principal, porque los de Tomebanba y muchos de los comarcanos a Quito y a otras
tierras de los Chachapoyas, Guancachupachos, Yngas de los llanos, se le mostravan ami-
gos por temor e no de amor, los quales tenfan gran fe con Guascar e como le viesen cerca
del Cuzco todos se juntarian y darian en €l por las espaldas, con que se veria en travajo
de muerte o de perdicién; la otra, que se dezia cémo aquellos barbados haraganes que no
por no sen-/ -brar andavan de tierra en tierra comiendo y robando lo que hallavan, heran
tan esforzados que siendo tan pocos con los cavallos que trayan avia bastado a hazer lo
que avian hecho, que podrian entrar en la sierra y ocupar alguna provincia della o hazer
alguna alianga con su enemigo por donde se viese en mayor peligro. (Cieza de Ledn, 1987,
pp. 113-114)

Inmediatamente le llegaron noticias frescas sobre aquellas gentes ex-
trafias por parte de algunos que habian estado en Tumbes:

... fueron a Caxamalca a contar [a] Atabalipa de quanto dafio avian hecho en todos ellos,
e como robavan quanto hallavan e se lo tomavan, sirviéndose dellos a su pesar, tomando
sus mujeres para tenellas por mangevas y a sus hijos por cativos, sin lo cual publicavan
que avian de ganar toda la tierra y quitarla a el que della hera sefior. Contaron maés, que
burlavan quando oyan que adoraban en el Sol y en los otros dioses suyos y asi lo mostra-
van més claro cuando violavan sus guacas, teniéndolas como cosa de bulra y que todos
ellos confegavan tener un dios en quien adoraban, del qual afirmavan que hera solo sefior

Hazedor del cielo e tierra y que obedecian a un rey muy grande. (Cieza de Ledn, 1987, p. 117)

Aquella no fue la Unica vez que recibid noticias sobre los espanoles. Cada
vez llegaban novedades de sus acciones, del avance que tenian en su recorrido
y de los dafios, destrozos y vejaciones que hacian, ademas de la intencién que
tenian de imponer el poder espafiol sobre aquellas tierras. Era evidente enton-
ces su preocupacion y su temor por la llegada de aquellos extrafios.

Contin[u]amente le yva nueva al gran sefior Atabalipa de los cristianos. E quando supo

que estavan aun no dos jornadas de Caxamalca, temié su atrevimiento. Mandé juntar los

capitanes de los mitimaes e sefiores prencipales para tratar lo que harian en lo tocante

34 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



a los cristianos, pues calla callando se venian acercando a ellos, usando de gran tirania
pues sin ser sus naturales ni les aver hecho ofenca, avian robado lo que hallavan aplican-
dolo a si y que segnd se entendia dellos, pretendian mandar la tierra donde, si aquellos
quedavan con posecién de razédn, vendrian muchos de sus parientes en las naos que tra-
yan por la mar; y que pues el dafio que hazian hera jeneral, convenia que se mirase por

todos e se determinase lo que harian sobre ello. (Cieza de Ledn, 1987, p. 122)

Asi se dio inicio al envio de emisarios de ambos lados, pero fue Atawa-
1l-pa o Ata-wallpa el que dio el primer paso. El contenido de su primer men-
saje a Pizarro no es claro; sin embargo, es obvio que estaba intentando evitar
un enfrentamiento y persuadir a los espanoles de que abandonaran su tierra.
Cieza de Ledn plantea de esta manera la discrepancia, a partir de la informa-
cién que €l recoge:

... dizen unos que Atabalipa enbié a decir a Pigcarro que se diese priega a llegar a Caxa-
malca, donde le estava aguardando e se olgarian todos; otros quentan que no, sino que
con grande enojo le enbid a dezir que luego saliesen de su tierra e le bolbiesen todo el
oro, plata y piedras, mujeres, honbres, con los mas que habian robado, pues no era suyo,
donde no, que los mataria a todos. Picarro recibié el presente alegremente, honro a los
mensajeros, a los quales dio algo de lo que tenia. Respondio [a] Atabalipa, amonestandole
que tuviese buen coragén para los cristianos y que llegaria a caxamalca, conde hablarian
y se conocerian el uno al otro, de lo qual él tenia mucho deseo porque le avian dicho que

hera gran senor. (1987, p. 123)

Atawallpa sabia que tenia que afrontar la llegada de aquellos hombres
barbados y, seguramente, sus posibles decisiones estaban cargadas de mucha
incertidumbre, por lo confuso de todo aquello que se decia de ellos y por lo
que crefan con relacion a algunos acontecimientos anunciados por los amau-
tas de Wayna Kapaj, como consecuencia del despliegue del Estado misional.
Hombres que mataban y robaban todo el oro y la riqueza, que ellos todavia
no entendian como riqueza; personas a las que no les importaba trabajar la
tierra y que iban de pueblo en pueblo y se amancebaban con sus mujeres;
sujetos que llegaban ofreciendo amistad y daban lo que tenian de la misma
manera en la que recibian lo que se les daba; guerreros sangrientos que entre
muy pocos habian matado a miles de indios, dioses barbados que llegaron por
el mar en los tiempos de incertidumbre y caos.

Es evidente que para Atawallpa la presencia de los espafioles no fue
algo esperado ni previsto, todo lo contrario, fue una presencia inesperada e
inoportuna, ya que, luego de derrotar a Huascar, necesitaba tiempo y espacio
para consolidar su poder, lo que finalmente no logro. Por esto, lo que se dedu-

Primera parte. De los aprendizajes ( 35



ce es la intencion del Inka de alejar a estos hombres extranos del territorio del
Tawantinsuyu. El texto de Guaman Poma expresa, en un contexto de mucha
incertidumbre, aquel deseo, cuando

. enbid suplicando que se bolbiesen los cristianos a sus tierras y le dixo que le daria
mucho oro y plata para que se bolbiesen.Y no prouecho y dio la respuesta, deziendo que
queria uer y bezar las manos al rrey Ynga, después se bolberian, y que uenia por enba-
xador de su rrey emperador. Y anc{ uino adelante [...] Atagualpa Ynga como le mandé dar
yndios mitayos [que cumple su turno] a don Francisco Pizarro y a don Diego de Almagro y
al Fator Gelin. Le dieron camaricos y rregalos y mujeres a ellos y a todo sus cauallos porque
decian que eran persona los dichos cauallos, que comian mays. Como no sauia ni auia

uisto en su uida, y aci lo mandé dar rrecaudo. (Poma de Ayala, 1980, p. 353)

Los hechos que siguieron a estos intercambios de mensajes fueron ya
estrategias militares en ambos frentes. Los espafioles traian un acumulado
con la derrota de los moros anos atras y las armas, las espadas y la pélvora; la
gran diferencia que causé la derrota de los incas fue la informacién acumu-
lada por estos. Los espafioles tenfan mucha informacién y la habian recogido
especificamente para saber como derrotarlos en un enfrentamiento violen-
to. Entonces, conocian las posibilidades bélicas de sus oponentes y también
sus limitaciones, ademaés de estar seguros del desconocimiento del poder, por
parte de los indios, de varias de las tecnologias que ellos llevaban. Junto con
esto, tenian certeza de lo que estaban buscando. La misién estaba clara para
ellos y contaban con el apoyo del Reino de Espaiia.

Por su parte, la gente del Cuzco y sus inmediaciones habia acumula-
do una serie de incertidumbres y no conocian el real poderio bélico de sus
oponentes. Sin embargo, varias de las cronicas coinciden en que Atawallpa
espero con su ejército armado, pero camuflado, y esta estrategia ya era sabida
por los espanioles, quienes tenian la suya para superar a los incas. Mientras
los espanoles se encomendaban a Dios y sus santos, en particular a Santia-
go Matamoros, se sabe que “Atabalipa hizo sus sacreficios y auin tenian sus
platicas con el demonio con quien todos hablan” (Cieza de Leén, 1987, p. 126).
Lo que el Inka estaba haciendo era lo mismo que los espatfioles dentro de su
sistema de representaciones: se trataba de rituales que no estaban dirigidos a
los demonios, sino a sus deidades.

Lo que finalmente paso en el encuentro de Cajamarca estd narrado de
diferente manera por los distintos cronistas. Mas alla del detalle especifico de
cémo se desenvolvieron los hechos, lo concreto es que Pizarro y los espafioles
lograron su objetivo, derrotar al Inka Atawallpa y, con €l, su poder sobre los

36 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



pueblos del Tawantinsuyu, asi como la manera de ejercerlo y comprenderlo,
porque derrotaron una cosmovisién y una manera de asumir la vida que res-
pondia a una forma civilizatoria distinta a la de los espafioles.

Se habian enfrentado dos formas distintas de comprender la vida y la
muerte, pero también de concebir la pobreza y la riqueza y de entender el
poder y la guerra. El ego conquiro quedd erguido, triunfante, con el extenso
territorio de los Andes y mas alla para desplazarse, posesionarse, apropiarse
de todo lo que encontrara a su paso y esclavizar a todo ser que se cruzase por
su camino. A partir de ese momento se impondra como unico, por la fuerza y
con violencia, el horizonte de sentido de los vencedores. Se habia consolidado
el Estado colonial, gracias al triunfo del ego conquiro. Con esto, una forma de
ser se habia producido y se expresaba en el ser colonial, constituido desde las
practicas de encubrimiento y desde las formas violentas de imponer el poder.
Pero este recién era el principio. A estas practicas y estas formas se irfian su-
mando otras para producir y reproducir la dominacién colonial.

SEGUNDO APRENDIZAJE.
EXTIRPACION Y VACIAMIENTO: LA ENAIENACIéN

EN ESTA PARTE, CON LA CLARIDAD DE LO QUE SIGNIFICA EL ego CONquiro COMO
sujeto dominador y de cémo este se fue constituyendo, desarrollaremos al-
gunos componentes fundamentales para consolidar el proceso y la subjeti-
vidad coloniales. Aquel sujeto colonizador emergente inicialmente, junto a
sus ansias de oro y poder, fue construyendo en distintos frentes una subje-
tividad que fortalecié e hizo sostenible. Al mismo tiempo, produjo un estado
de realidad en el que lo colonial, como dominacién, se reforzo en lo profundo
de nuestras estructuras elementales y en la base de nuestras relaciones de
todos los dias. Para que aquello sucediera fue necesaria cierta tecnologia que
se acomodara a aquellas intenciones de consolidar la dominacién colonial
como forma de vida.

El proyecto de dominacién colonial desplegd un mecanismo, entre
otros, que estamos denominando pedagogia de la enajenacion. A partir de esta
se instalaron varios dispositivos coloniales, entre los cuales nos referiremos
a la demonizacion. La hipdtesis que sostenemos en esta parte es que la pe-
dagogia de la enajenaciéon y la demonizacién como dispositivo son funda-
mentales para producir un vacio en las representaciones locales o anularlas,
segun convenga al proyecto colonial. La pedagogia de la enajenacién es un
mecanismo fundamental de aquella tecnologia y, como proceso de ensenian-

Primera parte. De los aprendizajes ( 37



za y aprendizaje, sirvid para instalar una serie de dispositivos. En esta parte
hacemos referencia a uno de ellos que, al mismo tiempo, deberad producir su
reproduccién a través del tiempo. Aquel mecanismo es el tema de nuestro
anélisis en esta parte, mientras que la descripciéon de uno de los dispositivos
fundamentales para consolidar el proceso colonial es expuesta en la segunda
parte. El dispositivo al que hago referencia es la demonizacién y se ocupa de
transformar el sentido de los contenidos presentes en las representaciones de
los procesos y las practicas rituales en los Andes.

El eje alrededor del cual se articulan ambos componentes de aquella
tecnologia, esto es, el mecanismo y el dispositivo, tiene como base una poli-
tica colonial denominada Extirpacién de idolatrias. Esta es una politica que
consolida la represion en los espacios, las representaciones y las practicas en
las que se reproducian los rituales andinos. Para que ello sucediera fue nece-
sario un importante despliegue en las estructuras del poder colonial.

La extirpacién, considerada ya como un proceso, se conceptualizaba —entre teéricos y
apologistas— como una mezcla perfecta de medidas pedagogicas, judiciales y penales,
necesitadas para reconvertir o llevar a los “indios cristianos” de nuevo al “buen camino”
[...]. Evidentemente, la gama de medidas utilizadas resaltan en gran medida la inventiva
y creatividad de los representantes eclesiasticos a la hora de aplicar castigos. Sin embar-
g0, el aspecto fisico de dicha “extirpacién” es sélo una parte y no contempla otro tipo de
actividad fisica, sobre todo aquella referida a la transformacién y resignificacién de espa-
cios y lugares ya sea a partir de su destruccién, como de su reutilizacién o re-edificacién.
(Mencias, 2009, pp. 3-4)

Es importante tomar en cuenta el sentido de la critica que se menciona
en la cita. En primer lugar, aquella imbricacién planteada entre lo pedagégico,
lo judicial y lo penal hace notar que cualquier rechazo o indiferencia hacia
los contenidos de aquella pedagogia colonial por parte de los indigenas im-
plicaba la inmediata intervencién de la autoridad judicial y su penalizacion.
Es decir, cuando la nueva idea de verdad fuere rechazada, los juicios y las
sanciones no se dejarian esperar. En segundo lugar, se hace referencia a la
resignificacién, como parte de aquel proceso. Resignificacién que se instala
en las mentes junto con la subjetividad colonial y sirve para reproducirla dia
tras dia, afio tras ano y siglo tras siglo, hasta nuestros dias, transformando
los contenidos de nuestras practicas y de los modos de relacionarnos entre
humanos con lo sobrenatural y con la naturaleza.

38) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



PEDAGOGIA COMO DISCIPLINAMIENTO: EL MECANISMO

La filosofia de la liberacién (Dussel, 2000) hace referencia a la produc-
cién de una pedagogia de la dominacién que se ocupa de enajenar lo nuevo
del nino, la nina, los y las jévenes o el pueblo, dependiendo de si aquel me-
canismo se encuentra en el momento erético, pedagdgico o politico. Esta pe-
dagogia se consolida en el momento politico como momento colonial. Dicho
proceso ha sido explicado en el subtitulo anterior como Conquista, la cual se
habia producido para negar lo nuevo que encontraba y reproducir lo mismo,
es decir, lo espanol. Esto fue lo que hizo el ego conquiro durante todo el proceso
colonial. El momento politico que se vivié en la Conquista se inicid a partir de
la imposicién de una pedagogia de la dominacién que borraba la historia del
Otro e imponia, por y con la violencia, el mundo del colonizador sobre el del
colonizado. Aquel momento politico, el de la Conquista, respondia a un pro-
yecto de dominacién colonial que fue ejecutado por un sujeto emergente, el
cual, al mismo tiempo que constituia una subjetividad entre colonizador-co-
lonizado, constituia al ego conquiro en su maxima expresion.

Entonces, aquella pedagogia de la dominacién, que a nivel general es
desarrollada en la ética de la liberacién (Dussel, 1977), en esta parte la mos-
tramos de un modo especifico como pedagogia de la enajenacién. Esta, como
parte de la ontologia moderna, fue anulando el proyecto del Otro y pedagdgi-
camente fue ensenando a ese Otro un proyecto distinto: el del dominador, el
que deberia conducirlo hacia la dominacién.

El ego magistral constitutivo dominador, cuya primera tarea comenzaron a cumplir los
conquistadores de América desde 1492, después de haberle fracasado en las “cruzadas” el
intento de tener “discipulos” en el Medio Oriente, debe primeramente quitar su dignidad
cultural a los oprimidos. Asi Gonzalo Fernandez de Oviedo (1478-1557) nos dice: “questa
gentes destas Indias aunque racionales y de la misma estirpe de aquella sancta arca é
compania de Noé, estaban fechas irracionales y bestiales con sus idolatrias y sacrificios y

ceremonias infernales”. (Dussel, 1980, p. 37)

Quitar su dignidad significaba también vaciarlos, enajenarlos de todas
aquellas representaciones con las que se podian sentir sujetos dignos. Para-
lelamente la consolidacion del ego conquiro significaba, al mismo tiempo, el
triunfo de aquel ego magistral que sirvié para constituir la subjetividad colo-
nial. Luego del encuentro de Cajamarca, donde se dio la primera leccién de
quién era el conquistador/dominador y quién el conquistado/dominado, ya
no habia duda sobre quiénes eran los que tenian que ensefar y quiénes los
que debian aprender. Aquel discipulo negado por la violencia en las cruzadas

Segunda parte. Posibilidades de apertura ( 39



posteriormente surgi¢ derrotado luego del triunfo del ego conquiro y fue some-
tido por la violencia colonial para la instauracion de la pedagogia del encubri-
miento, como pedagogia de la enajenacién. Esta pedagogia se ira apropiando
de los tres momentos de la vida de las naciones que habian sido parte del
Tawantinsuyu: el momento politico, el momento erético y el momento pe-
dagogico. Si bien se habian buscado los canales legales para generar aquella
enajenacién con la politica de Extirpacién de idolatrias, como explicaremos
mas adelante, las practicas en lo cotidiano llegaron a rebasar aquella politica.

Luego del Encuentro de Cajamarca se habia instalado una primera di-
ferencia entre colonizadores y colonizados que trascenderia a todos los mo-
mentos y campos de la vida. En el campo de guerra y en el momento del
enfrentamiento bélico, se habia establecido la superioridad de Francisco Piza-
rroy de los espanoles y la inferioridad de Atawallpa y los incas y, junto con es-
tos, de los aymaras, quechuas, guaranies, mochicas, muiscas, arawacos, entre
muchos otros pueblos que habitaban estos territorios. Esto porque el gran se-
nor del Tawantinsuyu, junto con sus generales, habian sido derrotados. Pero,
ademas, aquella derrota para la mentalidad de la poblacion local significaba
también la derrota de sus dioses. No solo porque en ambos bandos habian
recurrido a rezos oraciones y rituales especificos para lograr la victoria en
la batalla y, al finalizar la misma, el ejército victorioso quedaba con dioses
victoriosos y el ejército derrotado tenia a sus dioses también derrotados, sino
porque el Inka, que era considerado como el propio hijo del Sol con atribu-
tos de divinidad, fue preso y condenado a muerte. Entonces, aquel proceso
situaba el universo religioso de los incas y de los indigenas del continente en
situacion de inferioridad, con ciertos poderes que fueron insuficientes para
vencer a los dioses que llegaron de ultra mar.

En el campo de guerra, que implicaba el despliegue de la fuerza bélica,
y en el campo religioso, que constituia a las ideologias gobernantes, se ha-
bian establecido claramente los desequilibrios entre superioridad espanola e
inferioridad de los pueblos del Tawantinsuyu. Pero esta deberia establecerse
también en otros momentos de la vida. En esta légica, el momento erdtico
de los pueblos locales fue invadido por acciones violentas. Relaciones sexua-
les forzadas se habian establecido desde los primeros momentos cuando los
espanoles transitaban por el continente y encontraban mujeres. Existen va-
rias referencias que muestran que dichas acciones fueron parte del proce-
so colonial desde el inicio. Se estaba imponiendo un nuevo modo de vida vy,
como parte de este, se establecia lo nuevo como dominacién masculina en el
momento eroético, desde la violencia y la fuerza ejercida por el macho domi-
nador sobre la mujer, a la que sometia desde su naturaleza viril por sobre su
naturaleza fecunda. Al respecto Cieza de Ledn menciona que los espanoles

40 Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



transitaban “tomando sus mujeres para tenellas por mancevas y a sus hijos
por cativos” (1987, p. 117).

Esta no es la unica referencia que el cronista hace, en varias partes
de su crénica se menciona aquel proceso de desestructuraciéon del momen-
to erdtico local por otro, violentador y dominador. Se dice, por ejemplo, que
los indios se preguntaban “por qué causa robaban el oro que hallaban y les
cautivaban a sus mujeres” (Cieza de Leodn, 1987, p. 33). En aquel relato se
cuenta cuando Candia retornaba de una misién exploratoria encomendada
por Pizarro y expresaba que “vio cantaros de plata y estar labrando a muchos
plateros; y que por algunas paredes del templo habia planchas de oro y plata;
y que las mujeres que llamaban ‘del Sol’, que eran muy hermosas. Locos es-
taban de placer los espanoles en oir tantas cosas; esperaban en Dios de gozar
de su parte de ello” (p. 42).

Como se ve, el oro y las mujeres provocaban casi los mismos impulsos
en el deseo de posesion de los espafoles. En otra parte el cronista menciona
que, a decir de los indios, los cristianos “fueron viciosos en mujeres”. Todas
estas caracteristicas, descritas por el cronista y expresadas por los indios,
correspondian a las gentes extranias que aparecieron como dioses y fueron
tratados como tales, aunque, luego de algunos anos, aquellos tratos ya no
eran posibles. Pasaron casi diez afios y en este tiempo los espafioles fueron
sembrando hijos bastardos. Incluso en los momentos previos al encuentro de
Cajamarca, Atawallpa mostraba indignacién ante aquel despliegue de violen-
cia y la contradictoria solicitud de paz: “Atabalipa dijo a sus gentes, segiin nos
cuentan ahora, por los provocar a ira, que los cristianos en menosprecio suyo,
habiendo forzado tantas mujeres y muerto tantos hombres, y robado lo que
habian podido sin verglienza ni temor, pedian paz con pretensién de quedar
superiores; que ellos dieran gran grita sonando sus instrumentos” (p. 76)

La derrota de los incas en Cajamarca consolido el ejercicio de violencia
colonial y, al mismo tiempo, legitimé la violencia sexual hacia las mujeres in-
digenas, aquella que fue constituida inicialmente con el encuentro entre Cor-
tez y la Malinche. Dussel (1977) hace un extenso relato de la consecuencia de
aquel momento en su Erdtica. Cita a Carlos Fuentes (1970, p. 115) para explicar
la realidad a la que deben enfrentarse los hijos nacidos de aquellas relacio-
nes forzadas y violentas. Aquellos hijos mestizos del espanol conquistador
y de la “india” violada; esos mestizos que somos nosotros mismos y hoy nos
seguimos debatiendo entre dominacién y liberacién, en muchos casos, sin
todavia curarnos de la herida colonial por la que seguimos negando a nuestra
madre, nuestra tierra e idolatrando a nuestro padre, a su tierra, a su forma
de vida y su seduccién por el oro a cualquier costa. Por eso es importante re-
cordar algunas circunstancias constitutivas de lo que somos ahora. “El poeta

Segunda parte. Posibilidades de apertura (41



nos anuncia que ‘contra todos deberas luchar y tu lucha sera triste porque
peleards contra una parte de tu propia sangre. Tu padre nunca te reconocera,
hijito prieto —clama la Malinche a su hijo mestizo—; nunca vera en ti [Europa]
a su hijo, sino a su esclavo; ti tendras que hacerte reconocer en la orfandad”
(Dussel, 1977, p. 72). Pero Malinche solo fue la primera. Luego de ella, aquella
realidad fue reproducida en todo el continente:

Las mamaconas sagradas servian a los tres cristianos con mucha reverencia y acatamien-
to, ellos mirdndolo mal, es publico que teniéndose por seguros, con la prisién de Atabali-
pa, escogiendo de aquellas mujeres del templo las mas hermosas, usaban con ellas como
si fueran mancebas; teniendo en poco lo que ellos tuvieron en mucho, las corrompieron

sin ninguna vergiienza ni temor de Dios. (Cieza de Leén, 1987, 83)

Aquel acontecimiento global, a partir del cual se transformaba un hori-
zonte de realidad en el mundo, en el que los procesos politicos trascendieron
de varios proyectos regionales hacia otro globalizado que empezaba a im-
ponerse como dominante y hacia dependientes a los no europeos, también
habia revelado la crueldad de sus precursores y habia establecido una nueva
erdtica: la erdtica de la dominacién colonial, con la orfandad como patron
para el surgimiento de las nuevas generaciones de habitantes del continente.
Y, aunque aquella realidad habia sido develada por algunos de los principales
amautas de aquella época, ellos no podian mas que expresar su impotencia:

Los indios orejones, como son tan entendidos, conocieron luego cémo los cristianos no
eran santos ni hijos de Dios, como ellos los intitulaban, sino peores que diablos; abo-
rrecieron luego su lujuria y codicia; lloraban que tal gente hubiese sefioreado su tierra;
creian que habian de venir muchos maés en los navios, que habian de tomarles sus muje-
res e hijas, pues osaron los tres ya dichos, estando solos, desenfrenarse a lo que hacian.
(Cieza de Ledn, 1987, p. 83)

Aquella realidad instaurada por el nuevo sujeto moderno, el ego conqui-
ro, fue desplegando practicas que daban sentido a las nociones que pronto
serian vitales en las relaciones de las personas, la riqueza como poder y el
poder como dominacion y, desde este, un modo de objetualizacion de la reali-
dad que a partir del siglo XVII empezara a diferenciar entre el ser que piensa
y el no ser que es pensado. Desde esta légica establecieron relaciones de uso
con el mundo, con la naturaleza y con las personas, y las mujeres no fueron
ajenas a este trato.

42) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



Pues como entre tan pocos hubiese tantos dineros, andaban grandes juegos: vendianse
las cosas a precios muy excesivos; estando muchos bien proveidos de las sefioras princi-
pales y hermosas, para tenerlas por mancebas: pecado grande, y que los que mandaban
lo habian de evitar, porque la principal causa porque de los indios fueron aborrecidos
fue por ver cudn en poco los tenian y cémo usaban con sus mujeres e hijas sin ninguna

vergiienza. (Cieza de Ledn, 1987, p. 89)

“Cuan en poco los tenian” significaba cuan inferiores los veian. En esta
légica estaba sustentado el trato que los indios recibian y asi se estableci6é un
nuevo patron de relaciones desde una superioridad construida e instituida,
inicialmente por la fuerza, en la que la violacién a las mujeres, consideradas
también inferiores, era parte constitutiva de aquella estructura relacional.
Entonces, la erética de la violacién tendra como resultado huérfanos que se
reconocen en un padre que los niega y que no se reconocen en su madre vio-
lada, aquella que les dio la vida, a la que niegan. Esta orfandad facilitara el
despliegue de una pedagogia de la dominacién que sera constituida a partir
de la negacion de la historia, la espiritualidad, el modo establecido de relacio-
nes y las practicas y todo lo que hace al mundo de la vida de los colonizados.
Asi, se instalara el nuevo modo de vida de los dominadores, en el que estos
son lo superior y aquellos lo inferior. De ese modo, se despliega la pedagogia
del encubrimiento.

La circunstancia del momento pedagdgico, como disciplinamiento, pre-
senta a las mujeres indias como madres violadas y a los hijos en el abando-
no. Si estos son indios, estan abandonados por orfandad, y si son mestizos,
por ser bastardos. En el primer caso, los padres han sido asesinados por el
ser conquistador; en el segundo, los padres violadores han abandonado a los
hijos. Se trata de una circunstancia que es asumida por la pedagogia como
parte del proceso de disciplinamiento en la que el padre violador se convier-
te en maestro opresor. Aquella pedagogia tenia como objetivo convertir en
buenos cristianas, obedientes y sumisos, a las nuevas generaciones del con-
tinente. El buen cristiano deberia ser desbarbarizado. Esto quiere decir que
deberia vaciar de su mente, de sus representaciones todo aquello que segiin
el proyecto colonial contenia el minimo indicio de barbarie. Se trataba de
un proceso de vaciamiento y reemplazo, vaciamiento de las representaciones
locales y reemplazo de estas por nuevas, las que servian como referentes del
buen cristiano.

Fue un proceso de adoctrinamiento forzado. Aquella orfandad se refu-
giaba en un nuevo universo contenido en el sistema de representaciones del
conquistador, que se alimentaba con nuevos contenidos histéricos, éticos y

Segunda parte. Posibilidades de apertura (43



politicos. Aquello era posible porque sus dioses habian sido derrotados, sus
espacios habian sido expropiados, sus familias habian sido desestructuradas
y su sistema de representaciones estaba siendo reemplazado por otro. Enton-
ces, la pedagogia consistia en la implantacién de un proceso de dominacion
ideolégica. Este mecanismo, como pedagogia para el disciplinamiento, debe-
ria producir sujetos sumisos y dominados. El impacto del momento politico
en el que se impuso la violencia y la humillacién serian el antecedente del
momento pedagodgico. La oposicién al disciplinamiento significaba su tortura
y muerte, como la del Inka a manos de Pizarro y su ejército. La circunstancia
del rechazo a su madre por haber sido violada y del abandono y rechazo por
su padre, por no reconocerlo, como representaciéon de lo europeo, situaban y
todavia sitlan al mestizo y al indio en la incertidumbre, la misma que sera
aprovechada por el proyecto colonial.

La Cristiandad de las Indias, con sus catecismos, escuelas y universidades -desde el cole-
gio mayor en Santo Domingo en 1538, hasta las universidades de Lima y México en 1553-,
crea una cultura mestiza con la triple contradiccién interna: presencia de la cultura im-
perial europea o del “centro”, de la cultura ilustrada de la oligarquia encomendera, de la

cultura popular de los mestizos, negros, indios, zambos, etc. (Dussel, 1980, p. 20)

Asi, se despliega un panorama complejo, dificil de abordar y de com-
prender, en aquellos siglos y también en el presente. Lo mestizo, como cultu-
ra, no solo fue inasible en aquella época, actualmente dispara balas perdidas
cuando se quiere comprender el ser boliviano. La hipdtesis de la identidad
mestiza en Bolivia no ha sido sostenida de forma seria. Incluso el mismo Dus-
sel, en el siglo XX, tenia sus reflexiones entrampadas en ciertas categorias
que le impedian trascender el hecho colonial. Aflos mas tarde dara cuenta de
su maduracién con relacién a la cultura y a su manera de abordarla’. Pero
todo esto que es consecuencia de la pedagogia de la enajenacién sera aborda-
do mas adelante. Este proceso de reflexién es fundamental para comprender
el contenido profundo de las manifestaciones festivas en Bolivia, porque tras-
cienden la idea de cultura popular y cierta focalizacién en lo mestizo como
depositario del ethos liberador de Latinoamérica. En estos casos, habia que
comprender la cultura en relacién con otras culturas. El problema ya no era

¥ Luego de varios pasajes, Dussel menciona que “se trataba, no de una mera cuestién terminoldgica sino
conceptual, que permitia escindir el concepto ‘substancialista’ de cultura y comenzar a descubrir sus
fracturas internas (dentro de cada cultura) y entre ellas (no solo como ‘didlogo’ o ‘choque’ intercultural,
sino mas estrictamente como dominacién y explotacién de una sobre otras). La asimetria de los actores
habia que tenerla en cuenta en todos los niveles. La etapa ‘culturalista’ habia concluido” (2006, p. 17). Pos-
teriormente, el autor problematizara todo a la luz de la interculturalidad y ya no de la cultura mestiza o la
cultura popular.

44 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



la cultura. Ahora se hacia evidente el conflicto entre culturas, como intercul-
turalidad en movimiento, como proceso politico.

A esas culturas que no son ni “metropolitanas” ni “primitivas”, se las va destruyendo por
medio de la propaganda, de la venta de mercancias, productos materiales que son siem-
pre culturales (como bebidas, comidas, vestidos, vehiculos, etcétera), aunque por otro
lado se pretende salvar dichas culturas valorando aisladamente elementos folkléricos o

momentos culturales secundarios. (Dussel, 2006, p. 43)

Vemos como el sentido de la pedagogia de y para la enajenacién, que
utiliza como dispositivo de encubrimiento la idea de cultura mestiza, tuvo
y tiene el éxito esperado por el proceso colonial. Pero también vemos que la
comprensién de la interculturalidad desde la exterioridad podia hacer evi-
dente aquella enajenacién. Por eso ahora, desde la exterioridad producida por
la dominacién colonial como Modernidad, reflexionaremos sobre las caracte-
risticas especificas del proceso de demonizacién para la enajenacién.

DEMONIZACION PARA LA ENAJENACION: EL DISPOSITIVO

La idea de Demonio fue producida y utilizada en Europa en el tiempo de
la Inquisicién y luego viajo por el Atlantico para llegar a nuestro continente.
Fue en aquel momento en que llegd Abya-Yala/América que se convirtié en
extirpacion. Se trataba de la identificacién de un mundo diabélico, traido por
los sacerdotes cristianos, con las practicas y procesos rituales de los Andes.
Aquel demonio que los misioneros imaginaron estaba en los Andes, era el
mismo que llegaba junto con sus otras representaciones. Los espafioles lle-
garon con sus demonios en sus propios barcos y en sus propias conciencias.
Esto quiere decir que la encarnacién del mal, de lo malo y de la maldad, re-
presentados como demonio construido en Europa, no podia estar presente en
los Andes sin la presencia de sus propios constructores.

Y fue asi como la Inquisicién y la Extirpacién utilizaron la idea de de-
monio o de anticristo, cuyos despliegues en ambos casos tenian como su con-
traparte la imposicién del cristianismo. Tanto en Europa como en los Andes,
se trataba de un ejercicio politico de dominacién relacionado con la hegemo-
nia del poder colonial y la lucha por su continuidad. Todo aquello que pudiera
amenazar aquella hegemonia cristiana y su poder inmediatamente recibia la
denominacién de anticristo o demonio. Asi se dio lugar a la demonizacion de
lo ritual:

Segunda parte. Posibilidades de apertura ( 45



Si en el siglo VIII el Beato de Liebana afirmaba que el rey vandalo Genséric, azote de la
cristiandad, era el Anticristo, mas tarde en el siglo XV (1496) los judios y sus errores fue-
ron estigmatizados en el libro de Martines Dampiés titulado El libro del Antichristo con la
Epistola de Rabbi Samuelis contra Juaeorum errores. A lo largo de la cruenta lucha entre
catélicos y protestantes en los siglos XVI y XVII, el Anticristo permitié a los unos repre-
sentarse por Luther y a los otros por el Papa. (Caro Baroja, citado en Bouysse-Cassagne,
2004, p. 54)

Aquel proceso fue alimentado con diferentes lenguajes, algunos mas
accesibles en los Andes que el alfabético. La pintura de lienzos, sobre todo,
sirvié para la reproduccién de imégenes y escenas que servirian para reem-
plazar algunas de las representaciones locales. En Bolivia todavia existen al-
gunas pinturas en paredes de templos y lienzos que sirvieron para reforzar la
pastoral del miedo. La Gloria y El Infierno, por ejemplo, son dos grandes lienzos
con iméagenes que recrean lo bueno y lo malo de la vida en el sentido catdlico.
El demonio, como lo malo, esta representado en el Infierno, que muestra con
exhaustivo detalle cada una de las acciones de pecadores que se convierten
en demonios y los castigos que esperan luego. Todo el trabajo realizado para
instalar la idea de pecado, desde el texto escrito, fue iconizado a través del
color y la forma. Con esto se logré graficar los simbolos que representaban el
proceso de demonizacién en las mentes.

Por ejemplo, se evidencia que cuando un indio fue acusado de extirpa-
dor “respondia espontaneamente que el Guari, gigante barbudo, dios crea-
dor y héroe cultural fundador del ayllu, que vivia bajo tierra, era en realidad
el Anticristo” (Duviols, 1973, citado en Bouysse-Cassagne, 2004). Poco a poco
aquellas imagenes aclaraban o cambiaban las representaciones de algunos
simbolos y las modificaciones también llegaban a los sentidos que encarna-
ban aquellos seres sobrenaturales hasta ser transformados en demonios.

Tales procesos fueron consolidando ciertas practicas que dejaron ras-
tros de la demonizacién en todo el territorio colonizado por los espanoles. En
México hay varias versiones de diablos; Panama tiene al diablo con espejo;
estan también los diablos danzantes de Yare en Venezuela; en Colombia es fa-
moso el diablo de Riosucio; Ecuador cuenta, entre otros, con el diablo Huma;
los Saxras salen para el Inti Raymi en Cuzco, Pery, y también es famosa la dan-
za de la diablada en Oruro, Bolivia. Todas estas representaciones del demonio,
vigentes actualmente, son la huella del proceso demonizador introducido por
la Extirpacién de idolatrias que recreaba el juicio final del evangelio cristiano
en relatos escritos, pinturas y esculturas. Asi como se relaciona al Guari (Wari)
con el gigante barbudo y se lo nombra como anticristo en aquel testimonio
del siglo XVI, en los procesos y las representaciones rituales en que interve-

46) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



nian seres sobrenaturales, a muchos de estos se los empezé a nombrar con el
denominativo de diablo o demonio, pero, ademas, al mismo tiempo se los fue
transformando morfolégicamente con los elementos que traia el sistema de
representaciones de los conquistadores.

Aquellos personajes y sus respectivos procesos festivos atravesaron
varios siglos de colonialidad y, aunque cargan estas huellas, también llevan
vestigios que remiten a representaciones no occidentales. En la mayoria de
los casos los ciclos agrarios y sus momentos importantes sirven para orientar
lo festivo. Siembra y cosecha marcan hitos en el ciclo productivo, como parte
del ciclo de la vida en las comunidades; por ello Anata o Pujllay en Bolivia e
Inti Raymi en el Pert1 y el Ecuador son épocas importantes.

Sin embargo, en ambos casos el encubrimiento esta presente: en el pri-
mero como “‘carnaval” y en el segundo como San Juan y, en ambos casos la
demonizacién también se ha hecho presente. Asi, el sentido colonial marcaba
presencia y, a pesar de ciertos componentes locales, los referentes dominan-
tes en los sistemas de representaciéon se apropiaban de la subjetividad de la
poblacién. De este modo el conflicto en los sistemas de representaciéon se hizo
presente y esta vigente hasta nuestros dias, y se incluyeron simbolos ajenos,
otros se asociaron a lugares o simbolos locales importantes. En otros casos se
modificaron los contenidos, pero también produjeron ideas de complementa-
riedad entre deidades locales y europeas; por ejemplo la idea de Virgen como
Pachamama se complementa con la de cerro como Pachatata.

Pero, mientras todo este proceso se iba desarrollando, el poder colonial
consolidaba su hegemonia y las estructuras mentales locales no podian re-
producirse como practicas en las ciudades, en lugares publicos y asi, poco a
poco se fueron refugiando en lugares alejados de los centros urbanos. La de-
monizacién tenia mucho que ver con esto, por ello, en algunos casos, a pesar
de esta, algunas practicas se fueron camuflando en ceremonias impuestas
por el poder colonial. Las fiestas patronales por ejemplo.

TERCER APRENDIZAJE. COLONIALIDAD Y EXISTENCIA: LA SUBJETIVIDAD

COMO SE MOSTRO EN EL ANTERIOR SUBTITULO, LA CONQUISTA GENERO UN
proceso perverso de apropiaciéon a lo largo y ancho de los territorios por los
cuales transitaron los conquistadores. Mecanismo y dispositivos fueron adap-
tdndose a los requerimientos del proyecto colonial, que tenia como una de sus
actividades centrales la apropiacién de bienes materiales. Esta apropiacion
comprendia desde inmensas extensiones de tierra, junto a los productos que
podia generar a partir de practicas agricolas y pecuarias, hasta los yacimien-

Primera parte. De los aprendizajes ( 47



tos minerales, sobre todo de oro, que los obsesionaban. Sin embargo, entre
las apropiaciones mas devastadoras del proceso colonial que han generado
mayor dafio y destruccién esta la que ha incidido en los sistemas de repre-
sentacién de aquellos pueblos. La existencia del ser colonial, del ego conquiro,
reproduce al mismo tiempo una estructura de dominacién que instala un
sistema de relaciones entre un sujeto dominador y un sujeto enajenado que
se convertira en sujeto dominado. Con este proceso se consolida la relacion
sujeto-proyecto que en este caso liga un sujeto colonial y su proyecto coloni-
zador. Todo este proceso servira para consolidar una subjetividad colonial y
un sistema de representaciones afines a esta subjetividad.

En esta parte mostramos una forma de vida, como existencia, que en
su despliegue encubre otras. En este modo encubridor de despliegue se gene-
ran dos procesos: el primero, explicado en el primer subtitulo, esta orientado
desde el despliegue de la existencia del ser conquistador, como ego conquiro,
y desde esta a todos sus sistemas de representacién. Un movimiento que se
iba extendiendo por todo el territorio de los pueblos de lo que ahora se re-co-
noce como Abya-Yala, al mismo tiempo que se ocupaba de encubrir aquellos
sistemas de representacién que encontraba a su paso. Es en este momento
cuando se origina la negacién y la anulacién de la existencia del Otro.

El segundo proceso, explicado en el segundo subtitulo, es complemen-
tario con el primero y se refiere a la imposicién de una estructura y un sis-
tema de relaciones, que se manifiestan como una subjetividad en la que se
reproducen los sistemas de representaciones del ser colonial y el no-ser coloni-
zado. Este, en su comportamiento sumiso y dominado, pasa entonces a tener
un comportamiento pasivo, contenido al principio, pero que con el tiempo
abandona sus propios sistemas de representacion y se hace util al proyecto
colonial. La comprensién de ambos subtitulos y de los procesos desarrollados
es fundamental para comprender el proceso de enajenacién de contenidos
en las actuales manifestaciones festivas en los Andes. La hipotesis que de-
sarrollamos en esta parte plantea que la existencia del ser colonial produjo
un no-ser y que, a partir de esto se logré constituir un sistema de relaciones
coloniales que consolidaron la subjetividad colonial.

EXISTENCIA Y ENCUBRIMIENTO

La produccion de una nueva subjetividad fue uno de los componen-
tes fundamentales para que el proyecto colonial se consolidara y lograra sus
objetivos. Como se vio al inicio, ella fue producida en la implementacién de
violencia como ego conquiro y posteriormente se consolidé como ser colonial
desde la idea de ego cogito. Asi se consoliddé un modo de ser, una forma parti-

48) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



cular de existencia legitimadora del proyecto moderno colonial y dominante
en nuestros dias. Ahora explicaremos algunas de las caracteristicas de este
modo de existencia y la forma en la que fue construido a través de la colonia-
lidad del saber. Esto ultimo se refiere al modo en que la subjetividad colonial
fue incorporada en los sistemas de representacién de aquella época, con base
en los canones del proyecto civilizatorio moderno occidental, el mismo que
posteriormente fue enfocado desde la existencia del ser.

Esta existencia, como ego conquiro inicialmente, se dio mediante la afir-
macién e imposicién violenta de un sistema de relaciones fundado en la do-
minacién; mediante la apropiacién autoritaria de lo ajeno, con la agresién, y
mediante la negacién del Otro como un no-ser, con la manipulacién, imposi-
cién y reemplazo de las representaciones. Ademas, esta existencia del ser, he-
gemonica, impuesta como totalidad dominadora moderna, como ego conquiro
primero y como ego cogito después, fue asumida por si misma como parte de
un “mundo” humano por excelencia y desde este produjo al Otro, visto como
un mas allad de su mundo. “El mundo o la eticidad del filésofo —cuando es el
de un sistema hegemonico (griego, bizantino, musulman, cristiano medieval,
y principalmente moderno)- pretende presentarse como ‘el mundo’ humano
por excelencia; [mientras que] el mundo de los Otros es barbarie, marginali-
dad, no-ser” (Dussel, 2000, p. 64).

Asi, se produjo un mundo humano y, al mismo tiempo, se produjeron
otros mundos no humanos o sub-humanos, aquellos que estan al margen de
la Modernidad occidental y eurocéntrica. Este es el modo en el que se produce
la Exterioridad a la que Dussel hace referencia a lo largo de toda su obra. Des-
de esta légica, con un mundo como totalidad y la negacién de otros mundos
como Exterioridad, se construye la idea de existencia, relacionada con el ser
de la Modernidad.

Aqui me parece importante aclarar que la nocién de existencia, como
parte del proceso de transformacion del pensamiento occidental, ha sufrido
transformaciones en su significado. Inicialmente hacia referencia al cosmos;
luego, con el surgimiento de las religiones monoteistas y la difusién del cris-
tianismo en Europa, el centro de referencia pasé a ser Dios. Actualmente y
desde el surgimiento de la Modernidad occidental, ha tomado como referen-
cia al ser humano, en el sentido de sujeto moderno (Guggenberger, 1979). Esto
quiere decir que actualmente dicha nocién se refiere a la existencia del sujeto
moderno expresado en la idea del ser'®, pero, como dijimos en lineas anterio-
res, el sentido de este sujeto moderno, de este ser, produjo la negacién del

®  Esto ha sido desarrollado de modo particular por Heidegger (2003).

Primera parte. De los aprendizajes (49



Otro, del que no es moderno, y asi, el sujeto que no cumplia con los cadnones
de la Modernidad empez0 a aparecer convertido en un no-ser.

Este Gltimo modo de existencia: el del ser de la Modernidad occidental,
es el que problematizamos ahora, desde el mismo momento en que la Mo-
dernidad occidental instala al ego conquiro para consolidar el Estado misional,
esto es, desde cuando se manifiesta la accion colonial para difundir y legiti-
mar al proyecto de la Modernidad eurocéntrica. Al respecto y de manera criti-
ca, en discusién con Heidegger, Nelson Maldonado aborda este problema: “Lo
que Heidegger olvidé es que en la modernidad el ser tiene un lado colonial,
y que el mismo tiene graves consecuencias. El aspecto colonial del ser, esto
es, la tendencia a someter todo a la luz del entendimiento y la significacién,
alcanza un punto patologico extremo en la guerra y en su naturalizacién, a
través de la idea de raza en la modernidad” (2007, p. 143).

Aquella patologia extrema a la que se hace referencia, fundada en la
guerra y su naturalizacién en la idea de raza, se pone en evidencia cuando
revisamos algunas de las crénicas en las que se relata el proceso violento de
conquista. La violencia ejercida impone una idea de verdad desde la cual se
instala un sistema de relaciones, en las cuales existen los que imponen la
verdad y los que se someten a ella, mientras que, al mismo tiempo que se
impone la verdad del vencedor, se argumenta desde aquella naturalizacién
de la idea de raza la razén de ser de esa verdad. La crénica de Bernabé Cobo,
aunque no es la unica, hace explicito el sentido colonial de la verdad de los
conquistadores:

Para poder abrir camino y dar paso por tan cerrada e inculta selva, tan cubierta de maleza
de ignorancia y costumbres fieras e indignas de hombres que participan de razon, como
son las de estos barbaros, tratare solo en este capitulo de la extraordinaria ignorancia, ru-
deza y escuridad de ingenio que descubren en su manera de vivir, y en los cuatro siguien-
tes, de la perversidad de sus costumbres, que inficionan y envilecen la ilustre facultad de
la voluntad, nacida de su corta y anublada razon y connaturalizada con el uso largo de
tantos annos. (1964, libro 11, cap. VII, fol. 017280)

El razonamiento colonial llevaba a los conquistadores a entender con
su propia légica y su propia racionalidad a los conquistados. La manera de
vivir y las costumbres descritas en esta cronica no son las de los pueblos
conquistados. Estas muestran mas bien las caracteristicas que fueron esta-
blecidas en la nueva estructura de relaciones impuesta por la dominaciéon
colonial. Los ignorantes, los indignos, los barbaros, los perversos, los de corta
y anublada razén, empezaron a ser los dominados, los vencidos. La guerra,

50 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacion



accién que produce vencedores y vencidos y la idea de raza que superioriza e
inferioriza, se complementaron para imponer esta nueva verdad colonial que,
asi como inferiorizaba a los vencidos, hablaba de virtud, nobleza y perfeccién
como atributos de los vencedores. Asi, a partir de estas diferencias, se definie-
ron los canones para establecer las nuevas relaciones coloniales:

Porque, siendo asi que la humana felicidad que naturalmente pueden alcanzar los hom-
bres en esta vida, consiste, como dice Aristoteles, parte en la operacion de la voluntad ni-
velada con la virtud, y parte en la especulacion de la verdad, cuanto mas uno se ejercitare
y excediere en el uso destas nobles potencias que le dan la excelencia que por ser hombre
tiene, tanto mas participara de la perfeccion accidental que su naturaleza pide y de que
es capaz; y lo que deste ejercicio tuviere menos, eso quedara atras de hacer vida digna de
hombre que usa como debe del libre albedrio. (Cobo, fol. 017280)

Es asi que la existencia, como existencia del sujeto moderno, es decir,
como existencia del ser de la Modernidad occidental, produjo al mismo tiem-
po la anulacién de cualquier posibilidad de existencia de un sujeto que no
fuera o se considerara moderno, pero que tampoco le interesara llegar a serlo.
La posibilidad de un sujeto dominado, ademas complementario al ser de la
Modernidad, era aquel ser sin alma, sin inteligencia o, en su caso, con una
inteligencia precaria, que no alcanzaba a tener las caracteristicas del sujeto
moderno, porque se le habia anulado la posibilidad de tomar decisiones y rea-
lizar acciones por su propia voluntad. Esta anulaciéon de un modo de ser, en
este caso, de un modo de ser no-moderno, produjo un no-sery asi, junto con el
proyecto colonial, se consolidé lo que se ha venido a denominar colonialidad
del ser. Esta consolidé un sistema de relaciones que diferenciaba a unos de
otros con base en una regla, aquella que esta expuesta en la anterior cita, que
es la misma que utilizaban los conquistadores para medir y establecer las
diferencias. Asi nos recuerda el cronista:

Por esta regla, pues, habemos de medir a los indios, para conocer lo que participan y
alcanzan desta perfeccion propia del hombre; y comenzando por la joya mas rica que
poseemos, que es la excelente facultad del entendimiento, no hay a quien no cause admi-
racion y espanto el ver cuan boto y escurecido le tiene esta gente, no tanto porque sea de
tan corta y limitada razon como han querido algunos tacharla, cuanto por el poco ejerci-
cio y uso que de la virtud del alma tienen, lo uno, a causa de faltarles las letras, ciencias
y buenas artes que la suelen cultivar, perficionar y hacer mas prompta y despierta en sus
operaciones y discursos-porque no tenian generalmente ciencia alguna de las naturales

ni obraban con arte las cosas que habian menester para el uso de la vida, excepto cual

Primera parte. De los aprendizajes ( 5I



o cual nacion de las mas entendidas y llegadas a razon, que en algunas obras de oficios
mecanicos mostraban artificio y primor, como adelante veremos-; y lo otro, por haberse
casi convertido en naturaleza su envejecida costumbre en las ruindades y vicios bestiales
a que comunmente son dados, con que se les vino a embotar el ingenio y eclisar la luz de
la razén. (Cobo, fol. 017280)

Entonces la existencia del sujeto moderno europeo —que en ese exis-
tir consolido, al mismo tiempo, la colonialidad del ser: en este caso, del ser
no-moderno dominado- produjo y produce todavia experiencias, resultado de
una estructura de relaciones que marcan la vida de los sujetos colonizados
segun la existencia del ser occidental moderno y europeo. Esta estructura co-
lonial de relaciones de dominacién logra su consolidacién en aquella formu-
lacién del ego cogito realizada por Descartes, que Maldonado analiza:

Debajo del “yo pienso” podriamos leer “otros no piensan”, y en el interior de “soy” podemos
ubicar la justificacion filoséfica para la idea de que “otros no son” o estan desprovistos
de ser. De esta forma descubrimos una complejidad no reconocida de la formulacién
cartesiana: del “yo pienso, luego soy” somos llevados a la nocién més compleja, pero a la
vez mas precisa, histérica y filoséficamente: “Yo pienso (otros no piensan o no piensan
adecuadamente), luego soy (otros no son, estan desprovistos de ser, no deben existir o son
dispensables)”. (2007 p. 144)

De este modo, la colonialidad del ser se manifiesta y se manifesté en
directa relacién con la colonialidad del saber desde la que se emiten juicios
definitivos con relacién al conocimiento del Otro. Juicios con base en los cua-
les los conquistadores dedujeron la carencia de alma de los conquistados,
que daba a entender la caracteristica sub-humana con la que aquellos fueron
tratados durante varios siglos. Sin embargo, es importante aclarar que aquel
trato no ha sido superado hasta nuestros dias, como veremos mas adelante.
En esta parte me parece importante remarcar los criterios emitidos por Ber-
nabé Cobo en aquel tiempo, cuando se referia a los conquistados: “A los cua-
les, faltandoles la luz de la verdad y conocimiento de su Hacedor, les falta con
ella el estudio y ejercicio de la virtud, el amor de la honestidad, el aprecio y
estima de la justicia, de la clemencia, de la piedad, continencia y de los demas
atavios y ornamentos del alma” (1964, libro 11, cap. VII, fol. 021970)

Aquellas carencias a las que el cronista alude se convirtieron en requi-
sitos para el “blanqueamiento” de indigenas y mestizos, algunos de los cuales,
ademas, fueron transformados, al mismo tiempo, en dispositivos para conso-
lidar la colonialidad del saber y empezaron a institucionalizarse. Me refiero a las

52 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacion



escuelas coloniales, parte de la politica de Extirpacién de Idolatrias. Duviols
muestra que:

En 1610, la coexistencia en Lima de un virrey y de un arzobispo muy adictos a la Compa-
nia permitié concebir y realizar con la Extirpaciéon lo que no habia sido posible en tiempos
de Toledo y Felipe 1II, es decir, una empresa de cristianizacién que pretendiese a la vez
resultados excelentes, masivos y rapidos, al mismo tiempo que conformes con ciertos
criterios indigenistas y colectivistas. El sistema de la Compania consistia en “alcanzar las
masas a través de la elite” [...]. De alli la creacién de colegios para hijos de curacas (por
ejemplo, el Colegio del Principe, en Lima) y su reverso, la de la carcel de “hechiceros” para
suprimir a la elite de los sacerdotes de la religién indigena (por ejemplo la Casa de Santa
Cruz en Lima). (2003, pp. 41-42)

Los hechiceros mencionados no eran otros que los sabios, los amautas
poseedores y productores del conocimiento local, de quienes aprendian las
nuevas generaciones. Pero el proyecto colonial no dejaba escapar nada. Asi
como planificéd la difusién del nuevo conocimiento colonial hacia las nuevas
generaciones de poblacién local en las nuevas escuelas, también produjo es-
pacios para cortar no solo la produccién del conocimiento de los amautas,
sino también su difusién. En aquel tiempo solo la élite indigena podia ser
parte de aquellos espacios, el resto de la poblacién infantil se quedo fuera de
estos centros de acceso al conocimiento. Las nuevas escuelas no habian sido
disenadas para ellos, pero tampoco contaban con los abuelos, los sabios, los
amautas. Estos ya no estaban mas con ellos.

Ahora recién se hacia realidad aquello que mencionaba Bernabé Cobo
en la cita y el mecanismo colonial empezaba a generar consecuencias. Fue re-
cién a partir de la aplicacién de la politica colonial como aquellas generacio-
nes quedaron sin acceso a la verdad, al conocimiento, porque habian perdido
la posibilidad de estudiar con sus propios sabios y no podian hacerlo en los
nuevos espacios coloniales. De este modo, gran parte del conocimiento local
ancestral se fue perdiendo y aquel conocimiento, tildado como ignorancia por
Arriaga, poco a poco fue desapareciendo. Para los primeros afios, el cronista
mencionaba: “No ay muchacho por pequeno que sea, que no sepa el nombre
de la Huaca de su Ayllo, y aunque por solo hazer esta experiencia, lo e pre-
guntado a muchos, no me acuerdo, que ninguno por muchacho que fuese me
aya dexado de dezir su Huaca, y son bien pocos los que preguntados quién es
Dios, y quién Jesu Christo, lo sepan” (Arriaga, 2002, p. 69). Este conocimiento,
que reflejaba un flujo de informacién y una estructura de relaciones, al mis-
mo tiempo que se tildaba de ignorancia, fue cortado de raiz.

Primera parte. De los aprendizajes ( 53



Anos mas tarde, con esta misma légica colonial se crearon las univer-
sidades, las mismas que con el tiempo se convirtieron en universidades pu-
blicas. Sin embargo, a estas no podian ingresar personas que tenian apellidos
indigenas. En Bolivia, en la segunda mitad del siglo XX, aunque no existia nin-
guna ley especifica, solamente con base en el prejuicio se impedia el ingreso
de personas con apellidos indigenas a las universidades. Esto hacia parte de
la aplicacién de otros dispositivos coloniales, los cuales provocaron que aque-
llas personas de origen y apellido indigenas tuvieran que ocultar sus origenes
y cambiarse el apellido. De este modo, poco a poco, la poblacion con piel os-
cura que negaba sus raices fue poblando sutilmente estos espacios. Pero la 16-
gica y la racionalidad se habian impuesto. La racializacién continuaba, como
Fanon (2009) menciona para el caso de los pobladores de origenes africanos,
pues la gente vivia dentro de su piel negra, de la cual renegaban, al tiempo
que inventaban mascaras “blancas” con las que se sentian mas cercanos y del
mismo lado del dominador.

Por todo esto, decimos que la existencia del ser es encubridora, por eso
es colonialidad del ser, porque sirve para negar, para inferiorizar, y por eso nos
toco vivir multiples escenas en las que ciertos privilegios estaban negados a
personas que no eran consideradas como tales. Menciono dos escenas que
el autor de estas lineas vividé en diferentes momentos. La primera, cuando
desalojaron a toda una familia en una funcién de cine de domingo, porque
la mama llevaba ropa de chola® y la segunda, en la Universidad, empezando
la década de los ochenta, cuando uno de los profesores —con rasgos fisicos y
color de piel similares— increpé a los de uno de los compartieros: “jCuando se
ha visto un arquitecto Condori! Ustedes, jovenes, deben pensar muy bien lo
que tienen que estudiar”.

Tal vez se podria decir que aquello pasé en el siglo pasado. Sin embargo,
las jerarquias raciales siguen vigentes en el siglo XXI, aunque se las niegue
y no se hable de ellas. En los Gltimos anos, Bolivia ha sido testigo del arraigo
profundo de la colonialidad del ser y del racismo vivo. En el ano 2007, por
ejemplo, se prohibia el ingreso de collas® a la plaza 14 de Septiembre de Santa
Cruz, como antes de 1952 en las otras capitales. En Cochabamba la poblacion
urbana que se pensaba blanca, como si esta fuera expresion de jerarquia, sa-
lia a golpear una marcha de indigenas, y en el 2008, en Sucre, la misma pobla-

9 Se trata de la vestimenta de las mujeres inmigrantes, del campo a la ciudad, que dejan sus prendas indi-
genas y transitan a la ropa de los mestizos urbanos. En tiempos de la colonia asimilaron la vestimenta de
las mujeres espanolas en el tiempo de la colonial, pero durante el tiempo de la Republica, sobre todo los
siglos XIX y XX fue signo de inferioridad en relacién a los mestizos de las élites urbanas. Recién hace diez
anos se ha dado un proceso de dignificacion de estas prendas

% Denominacién que en momentos de conflicto usa de modo discriminatorio la poblacién del oriente boli-
viano hacia los inmigrantes del occidente.

54 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacion



cién de capitalinos blanqueados hacia hincar y pedir perdén a los indigenas
en la plaza por haber apoyado a un lider politico de origen aymara. Mientras
tanto, del otro lado, los agredidos decian: “aquellos que nos decian llamas,
ellos mismos nos escupian” —como llamas, habria que agregar.

Es decir, la existencia del ser que siempre mantuvo encubierto su ser
colonial no acepta que lo negado deje de serlo, que lo invisibilizado se mues-
tre visible, y desborda en ira cuando aquel no-ser quiere ser. Por todo esto,
pensamos que la existencia, en este caso, como existencia del ser moderno
occidental, fue produciendo una especie de no-existencia, al encubrir, invisi-
bilizar, negar y anular las posibilidades de reproduccién de la vida del Otro.
Y fue en esta dinamica de afirmacién de los vencedores de la conquista y de
negaciéon de los vencidos en la conquista como se fue produciendo primero y
constituyendo después una subjetividad que logré consolidar la estructura de
relaciones coloniales vigente hasta nuestros dias.

SUBJETIVIDAD COLONIAL Y REPRESENTACIONES

Como se menciond en el anterior subtitulo, la existencia del modo de
ser del conquistador, al mismo tiempo que consolidaba la dominacién colo-
nial, negaba la existencia de los otros modos de ser. La pedagogia de la enaje-
nacién, como mecanismo del proyecto colonial, estaba funcionando y desde
este se fueron instalando una serie de dispositivos que sirvieron para activar
un conjunto de percepciones, imagenes, significados, comportamientos, as-
piraciones e incluso sentimientos, que orientaron y orientan un modo de ser.

Este modo de ser habia producido una nueva disposiciéon en el entrama-
do de relaciones y en las posibilidades de mediacién en aquel espacio-tiempo.
Junto con esto, se habia instalado una nueva estructura social, econémica,
politica y cultural, marcada por un nuevo sistema de relaciones que utilizaba
la violencia fisica y psicolégica para su consolidacién. Aquel mecanismo y
aquellos dispositivos, junto al entramado de relaciones, muy poco se habian
modificado para el siglo XX. Es por ello que la comprension de estos procesos
y de su dinamica es fundamental, por ejemplo, para entender los itinerarios
y el surgimiento de las diabladas en Oruro, Bolivia?’.

Este sistema de relaciones estaba constituido por los conquistadores,
como dominadores, y por los habitantes de los diferentes pueblos origina-
rios del continente, como dominados; es decir, las poblaciones colonizadas
no-modernas, ademas de haber sido derrotadas bélicamente, se constitu-
yeron en poblaciones sometidas al poder colonial. Asi se inici6 un proceso

. Este es un tema que estamos trabajando actualmente.

Primera parte. De los aprendizajes ( 55



complejo que estuvo marcado por diversas tensiones, las cuales produjeron
movimientos en diferentes sentidos. Sin embargo, dentro de aquel proceso
complejo, como toda realidad, con movimientos y sentidos multiples, el acon-
tecimiento colonial produjo un movimiento dominante que marc¢ el predo-
minio del sentido colonial, el mismo que transformé la realidad global en el
siglo XVI. Aqui no haremos referencia a aquella transformacién global. Lo que
nos interesa en este trabajo es puntualizar algunas de las consecuencias pro-
ducidas, primero por la tensién y luego por la victoria de un especifico mundo
de la vida, con un ethos orientado y constituido por y para la dominacién co-
lonial, sobre otro, el de los vencidos que, a pesar de su reaccién bélica contra
los conquistadores, no pudieron hacer frente a diez anos de planificaciéon y
despliegue estratégico por parte de Pizarro y sus hombres, quienes primero
estudiaron el terreno, luego hicieron pactos y acuerdos, para luego derrotar al
Inka y al Tawantinsuyu.

Asi, como una primera consecuencia, se logr6 la instalaciéon de nuevas
dindmicas de relacionamiento en las comunidades de los Andes entre espa-
noles e indios y, a partir de estas, como segunda consecuencia, se dio la cons-
titucién de una nueva subjetividad dominante instalada a partir de aquellas
relaciones, la misma que se consolidé con base en aquellas relaciones im-
puestas entre la existencia del ser colonial y la anulacién del ser, como exis-
tencla distinta, de los originarios. De esta forma, aquel modo de existencia
que no era moderno y no cumplia aquellos canones, fue apareciendo como
una especie de no-ser, como un comportamiento sumiso y dominado.

Esto —como parte de un contexto complejo en el que se estaban produ-
ciendo nuevas subjetividades que marcaban sentidos y orientaciones tam-
bién distintas- requiere de una aproximacién cuidadosa para producir una
comprensién lo mas cercana posible a aquellos hechos. Por esta razén, junto
con Zemelman, nos inclinamos por “un concepto de subjetividad constitu-
yente que no sea operativo por reducciones al plano de las variables psico-
légicas, como tampoco [que] se resuelva como simple expresién de procesos
macrohistéricos” (2010, p. 358). Ademas de lo anterior, es importante tomar
en cuenta que

... el problema de los sujetos sociales no puede desvincularse de las cuestiones basicas
del conocimiento social. Por una parte, por las circunstancias de que ninguna realidad
social concreta puede entenderse sin la presencia de algun tipo de sujeto; y de otra, que,
a pesar de la importancia de éstos, enfrentamos graves dificultades para comprenderlos

en toda su complejidad. (p. 356)

56 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacion



;Qué significa esto para el caso del proceso colonial? Primero, como la
referencia a una nocién de sujeto trasciende la idea de individuo, se trata de
un sentido colectivo que proyecta determinado movimiento en la realidad.
Esto significa que la empresa colonial de la Corona espafiola, a partir del siglo
XVI1, habia proyectado una idea de sujeto social con relaciéon a la idea de él o
lo espanol, mas allé de sus probables y posibles diferencias internas, y que
haber logrado ser vencedores servia también para reproducir un sentido com-
partido que alimentaba aquella subjetividad. Para el caso de los habitantes
del Tawantinsuyu, no existia una sola idea de sujeto social. Esta se articulaba
con base en las diferencias, por lo menos entre los seguidores de Huéscar y
aquellos que respaldaban a Atawallpa, mientras que dentro, seguramente, las
variaciones eran mayores. Segundo, es importante aclarar que dichos aconte-
cimientos, al ser parte de las consecuencias reales de determinadas acciones
en aquel presente, se transformaban en acontecimientos que al mismo tiem-
po eran insumos del conocimiento social de aquella época y era este nuevo
conocimiento el que alimentaba también la reproduccién renovada de los
sujetos sociales y sus nuevas jerarquias.

Por esta razén, aquella realidad concreta de la exploracién y planeacién
de la conquista, que duré cerca de diez anos y concluy6 con la derrota de
Atawallpa, no puede comprenderse en su real magnitud si no entendemos la
presencia y las caracteristicas de los sujetos que intervinieron y como estos
fueron modificando sus roles, su movimiento y su sentido durante aquel pro-
ceso.Y aunque estamos conscientes de la importancia de la comprension de
aquellos acontecimientos, al mismo tiempo sabemos la necesidad de conocer
sus dificultades, por la complejidad que poseian. En este proceso de compren-
sién es importante hacer algunas puntualizaciones. La primera: el sujeto de
la conquista no era un sujeto racional. Como ya lo dijimos, no fue el ego cogito
cartesiano. Este fue antecedido por el ego conquiro, que se aproxima mas a un
tipo de sujeto constituido por la carencia de estabilidad emocional y material.
Se trata de un sujeto que, como Pizarro, niega su historia de carencias afecti-
vas y materiales y se anega en la busqueda de riqueza y poder, reproduciendo
practicas de destruccién y saqueo. Por estas caracteristicas, la imposicién de
la violencia hacia el Otro es el inico modo a partir del cual se puede legitimar
como conquistador.

Una segunda puntualizacién nos lleva a reconocer que no sabemos qué
tipo de sujeto o sujetos formaban parte de las poblaciones locales en el mo-
mento de la conquista. Sin embargo, un intento de reconstruccién hipotética
de los sujetos locales en el momento posterior a ella puede proporcionarnos
algunas pistas para comprender mejor los rasgos de base del proceso de cons-

Primera parte. De los aprendizajes ( 57



titucién y continuidad de la subjetividad colonial. Entonces, veamos cémo se
configura el escenario en el que se van aplicando las estrategias de la domi-
nacién colonial, que los conquistadores despliegan de manera diferenciada,
en funcién del tipo de poblacién.

Para el caso de las personas que eran parte de la familia del Inka o que
guardaban un linaje relacionado con las aristocracias locales, como primera
estrategia, establecieron un trato especial. Siempre partiendo del hecho fun-
dador del momento colonial: que los espafioles y sus dioses fueron los ven-
cedores y los habitantes del Tawantinsuyu y sus dioses fueron los vencidos.
Aquel trato incluia la exoneracién de impuestos y el reconocimiento del Inka
como soberano de aquellas tierras, mientras no contradijera lo dispuesto por
la Corona en Espana. Sin embargo, es importante aclarar que este proceso
fue bastante tortuoso para los conquistados, porque durante varios anos, en
algunas regiones, aquella idea de sentirse derrotados todavia no se habia con-
solidado, y por ello se dieron una serie de guerras locales contra los espanoles.
Una segunda estrategia fue aplicada en aquella poblacién que manejaba los
saberes locales, los amautas y los sabios de los diferentes pueblos que com-
ponian el Tawantinsuyu, aquellos a los que los espafoles denominaron he-
chiceros y brujos. En este caso se les obligd a convertirse al cristianismo. Esto
significaba dejar de realizar aquellas practicas nombradas desde el sujeto
colonial con el nombre de idolatrias, someterse al bautizo e iniciar un proceso
de practica de los rituales catdlicos. En caso de no cumplir estas instruccio-
nes, se los castigaba en publico y en algunos casos existi6 la pena de carcel. La
tercera estrategia fue utilizada con las nuevas generaciones. Aquellos ninos y
adolescentes hijos de los nobles y de los amautas eran recogidos y llevados a
escuelas e internados, donde eran instruidos en el conocimiento religioso de
los conquistadores. Asi, las bases ideolédgicas de las formas de vida local fue-
ron desarraigadas o, como rezaba la politica de aquella época, las idolatrias
fueron extirpadas.

Finalmente, contra la poblacién que no gozaba de los privilegios men-
cionados anteriormente, como cuarta estrategia, se usé la violencia directa, el
trato esclavizador, y aunque ya eran conscientes de sus roles y de su estatus,
en este nuevo régimen la incertidumbre de su existencia como sujetos sin
alma consolido el sentido de la subjetividad colonial. Esta sera constituida a
partir de relaciones de dominacién entre las que se estableceran dos tipos de
sujetos complementarios. Un sujeto dominador, el ego conquiro, y un sujeto
dominado y sumiso, adiestrado para acatar érdenes, que se movera en el sen-
tido del poder establecido.

Estas cuatro estrategias diferenciadas tenian un mismo hilo conductor
en la reproduccién de las relaciones y a partir de él se estableci¢ la referencia

58) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacion



de superioridad e inferioridad. Para esto, el punto de partida fue la relacion
entre victoria y derrota. Los dioses de los conquistadores habian sido esta-
blecidos como los superiores luego de haber derrotado a los locales y, con la
misma légica, el ejército y los sefiores de la conquista fueron también consi-
derados superiores con relacién al Inka, su séquito y su ejército. Poco a poco
esta estructura lineal y ascendente reproducida en las relaciones cotidianas
se ird imponiendo sobre las anteriores, del mismo modo como la visién del
tiempo lineal se ird imponiendo sobre un modo ciclico de concepcién del
tiempo. Como resultado de dicha légica lineal, plebeyos espafioles buscaran
ascenso esposando a mujeres de nobleza indigena, lo mismo que segmentos
de la poblacién indigena buscaran su blanqueamiento al consolidar uniones
con poblacién espafiola. Esto complejizard mas la estructura de relaciones,
porque las diferenciaciones, que en un inicio comprendian a indios y espa-
noles, posteriormente tomaron en cuenta a mestizos y criollos. Sin embargo,
esto no alterd la estructura lineal impuesta y asimilada en las representacio-
nes sociales de la poblacién, hasta nuestros dias.

Se fue consolidando una subjetividad colonial dominante que tenia al
ego conquiro como el ser dominador y a los indigenas sometidos como no-ser
dominado. Asi se fue estableciendo el nuevo modo de ser, el del dominado, en
un sujeto utilizado en las labores méas duras, pero al mismo tiempo negado e
invisibilizado y vaciado de los contenidos que lo constituian como sujeto en
aquel tiempo. Aquella infravaloracién también contribuy6 a generar una gran
incertidumbre en relacién con sus creencias, sus valores y sus referentes de
poder y su jerarquia, y nuevos parametros de referencia para las representa-
clones empezaran a cobrar importancia. Uno de ellos es la raza y el otro la
nociéon de riqueza, referida inicialmente a la posesién de metales preciosos.
Todo esto contribuyé a que se constituyera un modo de existencia enajenado,
sumiso, dominado, como base de la explotacion y el saqueo impuesto por las
relaciones de dominacion.

Claramente, el proceso colonial desplegd posibilidades distintas de
existencia para conquistadores y conquistados, y también fueron diferentes
los espacios de desarrollo de aquellas posibilidades. En funcién de las po-
sibilidades de existencia, cada uno de los sujetos desplegd sus capacidades
de construccion de sentido. En este proceso complejo, la mayor parte de la
poblacién indigena tenia bastantes limitaciones de despliegue. Sin embargo,
dentro de aquella complejidad podemos delinear algunas posibilidades de
sentido entre aquellas mencionadas también en las distintas crénicas.

La poblaciéon que hacia parte de la nobleza inka, con algunas excep-
ciones, fue facilmente cooptada por la Corona espafiola y su proyecto. La
posibilidad de gozar de ciertos privilegios al mismo tiempo otorgaba ciertas

Primera parte. De los aprendizajes ( 59



comodidades que muchos aceptaron, a pesar de ser asimilados por la forma
de vida y los referentes de verdad de los conquistadores. En cuanto a la ca-
pacidad de construccién de sentido, este segmento de la poblacién, aunque
tenia ciertas libertades, quedaba dependiente de las representaciones de los
espanoles. Este mismo itinerario, con ciertas diferencias, seria el de las nuevas
generaciones reclutadas en internados y escuelas en Lima y otras ciudades.

La situacion fue distinta para la poblacién de menor estatus, aquella
que no gozaba de privilegios. En este caso, no existian espacios que hicieran
posible la existencia y las opciones de despliegue de sus capacidades de cons-
truccion de sentido para sus vidas eran casinulas, porque en frente tenian un
sistema de control colonial basado en la violencia que les impedia cualquier
asomo de existencia empoderada. Ademas, los sistemas de control colonial
habian penetrado las jerarquias en las que esta poblacién desfavorecida tenia
mayor conflanza: sus propios caciques y apoderados.

Pero, ;qué estaba pasando con aquellas excepciones mencionadas en
lineas anteriores? No todos los descendientes de Huayna Capac bajaron los
brazos en el proceso posterior a la derrota de Atawallpa. Al contrario, algunos
iniciaron una serie de sublevaciones que duraron varios afnos. Si bien estos
procesos de insurgencia consistieron en acciones guerreras, también se desa-
rrollaron otros movimientos de insurgencia que tendrian la dimension de las
creencias como su campo de acciéon.

La crisis material y espiritual en que las poblaciones conquistadas se
habian visto sumergidas, a consecuencia del proceso colonial, tuvo como uno
de los mayores efectos la muerte de miles de personas, en algunos casos, por la
agresion violenta de la guerra y, en otros, por las diferentes epidemias llegadas
de ultramar, para las cuales la poblacién local no tenia los anticuerpos nece-
sarios con que resistirlas. En algunas ocasiones lo que ahora se considera un
simple resfrio se volvia mortal, de hecho, enfermedades como la viruela acaba-
ron con la poblacion en diferentes lugares. Incluso se cree que Wayna Capac, el
padre de Huascar y Atawallpa, murié por causa de dicha enfermedad.

Tales circunstancias e incertidumbre habian generado el despliegue
de practicas rituales que, poco a poco, se iban transformando. Se trataba de
ceremonias que respondian a un momento critico en el que ni siquiera los
espacios ceremoniales eran lo que habian sido, porque las antiguas waq’as ya
no estaban en los espacios en los que permanecian antes de la llegada de los
conquistadores, que las habian saqueado. Por esta razoén, las practicas que
invocaban a los dioses locales servian para que sus protagonistas fueran po-
seidos por aquella deidad y asi, a través de la mediacién de algunas personas,
aquella podia curar las enfermedades. Se tiene noticia de algunas ceremonias
de curacién que se habian convertido en practicas rituales insurgentes y en

60 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



las que los dioses andinos eran los principales protagonistas: “En 1565, cuan-
do se descubrié el movimiento, la expectativa mesidnica habia rebasado los
limites del ritual de curacién. Los predicadores y conversos habian elaborado
un cuidadoso discurso que explicaba la relacién de Cristo y Espana contra
la que se alzaban victoriosos los Dioses Andinos y los Taqui Ongos, como los
llaman las crénicas y otros documentos” (Millones, 2007, p. 18).

Por la complejidad de este proceso y su sentido insurgente, dejamos
para mas adelante su desarrollo, remarcando que hasta aqui hemos visto
cémo se ha instalado una estructura de relaciones y, a partir de esta, un sen-
tido colonial en la reproduccién de la misma. Con esto también se habia pro-
ducido una nueva subjetividad, resultado de las relaciones complementarias
entre un sujeto dominador y otro sujeto que, al convertirse en dominado, iba
perdiendo sus propias posibilidades de ser sujeto, todo lo cual hemos diferen-
ciado como un ser colonial, ego conquiro y un no-ser colonizado. Sin embargo,
en este entramado complejo no solo estaban presentes dichos sentidos, como
se menciond en lineas anteriores. Cada una de las posibilidades de existencia
compartidas podia consolidarse como opcién de sentido; y, entre ellas, 1a rein-
vencion de un modo alternativo de existencia no solo era necesaria, sino que,
luego de la instalacién de la dominacién colonial, se convertia en realidad y
experiencia historica.

Si bien la subjetividad colonial habia desplegado una serie de circuns-
tancias favorables para que la existencia del ser colonial se fuera reprodu-
ciendo y reinventando y, al mismo tiempo, aquellas circunstancias y espacios
servian para enajenar y limitar a las otras posibilidades de existencia, otras
circunstancias produjeron efectos que provocaron la insurgencia inesperada.
Desde la transgresion y el anonimato, ciertas practicas se fueron manifestan-
do como posibilidades de sentido distintas y, desde estas, se empez6 a re-in-
ventar un modo alternativo de existencia, para articular la posibilidad de un
nuevo proyecto como posibilidad de futuro. Es este modo alternativo de exis-
tencia, que surgi6 de la dindmica compleja producida en los afios posteriores
a la conquista, el que en adelante denominaremos re-existencia.

CUARTO APRENDIZAJE. INSURGENCIA FESTIVA: LA RE-EXISTENCIA

Iniciamos esta parte preguntandonos si es posible y en qué condiciones
uno o varios rituales pudieron convertirse también en procesos de insurgen-
cia y cuales tendrian que haber sido las circunstancias para que esto fuera
posible. Pensamos que el Taky Onqoy nos da la posibilidad de contestar es-
tas preguntas y también nos permite ilustrar con mayor detalle el camino de

Primera parte. De los aprendizajes ( 61



re-existencia surgido en los Andes en el siglo XVI. La hipdtesis que sostenemos
en esta parte es que en el siglo XVI un nuevo sujeto insurgente intent6 des-
estabilizar las relaciones impuestas por la subjetividad colonial y sus formas
de dominacién. De este modo, se articuldé un nuevo proyecto, expresado en la
necesidad de re-existencia para la producciéon y reproduccién de la vida desde
las propias referencias politicas, histéricas y culturales del sujeto insurgente.

Sin embargo, como veremos mas adelante, este proceso no alcanzo a
instalar una pedagogia que podria denominarse de la re-existencia, como silo
hizo el proyecto colonial con su pedagogia de la enajenacién. Pero quedaron
algunas representaciones y practicas rituales que transitaron en el tiempo y
que volvieron a aparecer como practicas festivas descolonizadoras a princi-
pios del siglo XX. Aquella coyuntura histérico-politica en la que uno o varios
rituales se transformaban en procesos de insurgencia es la inica que conoce-
mos con aquellas caracteristicas. Para que ello hubiera sucedido fue necesa-
rio que un determinado presente politico, en ciertas circunstancias, activara
sus contradicciones al grado de producir una crisis, lo cual casi siempre se
da cuando lo nuevo resulta tan impactante que pone en crisis lo antiguo, lo
clasico, lo establecido como orden dominante. Algo de esto, con un alto grado
de complejidad, sucedio en los procesos que se dieron a partir de 1492 a nivel
global y desde 1532 de manera especifica en los Andes.

Sin embargo, una vez establecido el proyecto colonial, se fue articulan-
do un proceso insurgente con un sentido de des-enajenacién directamente
ligado a su propio proceso de re-existencia, es decir, que se habia manifestado
la necesidad de recuperaciéon de las posibilidades de reproduccién de su vida.
Este proceso, que también era nuevo y novedoso en el contexto colonial, se
constituy6 fundamentalmente en la recuperacién de su horizonte mitico, a
partir del cual recién se podia enfrentar a su contraparte europea. Por esto,
para nosotros la nocién de re-existencia trasciende el horizonte moderno.

Aquel sentido de des-enajenaciéon tenia conexién con un potencial dado,
contenido en los procesos rituales desde el siglo XVI, que nunca se detuvo y
siempre tuvo su propia movilidad. Nuestra intencién en la recuperacién de
estos procesos es trascender la nocién de resistencia y enunciar la idea de
re-existencia como un proceso constante en el estar dandose de la realidad.
Dicho proceso, al mismo tiempo que trata de abordar la realidad de un modo
distinto y hacer visible una porcién de esta, también ayuda a comprender
la capacidad de construccion de los sujetos, en este caso, de los sujetos de
la re-existencia. Ademas, como plantea Zemelman, se propone “comprender
el significado social de lo que representa lo construido” (2010, p. 356). Es de-
cir que enunciar la re-existencia no es solamente un ejercicio académico, es

62) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacion



sobre todo una practica politica que potencia el sentido liberador de ciertas
practicas a través de la capacidad de construccién y del sentido social y co-
munitario de aquella construccion.

Estas ideas las desarrollamos en dos subtitulos; en el primero, se postu-
la al Taky Onqoy como el acontecimiento fundador del sentido descolonizador
desde la insurgencia ritual. Se trata de entender de otro modo un proceso que
hasta ahora ha sido visibilizado, nombrado y comprendido desde la perspec-
tiva colonial, aunque con diferentes matices; por ello, nuestra comprensién
intenta trascender aquella interpretacién colonial encubridora de lo que su-
cedi¢ durante el siglo XVI con los procesos insurgentes en los Andes centra-
les. También se quiere hacer visible y comprensible la posibilidad insurgente
de un modo de existencia negado, marginado e invisibilizado del sujeto que
se orienta por la des-enajenaciéon y se desprende de todo intento constitutivo
dominador desplegado por la subjetividad colonial.

Es sabido que una insurgencia es en alto grado un movimiento que se
opone a determinada estructura de poder impuesta y tiene la potencia de
transformarla. No obstante, para que esto sea posible, es necesaria la existen-
cia de un sujeto y de un proyecto. Como veremos en el segundo subtitulo, un
nuevo sujeto, todavia no visibilizado por las investigaciones, fue producido en
el mismo proceso en el que se erguia el ego conquiro: aquel que por sus caracte-
risticas antagénicas con el régimen colonial era el sujeto insurgente. Este suje-
to que produce acciones insurgentes se manifiesta en toda su magnitud en lo
que se llamo Taky Onqoy vy, con el despliegue de aquel acontecimiento, genera
la posibilidad de re-existencia. Lo vamos a denominar sujeto des-centrado.

Por otra parte, es importante aclarar que la comprensiéon de los proce-
sos de re-existencia, junto con la necesidad de condensarlos en una categoria,
busca primero de des-encubrirlos y luego hacerlos inteligibles, hasta incorpo-
rarlos en la memoria y en nuestras representaciones actuales con un sentido
descolonizador. Asi mismo, se intenta superar la idea de resistencia, utilizada
durante varias décadas en el siglo XX, anclada y cosificada en una idea de lo
dado de la realidad.

EL Taky Onqoy COMO INSURGENCIA RITUAL

El proyecto civilizatorio y su proyeccién colonial llegaba a un espacio:
Abya-Yala/Ameérica, junto con una idea de verdad y un modo de relacionarse
con la realidad, mientras que en el Tawantinsuyu, con sus propias contradic-
ciones, se habia construido una forma de vida que respondia a otra idea de
verdad distinta a la de los espanoles. Ambos proyectos entraron en contradic-

Primera parte. De los aprendizajes ( 63



ciéon. El conflicto inicial?? por el control y ejercicio del poder fue resuelto con
la violencia y la guerra de conquista. Se trataba de una crisis radical que se
manifestaba en la imposicién de un modo de vida desconocido que desplega-
ba representaciones y practicas culturales ignoradas y, en algunos casos, sin
sentido para los habitantes locales. Esta coyuntura, que provocd una crisis
politica, fue acompanada de un conjunto de crisis que vinculaban los distin-
tos campos de la realidad, como el de la salud, que tiene directa relacién con
el tema que exponemos.

Junto con los espanoles llegaron también sus enfermedades, producto
de su proceso civilizatorio. Para varias de ellas, como la influenza o resfrio, los
organismos de los conquistadores habian producido sus propios sistemas de
defensa. Sin embargo, los organismos de los habitantes locales no tenian su
sistema inmune a estas enfermedades y por tal razén se afecté gravemente la
salud de los habitantes del Tawantinsuyu, hasta que, uno a uno, fueron mu-
riendo, por la carencia de anticuerpos. También llegaron otras enfermedades,
como la viruela, que los cuerpos de los europeos todavia no habian encontra-
do modo de contrarrestar, y ello provocé miles de muertes y lo que se deno-
mino Taky Onqoy (“enfermedad de la danza o el canto”). De esta manera, fue
posible que los procesos rituales se convirtieran en procesos de insurgencia.

Veamos con detalle qué fue exactamente lo que sucedi6. Todo el caos
que significé el proceso colonial para los habitantes de las comunidades an-
dinas en el alto Perti se expresd de manera dolorosa en la muerte de miles
y miles de habitantes. Al mismo tiempo, aquel caos habia puesto en crisis la
relacién con su sistema religioso, y no solamente por una duda racional re-
sultado de la coyuntura o por una crisis de su conciencia con relacién a sus
dioses, que estaban obnubilados por la presencia de los dioses que llegaron,
sino, sobre todo, por el ejercicio de la violencia como mecanismo de coercién.

Sin embargo, poco a poco se fueron retomando de modo cauteloso y
estratégico anteriores practicas rituales, y ya no se invocaba a los dioses mayo-
res, sino, més bien, a los dioses menores, y a partir de estos se intentaba re-es-
tablecer los equilibrios por los cuales, segiin se creia, se podria contrarrestar
las enfermedades. El hecho de recurrir a sus dioses ya era un primer paso para
el re-establecimiento del equilibrio, porque por varias décadas las relaciones
fueron interrumpidas violentamente, con el saqueo de sus lugares rituales
por parte de los espanoles. Estos, al encontrar lugares sagrados, los que eran y
todavia son conocidos como wagq’as, recogian las ofrendas y se llevaban la pie-

22 Esteno fue el tinico conflicto. El proceso colonial produjo varios, en diferentes dimensiones. Sin embargo, el
conflicto mayor fue aquel que se dio en la subjetividad de los habitantes a partir de la instalacién de deter-
minadas representaciones en sus mentes. Este es el que sigue latente hasta nuestros dias, cuya superacién
ha motivado nuestro trabajo desde hace ya una década.

64 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacion



dra principal que contenia también minerales preciosos con los que se habia
tallado, adornado o fundido la representacion de sus simbolos rituales.

Poco a poco, algunas practicas intentaban ser recuperadas. En este pro-
ceso, fueron las practicas rituales las que inicialmente se desplegaron para
curar algunas enfermedades especificas, pero posteriormente se orientaron
también a recuperar a los dioses locales, y con la idea de recuperar la comple-
titud de la vida, se empezé a orientar, segin su propia légica, un proceso de
insurgencia que estamos denominando insurgencia ritual. Asi fue como un
proceso ritual terminé convertido en insurgencia revirtiendo la demonizacién
de lo ritualizado en ritualizacién de lo demonizado.

Para hablar de las caracteristicas de aquella coyuntura es importante
entender la relacién de la idea de enfermedad con el Taky Onqoy. En este con-
texto, la viruela habia recibido la denominacién de muru onqoy. Se trataba de
una de las plagas més feroces que habia azotado a los habitantes de los An-
des. Al constatar que ni sus sacerdotes, considerados representantes del Dios
de los conquistadores, ni su Dios tenian la capacidad de curar aquella enfer-
medad que aquejaba también a espafoles, poco a poco, fueron retomando
sus propias practicas rituales para revertir aquel proceso que los estaba va-
ciando biolégica, econémica y espiritualmente.

Inicialmente, se estaba intentando re-componer aquellos procesos
des-compuestos por la conquista. Se trataba de restaurar un orden en el que
la vida no girara en torno a la omnipotencia, pues subitamente un Dios om-
nipotente habia ocupado el lugar mas importante en un sistema de divini-
dades que funcionaba con relaciones de equilibrio y reciprocidad. Pensamos
que esto pudo haber producido conflictos en el sistema de representaciones
construido para un sistema de relaciones con lo divino, concebido a partir de
dinamicas de reciprocidad. Este sistema, si bien tenia sus propias jerarquias,
concebia la vida como totalidad, en la que se transitaba entre naturaleza,
como componente productor de la vida; runakuna (quechua) o jaginaka (ayma-
ra) -las personas—, como componente de la vida producto de la naturaleza;
y deidades, como componente sobrenatural de aquella totalidad, en la que
cada uno aportaba con su esfuerzo para que los otros dos componentes pu-
dieran reproducirse en su vida particular?. Todo esto habia entrado en crisis

#  Actualmente la estructura profunda de reciprocidad y algunos de sus patrones todavia tienen presencia
en algunas comunidades del altiplano boliviano. Por ejemplo, con la palabra parientes se refieren a al-
gunas entidades que no componen el universo de los humanos: el viento, la lluvia, el granizo son parte
de la familia con la que se construye la vida, y asi como muchos humanos trabajan para la produccién y
reproduccién de la vida, también sus parientes las wak’as —otro tipo de parientes, pero sobrenaturales- se
ocupan de reproducir la vida. Ninguno es omnipotente o todopoderoso, son falibles e incompletos y se
completan siempre en el ciclo reciproco de reproduccién de la vida.

Primera parte. De los aprendizajes ( 65



y habia sufrido un proceso de desestructuracion que, a partir de los rituales
de curacion, empezaba a ser re-compuesto.

Sin embargo, aquella estructura, que integraba la totalidad de vida,
compuesta por naturaleza, humanidad y deidades, era activada por otro tipo
de realidades, también afectadas por el proyecto colonial. La posibilidad de
creer, de tener fe, de compartir la vida con parientes del mundo sobrenatural
era una de ellas y habia sido interrumpida, ya que la politica colonial habia
impedido todo tipo de practicas, lo cual habia afectado también las represen-
taciones, no permitidas porque, desde la racionalidad colonial, se las empez6
a considerar como idolatrias. Por ello, se habian abandonado las propias prac-
ticas religiosas, mientras que las nuevas que estaban adquiriendo no servian
para solucionar todas las tragedias a las que se estaban enfrentando.

Este fue el contexto en el que surgid el Taky Onqoy. Duviols sugiere 1564
como el afio probable de inicio del “movimiento andino de rebelién y recon-
quista, a la vez religioso y politico, conocido bajo el nombre de Taki Oncoy,
dirigido desde Vilcabamba, o Vitcos, por el Inca Titu Cusi” (2003, p. 23). Se tra-
taba de procesos rituales para curar enfermedades que habian rebasado sus
propios limites, pues, como ya fue mencionado:

La idea de enfermedad habfia sido utilizada para todo lo que habia llegado. Y la enferme-
dad, entendida desde sus representaciones, habia penetrado a las entrafas de la tierra y
habia “podrido” todo, desde la naturaleza misma de la tierra, pasando por la vitalidad del
mundo sobrenatural y contaminando los cuerpos y las mentes de la comunidad humana
en su totalidad. Pero el sentido de dano de la enfermedad puede también ser entendida
como vaciamiento. Esta idea de vaciamiento, de saqueo, se aproxima con bastante clari-

dad a la caracteristica fundamental del estado colonial. (Romero, 2015, p. 134)

Asi fue surgiendo un proceso de insurgencia en torno al cual se ar-
ticularia un proyecto regional para enfrentar el ego conquiro. Este proyecto,
articulado por la idea cohesionadora de re-existencia, a la que nos referi-
remos en el siguiente subtitulo, recupero, por una parte, las relaciones que
existian entre pueblos con diferencias culturales locales, que construyeron
un modo de co-existencia muy cercano a lo que actualmente se denomina in-
terculturalidad. Por otra, pudo re-articular los asentamientos discontinuos?,

*  Este tema puede ser ampliado en Condarco y Murra (1987); Condarco (1970) y Murra (1975). Condarco y
Murra de manera paralela, pero cada uno por su cuenta, establecieron el manejo vertical de los diferentes
pisos ecolégicos en los Andes. El primero como “ecosistema andino”, el segundo como “control vertical”.
Estaidea de transito entre los diferentes pisos ecoldgicos, practica que lograria el abastecimiento necesario
para el despliegue de los procesos de produccién y reproduccién de la vida, se complementa con la idea de
archipiélago, propuesta por Murra, que servia para la alternancia de lugares y era un modo de concebir el
espacio discontinuo.

66 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



los denominados archipiélagos (Murra, 1975), que ocupaban diferentes pisos
ecoldgicos y entraron en crisis con la conquista. Ademas, se habian producido
algunas practicas que intentaban recomponer los referentes simbdlicos do-
minantes, presentes durante el proceso colonial. Como ya se dijo, en su lucha
los dioses regionales menores habian reemplazado al Dios catélico y al Sol.
Con ello se estaba recuperando un modo novedoso, un entramado simbélico
a partir del cual se pudo proyectar la idea de liberacién, en este caso, como
descolonizacién. Este primer proceso habia servido para consolidar el proyec-
to y respondia a la racionalidad de la época, mientras que los objetivos se iban
aclarando a partir de las propias acciones transformadoras de su presente.
La enfermedad traida por el conquistador era una enfermedad de la vida,
entendida como totalidad. Ella habia sido afectada por la anulaciéon, saqueo y
abandono de sus dioses, asi que en el momento de re-articular y re-componer
las relaciones con las divinidades locales se habian apropiado de la idea de
liberacion, pero como re-existencia que se iniciaba con la posibilidad de de-
rrotar a los dioses de los conquistadores: “Entre las divinidades andinas que
iniciaban el combate no se encontraba ninguna de origen cuzquetio o adop-
tada como culto estatal por el Tahuantinsuyu. Casi todas eran huacas locales
[...]. De las sesenta mencionadas en las informaciones, tan solo dos -las que
ejercian la funcién directora del movimiento-: Titicaca y Pachacamac, tenian
un caracter panandino” (De la Torre, 2004, p. 88).

Por otra parte, eran varios los pueblos que estaban produciendo proce-
sos antagodnicos a la estructura colonial, si bien la regién de Huamanga era
uno de los centros, las caracteristicas de territorialidad discontinua, como
se dijo, fueron produciendo su propio efecto. En aquella regién se menciona
la participacién de soras, lucanas, andamarcas, entre otros grupos®, y en-
tre todos ellos se estaba construyendo aquella re-existencia como practica
intercultural que partia del despojo de sus wak’as y se orientaba hacia su
recuperacion.

Sin embargo, el saqueo de los lugares sagrados y la posterior construc-
cién de templos catédlicos en aquellos lugares contribuyeron a cambiar las
practicas rituales. Asi, los cuerpos de los indios se fueron convirtiendo en el
unico lugar que podia facilitar la presencia de las deidades locales. Se dice
que “no se metian ya en las piedras, ni en las nubes, ni en las fuentes para
hablar, sino que se incorporaban en los indios, y los hacian ya hablar; y que
tuvieran sus casas barridas y aderezadas, para que si alguna de las huacas
quisiese posar en ella” (Molina, 1943, p. 80; citado en Millones, 2007, p. 23).

% Como se sabe, los sora tenian su territorio en las cercanias de la Serrania Sagrada de los Urus.

Primera parte. De los aprendizajes ( 67



La creencia en seres sobrenaturales siempre estuvo presente en los An-
des, pero la inclusién de nuevos seres sobrenaturales —incluso con caracteris-
ticas nuevas respecto de las de los incas, primero, y de los cultos cristianos,
después, en un horizonte religioso producido por la cosmovisiéon de los pue-
blos de los Andes- no se podria calificar como una nueva religién. Millones
hace referencia a cierta percepcién del cristianismo en la poblacién andina
y por esto plantea el surgimiento de una nueva religién. “En todo caso, el
movimiento dejo secuelas que prueban la percepciéon del cristianismo en la
poblacién aborigen. La nueva religion se integra en la medida que constituye
un factor que [les] permite mirarse a si mismos como etnias con identidades
diferentes a la que les habia provisto el Tahuantinsuyu” (2007, p. 35).

En relacién con los procesos religiosos, pensamos que lo que produjo el
Taky Onqoy fue una movilidad simbdlica con nuevos elementos: en un caso,
cristianos, y en otro, andinos. Por ello, se fueron dando alianzas entre dioses
menores locales y asi fueron apareciendo practicas rituales que tenian un
modo particular de expresar la presencia de las divinidades. Se trataba del
uso de los cuerpos de los lideres espirituales por aquellos seres sobrenatu-
rales. Este componente marcaba, en gran parte, las diferencias. Pero, ademas
de la posesion de algin amauta o sabio como mediador, la danza desenfre-
nada, en algunos casos hasta la muerte o hasta el desgaste extremo, se fue
difundiendo de comunidad en comunidad. Aqui no hay que olvidar que nin-
guna danza es ejecutada sin sonidos, los cuales, armonizados con los movi-
mientos de la danza, conforman la musica. Entonces, danza, musica y ritual
producian éxtasis festivo desenfrenado que desembocaba en la llegada de
una deidad que utilizaba como medio a una persona, y asi, a partir de estos
procesos, se fue urdiendo el horizonte de liberacion al que termind convocan-
do el Taky Onqoy.

Pero todo aquello no solo pasé en Huamanga, actual territorio del Pert.
Aquellas practicas se manifestaron también en territorio boliviano. Un docu-
mento titulado “De las costumbres y conversion de los indios del Pert. Memo-
rial a Felipe II” (1588), publicado en el afio 1998 por Maria del Carmen Martin
Rubio, Juan Villarias Robles y Fermin del Pino Diaz, recupera un manuscrito
que Bartolomé Alvarez, como doctrinero de Aullagas en el obispado de Char-
cas, redacté entre 1587 y 1588. Aquel documento da nuevos datos para enten-
der la real magnitud del Taky Onqoy:

... podemos considerar que el Talausu y el Taqui Oncoy son dos versiones, la una al-
toperuana (boliviana segln la geopolitica actual) y la otra peruana, de un solo movi-
miento. Sin duda, debieron existir algunas variaciones menores entre las dos tradiciones.

Cristébal de Molina, por ejemplo, afirmaba que “ubo diversas maneras de apostagias en

68) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



diversas provincias” [...]. Es més, la documentacién peruana evocaba ramificaciones di-
rectas con la actual Bolivia. El mismo Cristébal de Molina indicaba que “las ciudades de
Chuquisaca [actual Sucre], La Paz, Cuzco, Huamanga y aun Lima y Arequipa” [...] estaban
afectadas por la apostasia del Taqui Oncoy. Sin embargo, nunca se habia tomado en serio
esta informacién, porque ningin documento permitia ratificarla. Las indicaciones que
acabamos de citar demuestran la afinidad del Talausu con el Taqui Oncoy y confirman
la versién de Molina, a la vez que afianzan la credibilidad de Alvarez. Sin embargo, otras

observaciones son necesarias. (Roy, 2010, p. 21)

Entonces, tomando en cuenta lo anterior, es dificil aceptar algunas criti-

cas a proposito de las caracteristicas regionales del movimiento insurgente?.
El descubrimiento del manuscrito citado muestra que el proceso insurgente
estuvo también en poblaciones aymaras, las cuales realizaban el Talausu, lo
que muestra la equivalencia entre este y el Taky Onqoy. Ademas se mencionan
lugares ubicados actualmente en los departamentos de Potosi, Sucre y Oruro.
Se habla de lupacas antes de 1581; de la regién de Sabaya de septiembre de
1581 a septiembre de 1582 y de Aullagas de 1586 a 1592. Se deduce, al mismo
tiempo, que Alvarez manejaba la informacién del Taky Onqoy extraida de las
confesiones de los indios de aquellas poblaciones (Roy, 2010).

... llaman a este ejercicio en lengua aimara talausu y en lengua del Cuzco taquiongo, que
quiere decir “canto enfermo”. Cuando se comenzé a entender la maldad de los indios,
[de] que ha muchos afios estaba toda la tierra contaminada de suerte que del disparate
morian algunos, el remedio que a esto se puso fue tan liviano que no basté a que cesase;

y, si en algo cesd, no fue mas que en la publicidad [en publico, ostensiblemente] porque

El Taky Ongoy ha sido resultado de una serie de investigaciones que no coinciden, necesariamente, entre
ellas y por ello el debate académico continta con posiciones enfrentadas. “Por tratarse de una de las pri-
meras manifestaciones de oposicién indigena al poder colonial, el Taqui Oncoy, en la actualidad, conlleva
una importante carga ideolégica. Su interpretacién constituyé una etapa importante en la oposicién de
dos corrientes historiograficas que discrepan sobre la manera de pensar la reaccién indigena frente a la
conquista: por un lado, aquella que concibe al Taqui Oncoy como prueba contundente de la resistencia
indigena y, por el otro, aquella otra que lo considera como un conflicto local sin mayor trascendencia. Este
esquema binario, ademas de hacer del Taqui Oncoy un clasico de la historiografia colonial, dificulté su
comprensién, impidiendo que se diera cuenta de su complejidad. De hecho, el Taqui Oncoy plantea serios
problemas de interpretacion. Resolverlos supondra romper con los esquemas” (Roy, 2010, p. 10). Roy tam-
bién sefiala que en las décadas del sesenta y setenta hubo una serie de publicaciones en las que, a partir
de la puesta a luz de tal acontecimiento por Luis Millones (1964, 1965) primero y posteriormente por Pierre
Duviols (1971) y Nathan Wachtel (1976), entre otros, se doté a aquel acontecimiento de la caracteristica
de movimiento regional conectado con las sublevaciones inkas de Vilkabamba. Sin embargo, no todo habia
quedado claro. En los afios noventa surgieron enfoques criticos de los anteriores. Asi, Ramos (1992), Urbano
(2010), Varén Gabai (1990) y Estenssoro Fuchs (1992) no aceptaron la dimensién de aquel acontecimiento
y afirmaron que el mismo era una construccién intelectual y més bien se trataba de sucesos histéricos
insignificantes o, en su caso, inexistentes. Sin embargo, en los tltimos aflos han aparecido elementos que
demuestran lo contrario (Roy, 2010).

Primera parte. De los aprendizajes ( 69



en lo secreto se hace, como en todas las otras cosas que he contado.Y asi en la confesiéon
lo he sacado. (Alvarez [1998, p. 126]; citado en Roy, 2010, p. 20)

Alvarez desarrolla una detallada descripcion de aquella ceremonia, en la
que se realizaba la evocacién de un canto y un baile. Estos eran ejecutados du-
rante varios dias, incluyendo las noches, sin descansar en ninglin momento. En
todo este proceso se realizaba el uso ritual de coca y alcohol. Otro dato mencio-
nado es que la permanencia en la danza por mayor cantidad de tiempo influia
en el prestigio del danzante y, a veces, la danza era hasta la muerte (Roy, 2010).
Por lo visto hasta aqui, la idea de enfermedad, referida al Taky Onqoy, tenia
significados distintos. En la l6gica del colonizador-colonizado, su connotacién
estaba relacionada con la idea de practicas idolatricas, la misma que afectaba
el proceso de cristianizacién que se queria imponer; mientras que la enferme-
dad, entendida como vaciamiento, fue la interpretacién de aquellos que pos-
tulaban a la re-existencia como proyecto posible. En el primer caso, el referido
al uso de la idea de préacticas idolatricas, se trataba de una estrategia politica
utilizada por los espanoles mucho antes de su llegada a Abya-Yala/Ameérica en
los procesos de cristianizacién de practicas religiosas de otros pueblos, recupe-
rados del dominio de los arabes. El significado de fondo en esta practica era la
demonizacion, que fue una estrategia utilizada por mucho tiempo, hasta inter-
nalizar la idea de diablos y demonios como componentes fijos en los sistemas
de representacion de los habitantes de los Andes.

Para comprender cémo los curas de indios lograron introducir las imagenes del infierno
cristiano en las conciencias, es necesario tener en cuenta no solamente la complejidad de
su procedimiento, sino también los diversos contextos en los cuales se desplegaban las ar-
tes de la memoria de las dos partes presentes, de su capacidad de adaptacién y de encuen-
tro, de su facultad para generar imagenes nuevas y considerar que ahi existe una serie de

procesos creativos y evolutivos de una complejidad infinita. (Bouysse-Cassagne, 2004, p. 53)

Como se dice en la cita, la demonizacién fue un proceso de alta comple-
jidad que dialogaba entre sistemas de representacion, lo que no se dice es que
aquellos sistemas fueron sometidos al sistema de jerarquias vigente desde
la hegemonia del patrén de poder dominante, en este caso, el colonial, y asi
la representaciéon de lo demonizado fue teniendo cada vez mayor vigencia.
De este modo, el ejercicio politico de dominacién colonial instrumentaliz6 la
idea de demonio o anticristo mucho antes de 1492 en Europa y, como todavia
sucede, actualmente el diablo, satanas o el anticristo son utilizados politica-
mente para anular al oponente (por ejemplo, actualmente entre lideres poli-
ticos antagénicos se nombran como demonios para descalificarlos).

70 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



Si en el siglo VIII el Beato de Liebana afirmaba que el rey vandalo Genséric, azote de la
cristiandad, era el Anticristo, mas tarde en el siglo XV (1496) los judios y sus errores fue-
ron estigmatizados en el libro de Martines Dampiés titulado El libro del Antichristo con
la Epistola de Rabbi Samuelis contra Juaeorum errores. A lo largo de la cruenta lucha
entre catélicos y protestantes en los siglos XVI y XVII, el Anticristo permitié a los unos
representarse por Luther y a los otros por el Papa. (Caro Baroja, 1995, p. 345; citado en

Bouysse-Cassagne, 2004, p. 54)

Sin embargo, asi como la demonizacién fue una estrategia de domina-
cién colonial, los procesos de insurgencia instrumentalizaron aquellos seres
sobrenaturales para resignificar los propios. El proceso paralelo generado des-
de el nuevo sujeto insurgente consistié en recomponer la imagen de las dei-
dades del subsuelo de acuerdo con la representacién exterior de los demonios
europeos. Por ejemplo, el Supay —todavia mencionado y representado en las
danzas de la dinamica festiva de Oruro- pasé de ser concebido originalmente
como el espiritu del muerto (Taylor, 1980) a representar una versién andina
del demonio. Esto nos da una pista para pensar que los muertos y algunos
seres sobrenaturales que habitan el mundo de abajo, el mangha pacha de la
cosmovision aymara, pueden tener roles parecidos en el proceso de produc-
cién y reproduccién de la totalidad de la vida en los Andes.

Como vemos, dicha estrategia politica desplegd una serie de modifica-
ciones en las representaciones, las mismas que actualmente son interpre-
tadas sin tomar en cuenta los procesos mencionados. En aquellos anos, ni
siquiera los espafioles pensaban, creian o sentian que su Dios todopoderoso
permanecia triunfante luego de la conquista. Cristébal de Molina expresa que
“las guacas avian hecho de los indios y a esta tierra a los mantenimientos que
de antes tenian los indios, y asi quitaban a Nuestro Sefior su omnipotencia”
(1989; citado en De la Torre, 2004, p. 87). Se nota la incertidumbre en ambos
frentes y también se hace evidente la lucha por la hegemonia de alguno de
los proyectos en disputa.

Por su parte, Albornoz expresa que “porque las guacas les ordenarian
enfermedades a todos para matarlos [...] e que si querian los indios que no les
viniese enfermedades ni muertes sino toda la salud y aumento de bienes que
renegasen del cristianismo que avian resgevido e no se llamasen nombres de
cristianos ni comiesen ni vistiesen cosas de Castilla” (1577, f. 5t; citado en De
la Torre, 2004, p. 87). En este caso se esta haciendo alusién al momento en el
que la re-existencia se estd manifestando con sus propias estrategias locales.

La potencia de aquel proceso y su poder de convencimiento no solo lle-
gaba a los indigenas, pues algunos cronistas muestran también su asombro
al respecto. Polo de Ondegardo afirmaba: “y si no adoraban las dichas guacas

Primera parte. De los aprendizajes ( 71



y hazian las dichas gerimonias y sacrificios que les predicaban se moririan,
ya andarian las cabegas por el suelo y los pies arriba, y otros tornarian guana-
cos, venados y vicunas y otros animales, y se despefiarian desatinados” (1917
[1570], f. 43v; citado en De la Torre, 2004, pp. 87-88).

Si los espanoles eran susceptibles a este proceso, los protagonistas de
aquella insurgencia sentian cada vez mas mayor seguridad de lograr la con-
solidacién de su proyecto, y asi el Taky Onqoy, poco apoco, era menos un ritual
de cura y mas un proceso de insurgencia ritual. En este sentido, habia rebasa-
do por completo los limites de un simple ritual de curacién:

Lo importante es que en 1565, cuando se descubrié el movimiento, la expectativa mesia-
nica habia rebasado los limites del ritual de curacién. Los predicadores y conversos ha-
bian elaborado un cuidadoso discurso que explicaba la relacién de Cristo y Espafia contra
la que se alzaban victoriosos los Dioses Andinos y los Taqui Ongos, como los llaman las

crénicas y otros documentos. (Millones, 2007, p. 18)

De este modo, aquella insurgencia —que tenia como centro generador y
cohesionador determinadas practicas rituales, porque desde estas se habian
producido aquel proyecto, primero, y sus acciones, luego- habia servido para
producir, al mismo tiempo, una nueva idea de existencia liberadora y trans-
formadora que se consolidaba en un proyecto politico y afirmaba las acciones
de un nuevo sujeto insurgente. La evidencia de esta afirmacion es recogida
por De la Torre, quien cita a Alborndz respecto de un evento de 1565, en el
Corregimiento de Parinacocha, en que se hicieron presentes unos nativos y
expresaron un mensaje, que asombro a los que lo escucharon:

Todas las huacas (divinidades), que los espafioles destruyeron durante la Conquista.
“avian resucitado” [...] y, agrupadas en torno a dos huacas principales -la de Pachacamac
y la de Titicaca—, se aprestaban a “dar batalla a Dios nuestro sefor al que trayan ya de
vencida” [...]. El combate supondria la desaparicién de los espafioles y de los nativos que
hubiesen abandonado la antigua religién, que morian por enfermedades provocadas por
las huacas. La batalla préxima era presentada como un revancha definitiva: “quel Mar-
qués Picarro quando dentro en Caxamalca e venci6 a los indios subjetd este reyno avia
sido porque Dios entonces avia vencido a las guacas e pero que agora todas avian resuci-

tado para dalle batalla y vencelle”. (De la Torre, 2005, p. 85)

El mensaje de este nuevo sujeto productor de la insurgencia ritual esta-
ba siendo expresado y el contenido de aquel mensaje habia sido comprendido
por los espaiioles. Se trataba de un rechazo radical a la religiéon impuesta por
los conquistadores, con el que también se manifestaba su rechazo a la poli-

72 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



tica colonial. Con todo esto, sujeto, proyecto y horizonte de sentido habian
logrado articular un movimiento orientado por un horizonte de liberacién
descolonizador. Y, como vimos, esto no solo estaba sucediendo en Huamanga,
actual territorio peruano; también se estaba dando en el altiplano boliviano,
entre La Paz, Potosi y Oruro.

El proyecto y el horizonte de sentido permitian perturbar un proceso,
pero, sobre todo, posibilitaban una nueva direccién, un nuevo sentido. El sen-
tido colonial empezaba a desviarse y se orientaba a uno nuevo: el de la des-
colonizacion. Toda la estrategia colonial de negacion de las representaciones
locales y de los modos de existencia andinos habia sido detenida, cuestionada
y reorientada mediante la negacién de la negacién. Esta era la principal estra-
tegia de la insurgencia ritual y este fue el primer momento de manifestacion
de la exterioridad, porque desde el interior no se puede negar la totalidad
misma. La totalidad, en su comportamiento excluyente, se habia cerrado so-
bre si misma, negando al Otro, y este, por aquella negacién, habia quedado
marginado en la exterioridad; entonces, desde esta exterioridad negada si se
podia desarrollar la negacion de la negacién, y esto, exactamente, fue aquel
proyecto articulado por el Taky Onqoy como insurgencia ritual. Enrique Dussel
en su Pedagdgica menciona que la liberacién cultural, como accién de enorme
riqueza innovadora, como construccién de lo nuevo y al mismo tiempo como
destruccién de lo impuesto, “debe negar la negacién que se habia producido
por la pedagogia de la dominacién en el nifio, joven, pueblo” (1974, p. 101).

Como ya dijimos, la negacién de la negacién se instala en el siglo XVI
con el Taki Onqoy, que es violentamente reprimido por el ego conquiro y su
proyecto dominador, hasta que poco a poco se va refugiando en los recén-
ditos espacios de las comunidades mas alejadas de los centros urbanos, en
su latencia ciclica, en los margenes, donde es casi inexistente para las éli-
tes y las poblaciones urbanas. Asi, aguardara por proximas coyunturas para
ser des-encubierto y desplegar su insurgencia. Sin embargo, el proceso de
des-encubrimiento, para hacerse factible, debia estar situado politicamente
en la exterioridad. Esto significaba conocer y ser parte del proceso de encu-
brimiento y conocer y hacerse parte de la necesidad de des-encubrimiento;
es asi como se puede dar cuenta de las limitaciones de la ontologia moderna
occidental, para comprender otros horizontes de sentido, y de la necesidad
de transito hacia otras posibilidades de pensar el presente. Para ello es fun-
damental la produccion de itinerarios trans-ontologicos, como posibilidad de
pensamiento critico descolonizador.

Esto significa que hacerse parte de la exterioridad implica ubicarse en
un lugar del pensamiento critico que permita estar atento a lo nuevo y que
trascienda el pensamiento tradicional. Bautista (2013) se refiere a esto como

Primera parte. De los aprendizajes (73



critica trans-ontologica?, lugar critico desde el cual pudimos desarrollar una
comprensién distinta de lo que fue el Taky Onqoy y de sus consecuencias,
como posibilidad insurgente.

Para terminar esta parte nos parece importante enunciar las conse-
cuencias referidas a la forma en la que se establecié un modo colonial de
relacion con los procesos festivos rituales, de los que el méas representativo en
los Andes, por su importancia politica, fue el Taky Onqoy. Ademas de enunciar
estas consecuencias, nos parece también fundamental relacionarlas con el
momento histérico-politico que se fue imponiendo a partir del patrén global
de poder colonial dominante. Como se ha dado a entender a lo largo, la insur-
gencia ritual surge como practica de liberacién en una coyuntura de conflicto
entre dos proyectos politicos orientados por distintos horizontes civilizatorios.

Fue esta circunstancia la que generd una primera consecuencia, ya que
estaba acorde al modo en el que los operadores del proyecto colonial se rela-
cionaban con esta coyuntura politica. Como se explicé en lineas anteriores, la
negacion, ya sea como invisibilizacién o como enajenacion, fue la parte visible
de aquella consecuencia, mientras que la parte trascendental y poco visible
fue la demonizacién. Este proceso, desplegado durante casi tres siglos, logré la
transformacion del sistema de representaciones y practicas en las comunida-
des y centros urbanos de los Andes en general y de Bolivia en particular.

Ademas, el proceso de Extirpacién de Idolatrias, como mecanismo, ins-
talé una serie de dispositivos de los que, por su importancia, resaltamos en li-
neas anteriores la demonizacién, ya que gracias a esta se instalaron también
una serie de practicas que continuaron en los siguientes siglos y no desapare-
cieron por completo, hasta que, con los procesos politicos futuros y la llegada
de la Republica, como veremos mas adelante, la demonizacién entra en un
proceso de reciclaje, para convertirse en folklorizacion.

SUJETO DES-CENTRADO Y POSIBILIDAD INSURGENTE

La imposicién colonial, como ya se dijo, logrd instalar una subjetividad
que produjo relaciones complementarias entre un sujeto dominador y otro
que se convirtié en dominado. Sin embargo, como vimos, existian otras po-
sibilidades de sujeto presentes en aquel tiempo y las crénicas ponen en evi-
dencia a uno en particular. Se trata de aquel sujeto que se resistié al proceso

¥ JuanJosé Bautista aclara que “esta teoria critica ya no es ni puede ser meramente 6ntica, ni s6lo ontolégica,
sino trans-ontolégica, porque cuestiona, critica, o sea, pone en crisis a la modernidad en su conjunto, pero,
desde més alla de ella. Esta posicién ya no toma a la modernidad como su fundamento, por ello no la afir-
ma positivamente, porque ya no esta al servicio del proyecto de la modernidad, sino de la humanidad que
esta modernidad ha excluido, negado y empobrecido durante estos 500 afios y que hoy por hoy alcanza al
80% de la humanidad” (2013, p. 89).

74 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



colonial durante los primeros anos de conquista, que nombramos como suje-
to des-centrado, que fue el que posibilité la insurgencia durante las primeras
décadas de la conquista. Aqui me parece importante precisar a qué nos es-
tamos refiriendo cuando nombramos a un sujeto des-centrado, en este caso,
con un sentido insurgente. Para esto, inicialmente, aclaramos nuestra con-
cepcién de sujeto y luego explicamos qué estamos entendiendo por des-cen-
trado o descentramiento.

La idea de sujeto tiene que ver con una determinada voluntad colectiva,
cohesionada, que ademés tiene la potencialidad de producir movimiento en
la realidad, con un sentido particular y en una direccién especifica, aquella
que hace a un proyecto especifico de futuro. Como hemos mostrado, el sujeto
colonial, el ego conquiro, fue el que produjo el movimiento en el sentido del
proyecto colonial. Esto tltimo, la importancia de un proyecto, es algo central
en la constitucion de un determinado sujeto, porque:

Es gracias a los proyectos que el sujeto establece una relacién con la realidad, que se apo-
ya en su capacidad de transformar esa realidad en contenido de una voluntad social, la
cual, a su vez, podréa determinar la direccién de los procesos sociales. Asi, hechos poten-
ciales podran ser predeterminados gracias a la accién de una voluntad social particular.
En este contexto, la apropiacién del presente deviene un modo de construir el futuro y, a
la inversa, un proyecto de futuro, protagonizado por un sujeto, se transforma en un modo
de apropiacién del presente. En realidad, el sujeto sera realmente activo sélo si es capaz
de distinguir lo viable de lo puramente deseable, es decir, si su accién se inscribe en una

concepciéon del futuro como horizonte de acciones posibles. (Zemelman, 2011, p. 38)

En lineas anteriores dimos cuenta del modo como los hechos de la con-
quista, como hechos potenciales, fueron determinados por la accién y por la
voluntad de un sujeto particular, el ego conquiro, y al mismo tiempo fueron
determinantes para su constitucién. Este fue quien se apropié de aquel pre-
sente que ahora se nos aparece como pasado, como hechos sucedidos en el
siglo XVI todavia no revelados en su real magnitud, en una apropiacién que
dio la posibilidad de construir aquel futuro que se nos aparece actualmente
como nuestro presente, en el que la mentalidad colonial es la que predomina.

Aquel sujeto cambié la direccién, cambid el sentido de las relaciones
con la realidad y asi, se transformé la politica y con esta las relaciones de
poder y el modo de administrarlas. Sin embargo, como toda transformacién,
gener¢ resistencias, que fueron variadas y localizadas en distintas regiones.
Una de ellas fue la insurgencia del Taky Onqoy. Por ello desarrollamos este
proceso en el anterior subtitulo.

Primera parte. De los aprendizajes ( 75



Por la especificidad de esta investigacién, nos ocupamos de relacionar
aquel proceso de resistencia, probablemente uno de los mas importantes de
aquella época, localizados en el alto Pert. Este, asi como el proceso colonial,
fue el resultado de un proyecto articulado como consecuencia de la conquis-
ta y tuvo la posibilidad de producir un sujeto distinto al ego conquiro, aquel
que desde ahora estamos denominando sujeto descentrado, por su intento
de reproducir acciones, practicas y representaciones que fueron parte de un
proyecto también distinto al proyecto colonial.

Ahora hay que hacer un ejercicio hipotético que nos permita pensar y
al mismo tiempo deducir algunos elementos de la constituciéon de un sujeto
que se des-centré del poder colonial y produjo un movimiento distinto al que
estaba instalando la subjetividad colonial, a partir de la relacién reciproca
entre el dominador colonial y el dominado colonizado. Esto implica recoger
algunas interpretaciones sobre el momento posterior a la derrota de Atawall-
pa y los sentidos predominantes en aquellos hechos.

Se sabe que las interpretaciones de la posconquista estuvieron influen-
ciadas por una visién maniquea de la historia “que ha marcado nuestra ma-
nera de juzgar a los actores, particularmente de la élite inca [...]. La mayoria
de ellos clasifican a los indios segin su actuacién como ‘colaboracionistas’
o ‘rebeldes” (Medinaceli, 2006, p. 242). Interpretaciones que han encubierto
dicha posibilidad e impiden abrirse a otros sentidos posibles y a otros movi-
mientos de la realidad, los cuales escapan al sentido colonial de dominadores
y dominados y producen movimientos alternativos y novedosos. Mientras que
algunas interpretaciones sobre el proceso de conquista —como la que plantea
que se despleg6 la posibilidad de una diarquia alternada y estratégicamente
manejada hacia su adversario encubridor, cinico y violento, el ego conquiro- fa-
cilitan la comprensién de un sujeto que intenta descentrarse del poder colo-
nial y producir su propio movimiento. Se trata de una interpretacién a partir
de una historia particular entre los hermanos Paullu Tupa Inca y Manco Inca,
hijos de Huayna Capac.

Medinaceli (2006) plantea la posibilidad de una diarquia de ambos per-
sonajes, que se habrian complementado de modo que uno asumid el rol de
insurrecto, rebelde y el otro el de negociador. Se trataba de una estrategia
politica existente antes de la conquista, seguramente relacionada con ciertas
estructuras profundas arraigadas en las cosmovisiones de los pueblos andi-
nos, en la que uno de los incas es auca y el otro es yachaj. Wayna Capac era re-
cordado como un inca negociador, un yachaj, mientras que Tupa Yupanqui era
quien usaba la fuerza y la coercién, un auca (Medinaceli, 2006). Pero, en este
caso, para quechuas y aymaras se trataba de un tiempo ajeno, extrano, que
invadia, junto a practicas politicas también extranas, ajenas y, sobre todo, dis-

76 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



tintas, que se estaban apoderando del espacio del Tawantinsuyu y del Qolla-
suyu. Entonces, es probable que las estrategias para recuperar el tiempo y el
espacio perdido hayan tomado en cuenta practicas y razonamientos locales.
Estas dudas y esta busqueda, orientadas por otros objetivos y con diferentes
finalidades, no son solo nuestras. Desde el siglo anterior estan rondando estas
ideas en los trabajos de varios investigadores:

Nos preguntamos si es posible que en verdad estuvieran actuando dos Incas de manera
simultanea en tiempos de conquista. Son conocidas las propuestas de Zuidema en varios
trabajos de distintos afios y Duviols (1979) sobre la diarquia incaica y la de Parssinen so-
bre Incas de los suyus (2003), pero no se plante6 la posibilidad de que estuviera en vigen-
cia en pleno periodo colonial, aunque fuera un hecho a todas luces visible pues se pensé
que el Tawantinsuyu ya no funcionaba. Paullu en el Cusco y Manco en Vilcabamba con-

formarian, por tanto, una diarquia inca en tiempos coloniales. (Medinaceli, 2006, p. 246)

Esta posibilidad evidencia algunas estrategias para contrarrestar el po-
der colonial, recurriendo al modo de ser que se habia sido constituido en los
Andes, en el Qollasuyu y, con mayor complejidad, en el Tawantinsuyu. El modo
de ser, esto quiere decir, la existencia, en este caso, del sujeto descentrado, se
estaba poniendo en movimiento. Se trataba de un proceso de re-composicion
de algo des-compuesto por el ego conquiro y su proyecto, re-composiciéon que,
en términos de existencia, nombramos aci como re-existencia, referida a un
proceso complejo en el que un determinado sujeto se apropia de un proyecto
alternativo al dominante, en su propio presente:

... la apropiacién del presente deviene un modo de construir el futuro y, a la inversa, un
proyecto de futuro, protagonizado por un sujeto, se transforma en un modo de apropia-
cién del presente. En realidad, el sujeto seré realmente activo sélo si es capaz de distinguir
lo viable de lo puramente deseable, es decir, si su accién se inscribe en una concepcién del

futuro como horizonte de acciones posibles. (Zemelman, 2011, p. 38)

En este caso la diarquia, junto a otro tipo de practicas locales, ya no
era un proyecto del pasado, se habia convertido més bien en un proyecto de
futuro que con sus propias particularidades intentaria horadar al poder colo-
nial. Entonces, al ser un proyecto de futuro se habia convertido en algo nuevo,
porque el contexto de reproduccién de esta estrategia también era nuevo. Por
eso no se trataba de la misma existencia, sino de la produccién de una nueva
existencia que recurria a practicas y tacticas asimiladas por ellos histérica-
mente, que producia al sujeto descentrado, al tiempo que este producia un

Primera parte. De los aprendizajes ( 77



nuevo horizonte posible, que en aquel tiempo ya se presentaba como desco-
lonizador. Se trataba de la produccién de una re-existencia.

Esta nocion, pensada para un contexto diferente al nuestro, fue plan-
teada en afnos anteriores por Alban (2007), en alusién a ciertas formas de
re-elaborar la vida y a la necesidad de cambiar de perspectiva o de asumir un
lugar de enunciacién distinto —en este caso, “otra éptica”, para comprender
los “procesos de emancipacion”, y en relacién con los pueblos afro:

La re-existencia la concibo como las formas de re-elaborar la vida auto-reconociéndose
como sujetos de la historia, que es interpelada en su horizonte de colonialidad como lado
oscuro de la modernidad occidental y reafirmando lo propio sin que esto genere extrafie-
za; revalorando lo que nos pertenece desde una perspectiva critica frente a todo aquello
que ha propiciado la renuncia y el auto-desconocimiento. Con esta categoria igualmente
me refiero especificamente a la necesidad de analizar desde otra éptica los procesos de

emancipacién y lucha de los pueblos afro. (2007, p. 23)

Nuestro intento de comprension de aquellos procesos de re-existencia
en los Andes, que se conectan con otros actuales, nos lleva a remarcar la
idea de re-elaboracién de la vida y del auto-reconocimiento, contrario a la
enajenacién producida por el ego conquiro, planteadas por Alban. El otro com-
ponente de la propuesta -la necesidad de “otra éptica”, que parece referirse al
posicionamiento critico a partir del propio lugar de enunciacién- también es
fundamental para pensar una posibilidad de re-existencia.

Sin embargo, no encontramos coincidencia en los procesos que son de
nuestro interés y en los que Alban plantea como necesidad de su analisis. El
autor centra su atenciéon en lo que llama “procesos de emancipacién y lucha
de los pueblos afro”, mientras que desde nuestra perspectiva la re-existencia
esta relacionada mas bien con la liberacién y no con la emancipacién. Pensa-
mos que el sujeto descentrado (que puede ser afro, indigena o perteneciente
a otro tipo de comunidades que se hacen parte del proyecto de descentra-
miento de lo colonial) y su posibilidad insurgente no son compatibles con los
procesos de emancipacién de nuestro continente.

Esta posibilidad, mé&s bien, es la que proyecta la liberacién. Ademas,
ambos procesos tienen la misma distincién en lo que hace, por una parte, a
la exterioridad —aquella que ademas asienta nuestro lugar de enunciacién y
proyecta la posibilidad de liberacién- vy, por otra, a la totalidad —aquella que
produjo la dominacién y luego la emancipacién como un continuum colonial-.
Por la importancia de esta tension, aclaramos la distincién entre emancipa-
cién y liberacidn, ya desarrollada por Dussel en varios de sus trabajos para

78) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



explicar lo que se entiende por emancipacion en referencia a los procesos que
se dieron en el tiempo de crisis de las colonias y los posteriores.

Cuando Napoleén invade Portugal y pasa por Espafia, acontece un proceso de acefalia de
las colonias hispano-lusitanas. En ambos casos, la fraccién de clase dirigente criolla (los
“blancos” nacidos en América de padres europeos) hegemonizé el proceso de la emanci-
pacién contra los peninsulares, europeos, fraccién de clase dominante en un régimen co-
lonial. San Martin en el Rio de la Plata, O'Higgins en Chile, Bolivar y Santander en la Gran
Colombia, Hidalgo y Allende en Nueva Espaiia, los que apoyaron a Pedro en Petrépolis y
tantos otros, eran “criollos”. Ellos fueron la fraccién dirigente del proceso emancipatorio
que se articulé con los mestizos, los esclavos, los indigenas, etc., que tuvieron una funcién
de aliados subalternos bajo la clase dirigente criolla, dominantes de lo que quedé del

sistema colonial ibérico. (2009, pp. 158-160)

Como se ve, aquel no fue un proyecto de esclavos negros e indigenas,
si bien estos ultimos fueron produciendo movimientos en diferentes lugares
como parte de procesos de re-existencia dispersos y descentrados. El proyecto
criollo-mestizo, con énfasis en la toma del poder, pero no en la modificacién
del proyecto de las naciones ni del continuum colonial, fue el que se consolido
y termind subsumiendo a los subalternos y anulando los proyectos de estos.
De este modo:

El “sector liberal dependiente del europeo librecambista” entraba en competencia con los
“sectores conservadores de mercado interno” y el “sector liberal criollo proteccionista”;
pero en la coyuntura del “enemigo comun” (la “burocracia borbénica colonial”, presencia
en la colonia del poder ibérico en Europa), unio sus fuerzas y se transformé en las clases
hegemdnicas del proceso emancipador. La “pequetia burguesia liberal”, graduados de uni-
versidades en la colonia o en la Peninsula ibérica, se transformé, junto a muchos otros

dirigentes, en los “intelectuales orgénicos” de la emancipacion. (p. 160)

Como vemos, el proceso de emancipacién no intenta ni se propone tras-
cender el proyecto moderno colonial, mas bien lo que hace es continuarlo, al
tiempo que anula otros o los subsume a su légica y a su racionalidad. En la
propuesta de Alban esta distincion no tiene claridad, puesto que, si bien se ar-
gumenta la emancipaciéon, que como vimos sirve para desbaratar los distintos
proyectos indigenas y de negritudes, también se menciona que: “Los negros lu-
charon por la libertad y en esa lucha desarrollaron formas de existir, es decir, de
estar en el mundo en condicién de sujetos, y no solamente resistir en condicién
de esclavizados, libertos o cimarrones” (2007, p. 23). Estos son precisamente los

Primera parte. De los aprendizajes ( 79



procesos que, al hacer evidente la re-existencia, producen sentidos liberadores
que trascienden el horizonte liberal y modermo de la emancipacién. Por otra
parte, Alban, en otro documento, abre la reflexién hacia otros componentes
que aluden a la re-existencia y vale la pena mencionar:

Concibo la re-existencia como los dispositivos que las comunidades crean y desarrollan
para inventarse cotidianamente la vida y poder de esta manera confrontar la realidad
establecida por el proyecto hegeménico que desde la colonia hasta nuestros dias ha infe-
riorizado, silenciado y visibilizado negativamente la existencia de las comunidades afro-
descendientes. La re-existencia apunta a descentrar las légicas establecidas para buscar
en las profundidades de las culturas —en este caso indigenas y afrodescendientes- las
claves de formas organizativas, de produccién, alimentarias, rituales y estéticas que per-
mitan dignificar la vida y re-inventarla para permanecer transformandose. La re-exis-
tencia apunta a lo que el lider comunitario, cooperativo y sindical Héctor Daniel Useche
Berdn “P4jaro”, asesinado en 1986 en el Municipio de Bugalagrande en el centro del Valle
del Cauca, Colombia, alguna vez planted: “;Qué nos vamos a inventar hoy para seguir
viviendo? (2013, p. 455)

Para seguir afinando nuestra comprension de la re-existencia y aproxi-
marnos cada vez mas a una idea, lo mas cercana posible, a los procesos de
liberacién, actuales y anteriores, problematizaremos un elemento y destaca-
remos algunos otros de los ya mencionados. La propuesta de Alban plantea a
la re-existencia como “dispositivos para inventarse la vida” y también como
“formas de re-elaborar la vida”. En ambos casos, se esta planteando que estos
dispositivos o estas “formas” son resultado del desarrollo y la creacién de de-
terminadas comunidades inferiorizadas por el proyecto colonial.

No hay duda de que las comunidades inferiorizadas por aquel proyecto
han ido produciendo una serie de dispositivos y “formas” que han activado
reacciones en contra de la dominacién colonial. Sin embargo, aqui es impor-
tante hacer una aclaracién de fondo. Como menciona Alban, la re-existencia
implica inventarse la vida, pero no con cualquier sentido de invencién, se
trata, como intuye el autor de la cita, de un sentido de re-elaboracién de la
vida. Pero este sentido no aparece de la nada. Como mencionamos en lineas
anteriores, las acciones de un determinado sujeto estdn directamente rela-
cionadas con un proyecto, en términos politicos, y si bien existen distintas
acciones, circunstancias y procesos que se activan a partir de determinados
dispositivos, cada dispositivo diferente puede activar una accién particular o
una circunstancia o proceso distinto, y asi muchos dispositivos pueden servir
para que la realidad se mueva con un determinado sentido y una determina-
da direccién.

80 Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



Justamente por esto la re-existencia no puede ser reducida a uno o
a varios dispositivos, los cuales deberan estar sometidos a otro tipo de ins-
tancias. Pensamos que la instancia que active los dispositivos deber ser la
re-existencia. Entonces, en nuestra comprensiéon del proceso generado por el
sujeto descentrado en el siglo XVI, la re-existencia es el proyecto politico con
el que el mencionado sujeto produce un sentido de descentramiento primero
y de descolonizacién después. Con estos ajustes, la re-existencia no debe ser
comprendida como un dispositivo, sino, mas bien, como ya dijimos, como el
proyecto que se asume como posibilidad de futuro, desde aquella insurgencia
ritual de los Andes en el siglo XVI. Asi podemos recuperar nuestras afinidades
con Alban, reordenando desde el sentido de la re-existencia, como proyec-
to, los otros elementos formulados. Uno de los elementos planteados es la
invencion. Se trata de recuperar la vida con creatividad y, al mismo tiempo,
confrontar el proyecto colonial al re-inventar la vida. En el mismo momento
en que el orden colonial se convierte en el centro rector de la vida en los An-
des, las diferentes acciones y procesos activados por diferentes dispositivos
que obedecen al proyecto de re-existencia, no solo se ocupan de confrontarlo,
pues también producen su descentramiento. La racionalidad y la l6gica colo-
nial resultan descentradas por las acciones cotidianas, pero también por las
ceremoniales y las guerreras.

De este modo, la produccién y reproduccién de la vida en los Andes fue-
ron recuperando creativamente divinidades, 16gicas y practicas que empeza-
ban a quedar en el abandono, y con estas fue produciendo un nuevo modo de
existir, en un nuevo contexto globalizado. Nuevo para todos, porque el sujeto
descentrado del siglo XVI estaba consciente de que el mundo no era el mismo
desde la llegada de los conquistadores. Derrotar a los dioses de los espatioles
implicaba la derrota de otros mundos. Se trataba de un nuevo proyecto de
época, global, que no pudo desplegarse por mucho tiempo y que fue encubier-
to como idolatria. De este modo, el Taky Onqoy, como insurgencia ritual, fue el
mecanismo principal utilizado por el proyecto de re-existencia, al tiempo que
desplegaba una serie de dispositivos que, al activarse, produjeron, aunque por
corto tiempo, posibilidades creativas de subvertir el orden colonial. De este
modo, asi como en el inicio se vio la Extirpacion de Idolatrias como pedagogia
para la enajenacidn, en esta parte nuestro argumento plantea la insurgencia
ritual como mecanismo de re-existencia.

Primera parte. De los aprendizajes ( 81






Segunda parte. Posibilidades de apertura

APERTURAS DESDE LO FESTIVO

EN LA PRIMERA PARTE HEMOS DESARROLLADO ALGUNOS APRENDIZAJES, DESDE
la perspectiva de la descolonizacién, sobre la colonialidad del poder instalada
en 1492 en el continente y en 1532 en los Andes, la cual fue iniciada con la
demonizacién de lo festivo y transformada en el siglo XIX, como explicaremos
mas adelante, en folklorizacién de lo festivo. Esto se complementa en el siglo
XX con el surgimiento de la mercantilizacion y patrimonializacién de lo festivo.
Todos estos son dispositivos especificos que sirven para vaciar de contenidos
epistémicos los distintos campos de la realidad y consolidar el modo colo-
nial de reproduccién de las practicas culturales. Menciono lo anterior porque
pienso que no se puede entender el despliegue intenso de folklorizacién, mer-
cantilizacién y patrimonializacién que vive Bolivia y otros paises sin com-
prender las secuelas que dejo la herida colonial y la instalacion del proceso
de vaciamiento epistémico durante cinco siglos, a lo largo y ancho de nuestro
continente.

Por esta razoén, pensamos que no solo es importante identificar los dife-
rentes dispositivos instalados en los sistemas de representacion, con los cua-
les se establecen los sistemas de relaciones intersubjetivas en Bolivia, sino que
también es fundamental caracterizarlos. Es indispensable, ademas, detectar
como determinados dispositivos responden e intervienen guiados por aque-
llos intereses politicos que el patréon global de poder colonial reprodujo desde
el siglo XVIy reproduce hasta nuestros dias, en complicidad con las diferentes
estructuras estatales del continente y del mundo. Estas son algunas de las ta-
reas pendientes que estamos intentando desarrollar para el caso de lo festivo.

Sin embargo, tanto la complejidad de estos procesos como su despla-
zamiento al ambito de la diversién y el ocio han impedido su comprension
y han desestimado su importancia para la produccién y reproduccién de la

Segunda parte. Posibilidades de apertura ( 83



vida como acto politico. Tal vez estas han sido las principales causas para
el surgimiento de la idea de folklore y el abandono o trivializacién de estos
temas, a los cuales se ha hecho referencia con una serie de palabras medio-
cremente argumentadas y que nunca han llegado al nivel de conceptos o
categorias analiticas. Folklore, cultura popular, sincretismo, cultura mestiza,
son algunas de ellas.

En una practica festiva, como en cualquier otra practica cultural, inter-
vienen una complejidad de componentes: lo econémico, lo politico, lo social,
lo religioso, incluso lo familiar hacen parte de esta dindmica y participan en
ella, la afectan, pero también son afectados por esta. Por ejemplo, lo que aho-
ra se conoce con el nombre de Carnaval de Oruro, a principios del siglo XX
era nombrado como una “fiesta de unos cuantos indios” que celebraban a la
Virgen de la Candelaria. En aquellos anos, por ordenanza del municipio, se
prohibi6 su ingreso a la plaza principal porque “afeaban la entrada de carro-
zas y senoritas de la sociedad”, como cuenta Jorge Fajardo en su “Oruro del
900” (1989).

En ese entonces, aquel proceso festivo era un dispositivo de re-existencia
de las practicas locales ancestrales que habian podido, a pesar de la dinamica
de dominacién colonial, mantener sus lazos con el horizonte prehispanico del
que se alimentaban para ritualizar a la Pachamama en tiempos de Anata, fiesta
de la primera cosecha en el altiplano boliviano. En este caso, lo politico, lo cul-
tural y lo religioso afectaban aquellas practicas en un sentido especifico, an-
tagénico al orden establecido por el Estado neocolonial. Actualmente, dicho
proceso festivo tiene un efecto multiplicador que dinamiza ciertas dimen-
siones de la economia nacional e internacional. Por ejemplo, algunos vuelos
internacionales, para la época del Carnaval, son copados por contingentes
de participantes que llegan a bailar a Oruro. Virginia y Miami (Estados Uni-
dos), Madrid (Espafia), Buenos Aires (Argentina), son algunas de estas rutas.
En el ambito de las representaciones, a diferencia de principios de siglo, las
iméagenes de este proceso festivo son utilizadas por instituciones nacionales
y extranjeras para identificar la region. Fiestas patronales del sur del Pert y
del norte de Chile utilizan imégenes de algunas danzas ejecutadas en Oruro
desde fines del siglo XIX.

Por otra parte, las poblaciones locales, a lo largo de la historia colo-
nial, al asumir ciertas denominaciones y algin tipo de practicas especificas
de modo estratégico politico, también resignificaban o transformaban otras,
para dar continuidad a su propia légica y a su propia racionalidad. Esta modi-
ficaba los contenidos de la nomenclatura colonial. El ejemplo paradigmatico
fue expresado en la década de los setenta en Bolivia, en el campo politico, en

84 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizaciéon



una frase que decia: “Como indios nos han dominado, como indios nos vamos
a liberar”, se trataba de un giro descolonizador de la idea de indio.

Asi, la politizacién de la musica, de la danza o de las fiestas patronales
también servia para descolonizarlas, porque, al mismo tiempo que danza,
musica, poesia, ritual, circulacién de bebida y comida, etc., se desplegaban de
un modo integral, se estaba utilizando aquellos espacios y aquellas practicas
para establecer presencias, aparentemente silenciosas, pero tozudamente
intransigentes. Sin embargo, los procesos posteriores han transformado por
completo aquellas dinamicas y, asi como los sujetos, actores de su propio
tiempo, han intentado transformar la realidad, revertirla, para producir ma-
yor y mejor justicia, la dominacién también se ha replanteado, ha modificado
sus estrategias y se ha reacomodado haciendo uso de los recursos y privile-
gios que ostenta desde el poder del capital y la hegemonia de la Modernidad
eurocéntrica, para sostener la dominacién. En esta logica y transitando las
primeras décadas del siglo XXI en Bolivia, el actual estado de realidad nos
esta mostrando el éxito del patrén global de poder colonial dominante, con
la imposicién de la folklorizacién, la mercantilizacién y la patrimonializa-
cién como dispositivos de dominacién de la estructura de relaciones en la
que estamos inmersos bolivianos y bolivianas, y con la colonialidad festiva
orientada por la geopolitica de la cultura y los medios (Martel, 2011) para su
comercializacién en el mercado mundial.

El panorama descrito hasta aqui ha sido el que ha motivado la necesi-
dad de pensar detenidamente lo festivo y su importancia politica potencial,
para trazar un itinerario que permita en un futuro transitar hacia posibili-
dades trans-ontologicas. Se trata de comprender desde otro lugar y de otro
modo la realidad local en los Andes bolivianos. Aquella realidad, demonizada
primero, folklorizada luego, mercantilizada después y, en los Gltimos anos,
patrimonializada, como parte del proceso de colonialidad festiva.

En esta tarea de comprender lo festivo, formulamos seis ideas iniciales
que han orientado nuestras reflexiones en los ultimos anos y en esta opor-
tunidad desarrollamos de un modo preliminar. Es importante aclarar que las
mismas han sido el resultado de un giro epistémico que ha permitido definir
claramente un lugar de enunciacién, desde el cual se han desarrollado nues-
tras reflexiones.

DEL CONTEXTO PROBLEMATICO: ORURO Y SU ESPACIO FESTIVO
El espacio festivo de Oruro, como se muestra mas adelante, es resul-

tado de distintos procesos convergentes en las faldas de la Serrania Sagrada
de los Urus, lo que actualmente se conoce como la ciudad de Oruro. Estos

Segunda parte. Posibilidades de apertura ( 85



procesos han sido manipulados a lo largo de varios siglos y actualmente se
los presenta en un discurso, el Carnaval, que relaciona una serie de represen-
taciones, practicas y procesos rituales, ordenados segun la légica dominante
de la Modernidad eurocéntrica. Aqui intentaremos introducir algunas dudas
con relacién a ciertas certezas con las que crecimos mientras jugabamos a
ser diablos, con algiin repasador amarrado al cuello, a manera de pafiuelo' o
capa, junto a los vecinos y amiguitos del barrio. Estas dudas son el resultado
de un intento de compresion distinto de nuestro lugar y su dinamica, y desde
este intento nos hacemos varias preguntas que intentaremos responder en
este y otros trabajos posteriores.

Durante mucho tiempo hemos sido motivados a reflexionar sobre al-
gunos problemas de la realidad, percibiéndolos inscritos en una especie de
todo cerrado sobre si mismo. Muchos temas y problemas los hemos aborda-
do, como en otros tiempos se pensaba de la Tierra, creyéndonos el centro del
Universo. Eso era para nosotros el Carnaval de Oruro, ese era nuestro mundo.

Fue después de muchos anos cuando recién pudimos trascender y dar-
nos cuenta de que, al igual que la Tierra, el Carnaval de Oruro no es el centro
del Universo, sino, mas bien, una respuesta o consecuencia de procesos y
dindmicas externas que estaban mas alla de Oruro, de Bolivia, de los Andes y
de lo que se conoce como Sudamérica. En otras palabras, nos dimos cuenta
de que se trataba de un mundo im-puesto desde y por la dominacién colonial.
Sin embargo, lo que vemos actualmente es que algunos gestores culturales,
a nivel departamental y nacional, siguen asumiendo las practicas culturales
locales con la idea del centro del mundo.

En nuestro caso, cuando nos dimos cuenta de que aquel acontecimien-
to no era un todo mediante el cual pudiéramos explicar el mundo, logramos
comprender la importancia de buscar inicialmente algunas preguntas. Por
ejemplo, nunca nos habiamos preguntado qué es el Carnaval de Oruro. Sin
embargo, este proceso fue largo, y mientras encontrabamos algunas pistas
fueron surgiendo algunas hipotesis y algunas posibilidades de respuesta pre-
liminares en forma de ensayos.

Inicialmente, antes de que pudiéramos desplegar algunas hipétesis re-
levantes, fueron las intuiciones las que orientaron nuestro trabajo. Esta etapa,
que arrancéd en 1994 y se desplegd hasta el afio 20052, fue el inicio de un traba-
jo en el que nuestras reflexiones estaban soportadas en una base ontoldgica
moderna. Intentdbamos, sobre una base antropoldgica poco ortodoxa, com-

t  Sedenomina pafiuelo a las telas segmentadas en forma cuadrangular, bordadas con motivos relacionados
con la mitologia de Oruro, que se utilizan en un numero de tres, armadas de forma simétrica en la espalda
del danzante de diablo.

?  Varias de estas reflexiones han sido publicadas en Romero (2013).

86 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



prender lo festivo en Oruro. A partir del anio 2006, el encuentro con la Filoso-
fia de la Liberacién de Enrique Dussel —y su pensamiento geopoliticamente
localizado y su cercania con los problemas socio-histéricos de Bolivia en los
trabajos de Juan José Bautista—, junto con la epistemologia critica de Hugo
Zemelman y la propuesta analitica del Giro Decolonial transformé aquellas
intuiciones en campos problematicos y estos indicaban ciertas tareas para
desarrollar una comprension distinta de los procesos festivos.

Una de las primeras tareas fue la comprension de la diferencia entre
lo dado y lo que esté ddndose® en el proceso de aproximacion a la realidad.
Desde alli pudimos reformular de modo critico nuestra formacién clasica en
ciencias sociales y comprender la necesidad de trascenderla. Consistié en un
transito desde un modo estético, objetualizado, de comprensién de la reali-
dad, hacia otro en movimiento, entendido como proceso. Nuestra formacion
nos habia llevado a objetualizar la realidad y a comprenderla como objeto,
como algo acabado, como algo dado. Repetiamos, sin ningn sentido critico,
que la cultura y la realidad eran dinamicas, y luego las abordabamos con el
rigor del conocimiento cientifico, es decir, como objetos, desde un distancia-
miento, al mejor estilo del ego cogito cartesiano.

Por otra parte, aquella tarea de superar nuestra comprensiéon de la rea-
lidad como algo dado, se fue conectando con otras ideas que servirian para
eclipsar el paradigma de la conciencia. Este habia constituido, dentro del co-
nocimiento cientifico moderno, un modo de relacionamiento con la realidad
en términos de sujeto-objeto. Este paradigma se habia establecido como uno
de los estandares centrales para darle rango de ciencia a la investigacién y
habia inducido a la objetualizacién de la realidad como posibilidad objetiva
de conocimiento cientifico.

Nuestra formacién universitaria nos habia educado, por una parte, para
relacionarnos con la realidad como algo dado, algo que estaba constituido,
acabado, y, por otra, para racionalizarla como un objeto, como algo que no
cambia y que existe fuera y mas alla de nuestro ser. Eso era el Carnaval de
Oruro cuando pensabamos que era el centro del universo. No solo era algo
que no podia cambiar, era algo que no debia cambiar. Por eso, todos los anos
repetiamos la leyenda del Chiru-chiru y el mito en el que la Nusta y Wari se
enfrentaban para favorecer a los Urus. Saliamos a ver a diablos y morenos
junto a otros conjuntos del Carnaval y viviamos la repeticién del ciclo ritual
presente, en un eterno retorno inmodificable, a pesar de todos los cambios y
transformaciones que se iban realizando frente a nuestras narices.

*  Hugo Zemelman es quien ha desarrollado estas categorias. Las utiliza para diferenciar una forma obje-
tualizada de comprensién de la realidad, de otra que produce movimiento, aquella que posibilita sentidos,
orientaciones, direcciones (1992).

Segunda parte. Posibilidades de apertura ( 87



Cuando querfamos conocer algo del origen de esta fiesta, la referencia
de los entendidos mencionaba las Saturnales y las Bacanales romanas y grie-
gas. Asi se explicaba el origen de una fiesta en la que, todavia hoy, personas
vestidas de diablos bailan para una virgen, seglin ellos, con mucha fe y devo-
cién. Cuando se preguntaba por el origen de aquellos diablos, personificados
de afio en ano por personas con caracteristicas especificas, la referencia se
orientaba en una direccién completamente distinta. Se decia, y todavia se
dice, que Supay, deidad andina de los Urus, dio lugar al Tio de la mina, y que
es la fe de los mineros en aquel Tio la que ocasiona que todos los afios se dis-
fracen de diablos para celebrarlo.

En sintesis, existia una explicacién del Carnaval de Oruro que recurria a
ciertos simbolos andinos y europeos y, por eso, se aclaraba, era una fiesta sincré-
tica, pagano-religiosa, en la que se realizaban musica y danzas folkléricas. Basi-
camente era un hecho folklérico y debia ser comprendido como tal: tradicional,
anénimo y popular. Estos estdndares son los que hasta el dia de hoy utiliza
el Comité de Etnografia y Folklore, la Oficialia Mayor de Cultura del Gobierno
Municipal de Oruro y el Ministerio de Culturas de Bolivia, para hacer gestién y
regular ciertos procesos internos en los conjuntos del Carnaval de Oruro.

Este espectro de comprensién del Carnaval de Oruro sirve para obje-
tualizarlo, detenerlo e interpretarlo como algo dado. Se trata de un aconteci-
miento festivo que durante el siglo XX se termin¢ de objetualizar con la idea
de Patrimonio, consecuencia de su nominacién por la UNESCO (Organizacién
de las Naciones Unidas para la Educacién la Ciencia y la Cultura) como Obra
Maestra del Patrimonio Oral e Intangible de la Humanidad. Con todo esto, y
a pesar de todas las transformaciones evidentes, no era facil trascender esta
légica, esta racionalidad y esta ontologia. Las posibilidades categoriales cons-
truidas a lo largo de su historia solo naturalizaban el fenémeno y no servian
para generar una comprension de aquellas practicas como proceso dinamico
en el que se producen diferentes movimientos, los mismos que estaban gene-
rando distintos sentidos.

Fue en ese momento de incertidumbre cuando, como se menciond en
lineas anteriores, se dio la posibilidad de acceso al pensamiento de Hugo Ze-
melman y de transitar de una comprension de lo dado, detenido, hacia un dado
potencial de la realidad que pueda producir sentido y movimiento. Para que
esto fuera posible era necesaria otra tarea: aquello que habia sido naturaliza-
do habia que historizarlo. Aquel proceso debia ser comprendido como parte
de conflictos e intereses politicos para que pudiera entenderse toda su com-
plejidad. Sin embargo, mientras se desplegaba nuestra busqueda, los aconteci-
mientos se iban sucediendo y fuimos testigos de dos conflictos importantes en
la misma época en la que otro problema mayor haria presencia en las subjeti-

88 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



vidades de los bolivianos. El primero, dentro del Carnaval, en la Morenada de
los Cocanis, y el segundo, entre la dimension del Carnaval y la Anata, situacion
todavia borrosa para mi comprension, puesto que inicialmente parecian ser
parte del mismo proceso. Ambos conflictos eran parte de otro mayor, a escala
global, que conectaba 1492 con el momento politico de 1992.

El primer conflicto mencionado, el de la Morenada, mostraba la diferen-
cia aparente de intereses por el manejo administrativo de este conjunto. Sin
embargo, no tardaron en hacerse evidentes ciertas conexiones con el conflicto
colonial de 1492. Inferiorizacién, discriminacién racial y desprecio pusieron
en evidencia la conexién directa entre un momento politico en 1992 y otro en
14924 El sentido colonial de aquel enfrentamiento empezaba a clarificarse
en frente de nosotros. El segundo conflicto, aquel entre Anata y el Carnaval®,
también conectaba con el momento colonial, pero de una manera directa y
mucho més clara. Se trataba de una irrupciéon inesperada en el centro de la
ciudad y en la Plaza de Armas de Oruro, en un dia laboral previo al Sabado de
Carnaval. Varias comunidades indigenas de las provincias del departamento,
haciendo uso de danza y musica, interpelaban los 500 anos de régimen colo-
nial sufrido por ellas. Esta demanda situaba al régimen colonial y al republi-
cano en el lado de la dominacién colonial, aquel que habia que interpelar y
enfrentar y del que habia que liberarse.

Pero existia un tercer conflicto, que habia creado el clima para que los
otros dos se produjeran, aunque para muchos aquello no era evidente, ex-
presado como un asunto linglistico en disputa, entre un enunciado cargado
con un claro sentido de dominacién colonial (500 anos del descubrimiento de
América) y otras denominaciones que intentaban producir un sentido contra-
rio al primero®. Muchas organizaciones indigenas del continente optaron por
nombrar aquel momento como “Quinientos afios de resistencia a la domina-
cién colonial”. Justo en aquel afio de 1992, 1a Filosofia de la Liberacién publicé
un libro fundamental para entender aquel proceso: “1492. El encubrimiento
del otro” (Dussel, 1992).

Esta reflexién y aquellos tres conflictos abrieron un horizonte de senti-
do distinto. Fueron diferentes pistas que, junto con la posibilidad de compren-
sién de la realidad desde el ddndose, nos ayudarian a trazar ciertos itinerarios.
En aquel momento supimos que estdbamos en condiciones de encontrar al-
gunas respuestas a la pregunta ;Qué es el Carnaval de Oruro? Con ese giro
critico estdabamos dando paso a nuevas cuestiones: ;Cuél era la relacion entre

*  Este conflicto ha sido desarrollado en Romero (2013).

°  Este conflicto ha sido desarrollado en Romero (2009).

¢ Larelacién entre este conflicto y los dos anteriores implicaba una investigacién de mayor complejidad que
fue desarrollada entre los afios 2009-2014 en un contexto institucional especifico y pronto sera publicada.

Segunda parte. Posibilidades de apertura ( 89



la fiesta patronal en homenaje a la Virgen de la Candelaria y el Carnaval?,
scual era la relacion entre el Wari-Supay-Tio-Diablo con la Virgen del Soca-
vén?, ;cual era la relacién entre los diablos y la Anata?, ;cual era la relacién
entre las saturnales romanas y la diablada? Estas y muchas otras preguntas
empezaron a surgit, y desde aquellos anos, poco a poco, estamos intentando
responderlas.

Nuestra intencién era trascender aquella idea cerrada sobre si misma
que, apoyada en ciertos relatos politicamente interesados, concebia el Carna-
val de Oruro como un todo que se reproducia todos los anos para expresar la
fe hacia la Virgencita del Socavén y se constituia en el paradigma del folklore
boliviano. Este habia sido el motivo por el cual aquella ciudad habia sido de-
cretada Capital del Folklore de Bolivia y habia producido un gran sentimiento
de orgullo para todos los orurenos y las orurenas.

A partir de aquel ejercicio intelectual, desarrollado desde la formula-
cién de preguntas, estabamos en condiciones de enunciar algunas respuestas
que producirian un nuevo modo de comprender el Carnaval de Oruro. Una
de las primeras respuestas, casi de sentido comun, consistia en el reconoci-
miento de este acontecimiento comprendido no como algo dado, cerrado o
acabado, como un objeto, sino como algo que mas bien estaba ddndose en la
realidad, un proceso que, en funcién de ese estar ddndose, se transformaba de
la misma manera en la que se iba dando. Esto significaba que aquellas trans-
formaciones eran resultado de uno o varios movimientos, los mismos que
producian sentidos en distintas direcciones. Entonces, cada transformacién
deberia ser el resultado de una intensidad predominante que producia un
determinado movimiento y asi se producian las transformaciones de sentido
en aquel acontecer que, a partir de esta reflexién, empezamos a denominar
proceso festivo.

Era un proceso complejo en cuyo interior existia una disputa y al mis-
mo tiempo un conflicto entre tres modos festivos completamente distintos:
una fiesta patronal sui generis, el Carnaval y la Anata. Hasta aqui teniamos
una respuesta preliminar. El denominado Carnaval de Oruro era la conver-
gencia de tres modos festivos y, al mismo tiempo, un espacio de conflicto
entre ellos. Asi surgié una nueva pregunta: ;qué tenian en comun y qué de di-
ferente estos tres modos festivos? Esta pregunta nos lanzaba a nuevos retos,
los cuales fuimos y estamos asumiendo poco a poco. Lo desarrollado hasta
ahora nos lleva a realizar las siguientes puntualizaciones. Primero, estos tres
modos festivos son practicas relacionadas con procesos rituales que convo-
can a la totalidad de la poblacién, que cree en esos procesos y en sus sistemas
de representaciéon. Segundo, ninguno de estos modos festivos es considerado

90 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



parte del proyecto de la Modernidad y, aunque actualmente se los mercanti-
liza de manera encubierta, lo cierto es que estan al margen de ella y, por esta
razén, han sido denominados parte de la tradicién anterior al surgimiento de
aquella. Por este hecho, y en tercer lugar, otras nociones se han ocupado de
nombrar estos tres modos festivos: folklore, sincretismo, cultura popular y
fiestas populares, entre las mas utilizadas.

No obstante, el abordaje de las diferencias y su argumentacion es algo
mas complejo, justamente porque es una dimensién para la cual no encon-
tramos facilmente el modo de expresarlas, puesto que las categorias perti-
nentes no han sido producidas, ya que la ciencia moderna eurocéntrica y
dominadora no se ha interesado en producirlas y las ha manejado con com-
prensiones vagas como folklore o sincretismo. Clarificada esta limitacién, en
lo que sigue intentaremos expresar la posibilidad de una primera apertura
para la reflexion sobre lo festivo.

SOBRE EL CONCEPTO ORDENADOR: DE LA CULTURA A LA
INTERCULTURALIDAD

LA TAREA DE TRASCENDER DEL CARNAVAL DE ORURO, ENTENDIDO COMO
fiesta folklérica, hacia otro escenario en el que tres modos festivos distin-
tos aparentemente forman parte de un solo proceso que se reproduce sin
modificaciones, cambios y/o conflictos, tenia un limite dado por el arsenal
categorial construido para comprender este tipo de procesos. La nocién con la
que se habia nombrado a estas practicas era folklore, aunque en las Gltimas
décadas habia sido reemplazada por cultura popular. En ambos casos, se pro-
ducia una diferencia que entraba en tensién con la idea de cultura ilustrada o
alta cultura. El carnaval y la fiesta patronal corresponden a un horizonte his-
térico producido en Europa, ambos son parte de procesos de cristianizaciéon
impuestos a las poblaciones de Europa y el norte de Africa y ambos fueron
calificados como folklore. Mientras que el Anata era y es parte de un horizonte
histérico que se construyd junto con un proyecto civilizatorio que tiene como
su expresion politica mas importante al Tawantinsuyu.

Por otra parte, el sentido politico de estos procesos festivos estaba mar-
cado por profundas diferencias y, a pesar de ellas, con la nomenclatura exis-
tente, esto es, con las nociones producidas por la colonialidad del saber, no
teniamos la posibilidad de distinguirlas. Por ejemplo: el carnaval, como fiesta
de la carne desarrollada en Europa, aunque como nomenclatura fue ideada
por la Iglesia para un mejor proceso de cristianizacién, hacia referencia a una

Segunda parte. Posibilidades de apertura (91



serie de practicas rituales contestatarias que cuestionaban el intento de do-
minacién de las monarquias en Europa, las mismas que habian hecho alianza
con la institucién catélica y con esta impusieron una serie de prohibiciones
contra aquellas practicas. Entonces, el sentido politico de estas fiestas era
cuestionar la nueva estructura de poder emergente en la época en que surgie-
ron. Por su parte, la fiesta patronal fue producida como una estrategia politica
que debia servir para introducir la imagen de un santo patrono y reemplazar
alguno de los antiguos dioses, considerados paganos desde que el cristianis-
mo se propagd por la antigua Europa. El extremo radical de esta politica es
la Inquisicién. Esta estrategia politica de instalacién de un sistema de repre-
sentaciones ajeno al del lugar a conquistar y dominar fue trasladada a los
Andes y con esta también vino la Inquisiciéon, con el nombre de Extirpaciéon
de Idolatrias. Resultado de este proceso, de instalacion de nuevos sistemas de
representacion, es la celebraciéon de la Virgen del Socavén en Oruro.

En cambio, la insurgencia del Anata, presente el jueves previo al Sdbado
de Carnaval desde el afio 1992 y en las practicas de los conjuntos folkléricos
desde muchos antes, instalé una demanda que conectaba aquel ano con 1492,
exigiendo la liberaciéon de los pueblos indigenas del proceso colonial. Con eso,
se estaba instalando un horizonte politico distinto a los dos anteriores. Un car-
naval aparentemente mestizo y boliviano estaba siendo interpelado por el ho-
rizonte histérico de los pueblos milenarios de los Andes e inscrito en el sentido
de la reproduccion de la vida, como fiesta ritual de la primera cosecha.

Otro antecedente que se desliga de las nociones de folklore y cultura
popular, pero no de la colonialidad del saber es aquel que, en algunos casos,
reivindica aquellas practicas festivas como cultura, en el sentido antropolé-
gico. Con esto se intentaba, aunque sin éxito, situarlas en el mismo nivel je-
rarquico de las europeas, sin tomar en cuenta las distinciones en lo historico,
en lo politico ni, mucho menos, en lo ontolégico. Asi, se continuaba reprodu-
ciendo la idea de cultura universal, en un nivel de analisis bastante general,
lo que impedia aclarar ciertas especificidades que, mas que diferencias de
forma, eran parte de distinciones politicas, las cuales producian tensiones
entre dominacién y liberacién, en el sentido impuesto por la colonialidad del
saber. Sin embargo, la distincién en el horizonte histérico se hacia cada vez
mas evidente y fue desde alli desde donde pudimos quebrar aquella idea de
lo universal impuesta por el proyecto colonial, para trascender hacia otra, lo
pluriversal, que contenia varios y distintos proyectos civilizatorios.

Sin embargo, la comprension de este transito hace necesario un re-
cuento que se remonta a la raiz griega de cultura, que significa cultivar, en un
sentido amplio. Esta raiz dio lugar al verbo latino colere, del cual se derivan co-
lonia, colono, colonizar, colonialismo, y en su forma nominal cultum se deriva

92 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



de cultivar. La dinamica de la lengua transformo colere, que tenia una gama
extensa de significados —habitar, cultivar, proteger, honrar con adoracién- en
cultiira (latin), entendida en ese tiempo como cultivo o pedazo de tierra culti-
vada, aunque también acoge su significado primario de labranza. Hasta ahi
algunas referencias previas. Sin embargo, en Europa la Ilustracién marcara
una diferencia de sentido, cuyas consecuencias las seguimos viviendo actual-
mente. Se trata de un uso del término cultura como acceso y despliegue den-
tro de un mundo de conocimiento, entendido para cultivarse o ser cultivado.
Estamos practicamente ante un transito en la manera de pensar la cultura
como acciéon de cultivar la tierra hacia un sentido de cultivar el conocimiento
o el espiritu. Este transito se estaba desarrollando sobre todo en Francia e In-
glaterra y la idea de cultura tenia sentido a partir del uso de un complemento,
por ejemplo: cultura de las artes, cultura de las letras, etc. Este tipo de uso de
la categoria disminuira en el transito del siglo XIX al XX y la idea de cultura,
sin su complemento, servira para delimitar en general el campo de activida-
des relacionado con las letras, las artes, la urbanistica y el resto de practicas
desarrolladas en Europa como formaciéon y/o educacion.

Todo este proceso, referido a la educacién como cultivo, se empezo6 a
relacionar con una nocién de sujeto producida por la Modernidad. El sujeto
racional aparece en el discurso de la Modernidad eurocéntrica como el Unico
capaz de lograr conciencia y autoconciencia. Este, se afirma, es el Ginico que
tiene la aptitud para la reflexién racional y esta localizado en Europa. Asi, un
doble discurso se empieza a imponer. La idea de cultura como progreso sera
asociada a la razén moderna europea occidental y al sujeto racional europeo.
Entonces, se consolida un esquema lineal y ascendente que evoluciona del
salvajismo a la barbarie, para posteriormente lograr la civilizacién y desde alli
sustentar las ideas de desarrollo, progreso y crecimiento. Asi se fue imponien-
do, a nivel global, el supuesto de que a través de la razén la especie humana
deberia superar su estado natural de salvajismo.

Esta premisa, como modelo de vida, que luego se consolidé como re-
presentacion en todo el planeta, encubre otro proceso en el cual se sustenta
la mentalidad colonial. Se trata de la idea, instalada como representacién, de
que la posibilidad de dejar de ser salvaje para llegar a ser civilizado coincide
con la idea de dejar de ser no-europeo para llegar a ser europeo. La negacion
de lo propio, por inferiorizado, complementada por la ansiedad de lo europeo,
por superiorizado, se constituye en una de las representaciones fundamenta-
les de la subjetividad colonial.

La idea de progreso introducida en el siglo de las luces logra que la idea
de cultura sea asociada con civilizacién, hasta el grado de ser utilizadas como
sinénimos. Se trataba de lograr el cultivo y la educacion, para progresar y

Segunda parte. Posibilidades de apertura (93



llegar a ser civilizados. Pero los contenidos de referencia para ese cultivo, esa
educacion y esa civilizacion fueron las representaciones de la forma de vida
de la Europa dominante de la época. Ser civilizado era ser culto y ser culto era
ser civilizado. Hacia fines del siglo XIX y principios del XX, la forma de vida de
las élites europeas era la referencia para una forma de vida culta.

Ademas, el transito de la palabra cultura entre las lenguas europeas,
del francés al inglés y del francés al aleman, también habia contribuido a
variaciones en el significado de la misma, a diferencia de Francia, donde cul-
tura y civilizacién tenian significados similares, aunque civilizacién tenia una
connotacién de Modernidad. En Alemania estas dos palabras mostraban la
divisién entre clases sociales’. Para el caso del castellano, se continud, has-
ta inicios del siglo XX, con el uso de la expresién cultivar y cultivarse, pero
acompanada de otra actividad especifica, por ejemplo, en el sentido de culti-
varse en las letras.

Por su parte, los procesos vividos por las poblaciones indigenas en Boli-
via y en nuestro continente han conducido a un modo de reproduccién de la
vida distinto que, en parte, nos ha constituido como sujetos y como pueblos,
a partir del cual se han desplegado formas de relacionamiento, de conviven-
cia® y de vida que no han producido ninguna escisién entre mente y cuerpo
o alguna equivalente a naturaleza y cultura, fundada en la logica cartesia-
na. Por esta razén, dichas formas de vida han entrado en contradiccién con
la dominacién colonial, a partir de la cual se ha constituido la subjetividad
colonial que actualmente se reproduce en nuestros paises en las relaciones
establecidas entre dominadores y dominados.

En esta estructura de relaciones que evidencia la presencia de culturas,
en plural, se han producido unas minorias criollas mestizas como domina-
dores y unas mayorias -los pueblos indigenas— como dominados. Dentro de
cada uno de estos grandes grupos, en los multiples espacios y microespacios
existentes, esta logica y estas relaciones siguen reproduciendo aquella subje-
tividad entre dominacion y liberacién en todo el espectro de la vida.

Esta contradiccién encubre un conflicto que se despliega en nuestras
propias subjetividades como una forma de ser-dominador o de no ser-domi-
nado, conflicto que en los Andes fundé el encuentro de Cajamarca en 1532
y que se ha reproducido de manera sostenida hasta hoy, ajustandose a los
distintos momentos y fases de la Modernidad eurocéntrica. En esta légica, el
despliegue de la categoria cultura, ademas de encubrir la realidad existencial

7 Eneste caso, la palabra cultura servia para diferenciar a la poblacién culta, pero plebeya, de la inculta, pero
civilizada. En el primer caso se trataba de la burguesia y en el segundo de la nobleza.

&  Enrealidad el proceso colonial instaurado nunca produjo una forma de convivencia, porque se traté de un
régimen de dominacién y explotacién.

94 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



y desarrollar y reproducir los marcos de referencia, intelectuales y/o ideolo-
gicos producidos por la colonialidad del saber en los Andes y en el resto del
mundo, ha encubierto las relaciones interculturales en conflicto® desarrolla-
das a lolargo del proceso de dominacién colonial. Este proceso, que ha estado
invisibilizado, actualmente es clave para entender de otra manera la realidad
que nos toca y nos ha tocado vivir en los Andes bolivianos. Esto, porque ha
sido un proceso constituido también por un movimiento en una direcciéon dis-
tinta a la del proceso colonial, el cual exige la necesidad de descolonizacién
de los pueblos afectados.

Desde esta perspectiva, la Filosofia de la Liberacion en los afios ochen-
ta ya estaba planteando superar el concepto substancialista de cultura vy, al
iniciar el presente siglo, reafirmé que la reflexién, como etapa culturalista,
ha llegado a su fin. “Se trataba, no de una mera cuestién terminolégica sino
conceptual que permitia escindir el concepto substancialista de cultura y co-
menzar a descubrir sus fracturas internas (dentro de cada cultura) y entre
ellas (no s6lo como ‘dialogo’ o ‘choque’ intercultural, sino mas estrictamente
como dominaciéon y explotacién de una sobre otras)” (Dussel, 2006, p. 29).

El modo singularizado de comprensién de la cultura estaba trascendien-
do hacia otro que tomaba en cuenta la diferencia entre dominacién y libera-
cién, fuera de esta entre culturas o en el interior de una sola, por eso, se hace
referencia a dialogo o choque intercultural. Actualmente sabemos que el des-
pliegue de practicas y procesos, producidos acorde con distintos sistemas de re-
presentacion (culturas), se mueven, se reproducen, se articulan y se enfrentan
en el presente politico y dan lugar a relaciones de interculturalidad.

Es evidente que gran parte de los conflictos, que hacen a este presente,
son el resultado de la instalacién de una serie de dispositivos. Estos, en gran
parte, han sido generados partiendo del patréon global de poder colonial domi-
nante y han servido para reproducir una estructura de relaciones en el campo
politico que profundiza la dominacién colonial en sus propios sistemas de
representacién (una cultura) y se impone sobre otros sistemas de representa-
cién (otras culturas).

Esta compleja estructura de relaciones en conflicto estd articulada, en-
tre dominacion y liberacién, como interculturalidad, y es en su interior donde

°  Es importante aclarar aqui que nuestra comprensiéon de interculturalidad como siempre existente se di-
ferencia radicalmente con aquella otra interculturalidad idilica, también planteada como existente des-
de siempre en la calle, en las fiestas y en las ferias, mencionada por intelectuales y analistas sociales,
politicos y culturales de la televisién, en Bolivia. Estos se refieren a la interculturalidad como relaciones
horizontales, cordiales y muy condescendientes entre habitantes de las ciudades de las élites y vendedores
indigenas, urbanos y /o rurales. En nuestro caso se trata de una interculturalidad que muestra el conflicto
y la diferencia, para el caso de los Andes se trata de la diferencia-colonial, que produce movimientos en
diferentes sentidos.

Segunda parte. Posibilidades de apertura (95



estan instalados una serie de conflictos producidos por el sentido dominador
del patrén global de poder colonial dominante. Este patrén, manifiesto en
los Andes como dominacién colonial, ademas de producir sentidos en lo que
hace a la colonialidad, ha producido interpelaciones y reacciones surgidas en
otro horizonte de sentido que demandan la liberacién como descolonizacién.
Colonialidad y descolonizacién, entonces, articulan diversos conflictos que se
hacen evidentes como dinamica festiva y se manifiestan en espacios en los
que musica, danza y ceremonias rituales son reproducidas.

En esta logica, la categoria cultura, articulada a dinamicas politicas del
presente de la vida, no puede ser utilizada en singular, debido a que en el
campo politico los sentidos responden a determinados intereses de poder,
que siempre entran en tensién y en contradiccién, y estos sentidos enfrenta-
dos son producidos siempre por grupos humanos diferenciados que luchan
por lograr sus propios proyectos. Es el caso de los procesos de dominacién y
de liberacién. Por esto, aquel proceso de conflictos y tensiones entre culturas
es lo que se ha denominado interculturalidad, y desde ahi es posible com-
prender de mejor manera la dinamica generada entre culturas.

DE LA PERSPECTIVA: MAS ALLA DE LA CULTURA COMO
FICTICIO CAMPO DE BATALLA IDEOLOGICO

EL PASAJE DESCRITO EN EL ANTERIOR SUBTITULO Y DESARROLLADO POR LA
Filosofia de la Liberacién define una diferencia de sentidos que podra des-
plegarse en el campo politico. Sin embargo, como en la dinamica festiva lo
politico se articula con lo cultural, entonces, este otro campo también tomara
una configuracién que pueda contener aquellas contradicciones y aquellas
tensiones. Este proceso es el que argumentamos en el siguiente apartado.

Cuando hemos sido constituidos para ser dominados y obedientes, di-
ficilmente podemos cuestionar las ideas de verdad que nos han impuesto. En
este proceso, la idea de ciencia universal ha jugado un papel muy importante.
La consecuencia de ello es que hemos dejado que el pensamiento tedrico®
rija y ordene nuestras vidas, por encima de cualquier interpelacion de los
procesos que se dan en nuestras propias realidades. Asi hemos anulado la
posibilidad de un pensamiento epistémico que motive cuestionar, interpelar
y transformar nuestras acciones.

1 Hugo Zemelman (2005) reflexiona con profundidad sobre la diferencia entre pensamiento teérico y pensa-
miento epistémico.

96 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



Este también es el caso del concepto cultura, que, mas alla de delimitar
y hacer inteligible un segmento de la realidad, produce cierta ambigiiedad y
confusién con su uso. Wallerstein, quien aclara aquella confusién, pone en
evidencia dos tipos de uso: por una parte, el uso I, referido a “la serie de ca-
racteristicas que distinguen a un grupo de otro” (1999, 165), y por otra, el uso
I, que da cuenta de la “serie de fendmenos que son diferentes de otra serie
de fenémenos [mas refinados que estos| dentro del mismo grupo” (p. 165).
Ademas, afirma, como hipdtesis que aquellas confusiones intelectuales son
antiguas y también deliberadas.

Para argumentar esta hipétesis, esboza de manera breve la forma como
se fue produciendo un sistema histérico que, al mismo tiempo, fue adquirien-
do conciencia de si mismo. En este proceso, aclara, se fueron desarrollando
marcos de referencia intelectuales, y/o ideolégicos, que sirvieron y todavia
sirven para justificar este sistema. En este contexto de reflexion el autor ex-
plica seis realidades contradictorias. La primera es aquella en la que se repro-
duce un sistema interestatal producto del desarrollo del sistema mundo. En
este contexto, dentro de estos Estados se fueron dando dos situaciones dife-
rentes: mientras las presiones econémicas se daban a nivel internacional, los
procesos politicos se presentaban a nivel nacional. La segunda contradiccién
surge de la necesidad de expansién de la producciéon capitalista, que provoca
la incorporacién de otros pueblos al mercado. Asi se produce la necesidad de
generar cambios culturales en direccién a la occidentalizacién y la moder-
nizacion, confundiendo ambas. La tercera realidad impone la acumulacién
interminable del capital, lo cual implica més trabajo y menos paga para el
trabajador. En la cuarta, el capitalismo, como sistema, debe transformarse,
por lo menos formalmente, para mostrarse novedoso y evidenciar esta no-
vedad como una virtud. Pero la novedad y su implementacién socavan la
legitimidad de la autoridad del Estado. Sin embargo, por ser el capitalismo
un sistema polarizador, ha producido progreso y deterioro, riqueza visible y
empobrecimiento real. Esta es la quinta realidad. Por ultimo, la sexta contra-
diccidén hace referencia a la economia-mundo capitalista como sistema his-
térico del que se prevé que sus propias contradicciones produciran su final.
Sin embargo, existe incertidumbre al pensar la transicién de este sistema: se
niega la posibilidad de su muerte y se afirma un nuevo nacimiento sistémico.

A partir de estas realidades, todas ellas contradictorias, se muestra la
poca neutralidad que, en general, tienen las construcciones del concepto cul-
tura. De manera critica, se aclara que el sistema mundo moderno capitalista
ha requerido de determinados marcos de referencia intelectuales y/o ideo-
légicos para reproducir aquellas realidades, a pesar de sus contradicciones.
Esta afirmacién es importante tomarla en cuenta, porque lo que Wallerstein

Segunda parte. Posibilidades de apertura (97



esta diciendo es que el sistema mundo moderno capitalista, que para no-
sotros es la Modernidad occidental colonial eurocéntrica, produjo su propio
marco categorial para hacer posible la reproduccién de aquellas seis necesi-
dades, a pesar de sus contradicciones. Por ello, plantea que este marco cate-
gorial ha sido producido para que sirva como la ideologia del universalismo y
el racismo-sexismo, que son un par simbiédtico y de manera complementaria
sirven para encubrir y/o justificar aquellas contradicciones en favor de la pre-
produccién del sistema mundo moderno.

En su argumento, en primer lugar, plantea que la ideologia del universa-
lismo, aplicada en el sistema interestatal, impone una serie de instituciones,
teorias, convenciones, valores y medidas universales (Derechos Humanos, por
ejemplo) que deben aplicarse a méas de 150 unidades estatales que ademaés
son el resultado de un numero mayor de unidades anteriores. La ideologia del
racismo-sexismo se despliega en Estados soberanos con una Unica divisién
del trabajo, que legitima desigualdades y jerarquias (colonizacién, esclavitud,
por ejemplo) o sea, racismo. Al mismo tiempo, la terminologia racista esta
revestida de lenguaje sexista: raza superior masculina, raza inferior feme-
nina. En segundo lugar, a partir de asumir una nocién universal para la cul-
tura occidental, se difunde una idea de ser moderno que va a significar ser
occidental, a través de la religién, las lenguas o los principios universales de
ciencia, que fueron los que difundieron una idea de tecnologia occidental ba-
sada en supuestos principios universales de ciencia. Se ilustra también coémo
un modo aparentemente universal de multiculturalidad, diversidad, etc., ha
justificado la diversificacion de la educacién en distintas culturas, pero para
prepararlos en diferentes tareas dentro de una Unica economia.

Luego, postula que las ideologias de universalismo, racismo-sexismo
contribuyen a imponer la tercera contradiccion. Esta se manifiesta en la exi-
gencia de mayor tiempo laboral a los trabajadores, cada vez con menor remu-
neracion. Asociado a lo anterior, la ética universal del trabajo justifica todas
las inequidades existentes, puesto que es un universalismo que ha impuesto
la naturalizacién de una idea en la que los ingresos desiguales se han con-
vertido en una especie de norma universal, la cual sirve para compensar la
eficiencia. Asi, se plantea que el racismo-sexismo crea “una profunda correla-
cién entre los grupos de estatus bajo y los bajos ingresos” (Wallerstein, 1999,
p. 179). Aqui, “la cultura (uso II) se convierte en la explicaciéon de la causa” (p.
179), hasta naturalizar la idea producida por la ideologia del racismo-sexismo;
es decir, se argumenta la no eficiencia desde la diferencia cultural o sexual.

En cuarto lugar, pone en evidencia la contradiccién ubicada entre la no-
vedad, el cambio, el progreso y la estabilidad que busca el Estado. Esta ultima
se refiere a la legitimidad basada en la idea de una colectividad ficcionada. En

98 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



este caso, se trata de la hipotética idea de una Nacién cohesionada a partir
del patriotismo argumentada en la cultura (uso I) que recurre a otras ideas
complementarias, como folklore, por ejemplo, que son vitales para producir
aquella aparente estabilidad. Por ello, los particularismos no sirven, sobre todo
en el caso de los derrotados, y la legitimidad puede verse en los principios
universales del cambio politico y social, que seria el caso de la cultura (uso II).

En quinto lugar, se muestra una justificacion ideoldgica del universa-
lismo y el racismo-sexismo que sirve para consolidar este patrén de poder.
Se dice que el desarrollo es derecho de todos los Estados, queriendo significar
que es universal (uso I). Sin embargo, cuando se sienten las diferencias en el
desarrollo de los Estados, entre Estados ricos y Estados pobres, se relaciona
con la cultura y las capacidades racionales de sus portadores (uso II). Es decir,
el desarrollo esta en la racionalidad dominante y es dificil de lograr por las
otras culturas que tienen otras racionalidades no-modernas.

En sexto lugar, la incertidumbre para pensar la muerte del sistema
mundo moderno y la decadencia de los Estados poderosos ha hecho que se
planteen dos formas que sirven para enfrentar esto. Por una parte, se nie-
ga que aquello esta sucediendo o que sucederd y, por otro, es fundamental
acoger el cambio. En el primer caso, se niega que eso esté pasando, dada la
fortaleza y superioridad de la cultura dominante (uso 1II), y estos problemas
son atribuidos a ilusiones pasajeras, causadas por liderazgos débiles. En este
caso, la salida para acoger el cambio implicara un racismo-sexismo extremo.

Este argumento, que devela el intento de encubrir las contradicciones
producidas por la Modernidad eurocéntrica, afirma también que la categoria
cultura, en su sentido universal, sirve para instrumentalizar el universalismo
y el racismo-sexismo, pareja de ideologias utilizadas como medios poderosos
para contener tensiones contradictorias del sistema mundo moderno. Dichas
ideologias sirven para producir el cambio y la transformacién, que se expre-
san de manera diferente en sus teorias del progreso y la concientizacién de
grupos oprimidos. También se argumenta que esto ha llevado a usos extraor-
dinariamente ambivalentes entre ideologias que, aunque el autor no lo expre-
sa, deja entender que son lo que en nuestro medio se conoce como derecha e
izquierda. Este conflicto lo denomina campo de batalla ideoldgico, que, en ul-
tima instancia, es ficticio, porque afirma que los movimientos antisistémicos
(en este caso, los de izquierda) han servido para llevar a cabo el suenio liberal,
mientras dicen ser sus criticos acérrimos.

Este es otro punto fundamental para nuestro analisis, porque en aquel
campo de batalla, ficticio para Wallerstein, se ubican en el mismo lado los
procesos de izquierda y derecha; como expresa también, pero desde otro hori-
zonte politico Evo Morales en varios de sus discursos fuera de Bolivia, cuando

Segunda parte. Posibilidades de apertura ( 99



dice: “Uds. han separado el mundo entre capitalismo (derecha) y socialismo
(izquierda). Mientras que para nosotros el mundo se diferencia entre ‘vivir
bien’ y ‘vivir mejor’”. Esta ultima expresion, que no es exclusiva de Evo Mo-
rales, es el modo como se enuncia un posicionamiento politico surgido en un
horizonte de sentido distinto, del que Morales es uno de sus representantes,
y delimita un campo de batalla que no es ficticio. Este, a diferencia del que
plantea Wallerstein, contiene una dinamica en la que se estan moviendo ac-
tualmente los procesos politicos en Bolivia y en algunos otros paises.

Con Wallerstein, pero més alla de él, como critica al pensamiento de
la Modernidad eurocéntrica, esta reflexiéon la formulamos como una criti-
ca trans-ontolégical, que presenta la cultura como algo més que un ficti-
cio campo de batalla ideolégico que contiene un conflicto entre sistemas de
representacién distintos: por una parte, el que hace a la Modernidad euro-
céntrica y colonial, y por otra, el de los pueblos andinos que tuvieron su refe-
rencia histérica mas importante en el Tawantinsuyu, referente inscrito en la
historia de larga duracién para los pueblos originarios, en el caso especifico
de los Andes bolivianos.

Actualmente estos dos sistemas de representaciones han sido iconiza-
dos en un par antagénico contradictorio. El primero, que contiene la idea de
vivir mejor, lleva la contradiccion expresada por Wallerstein entre derecha e
izquierda, asumidas ambas como saqueadoras de la naturaleza, ya que su
modo de produccién dominante reproduce la idea de crecimiento al infinito.
El segundo, entendido como vivir bien y caracterizado mas alla de las relacio-
nes de mercado capitalista, se articula con el equilibrio y la redistribucion sin
acumulacién ni crecimiento infinito.

DEL SENTIDO: LA COLONIALIDAD FESTIVA

LA IDENTIFICACION DE LA COLONIALIDAD FESTIVA PASA NECESARIAMENTE
por una comprensioén distinta de lo festivo que trasciende su sentido colonial
como fiesta y se abre a la dinamica festiva, como proceso complejo. En este,
diversos conflictos® sirven para hacer evidente la disputa intercultural entre
dominacién y liberacién, como colonialidad y descolonizacién. Pero este pa-

' Juan José Bautista aclara: “esta teoria critica ya no es ni puede ser meramente 6ntica, ni sélo ontolégica,
sino trans-ontolégica, porque cuestiona, critica o sea pone en crisis a la modernidad en su conjunto, pero,
desde mas alla de ella. Esta posicién ya no toma a la modernidad como su fundamento, por ello no la afir-
ma positivamente, porque ya no esta al servicio del proyecto de la modernidad, sino de la humanidad que
esta modernidad ha excluido, negado y empobrecido durante estos 500 afios y que hoy por hoy alcanza al
80% de la humanidad” (2013, p. 89).

2 Por ejemplo, en este volumen, en la primera parte, se desarrollan algunos tipos de conflicto.

100) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacion



saje de la fiesta a la dinamica festiva, asi como se mostro en el transito de la
cultura a la interculturalidad, fue resultado de algunas décadas de reflexion
en las que la necesidad de comprender nuestra realidad fue enriquecida por
el trabajo de pensadores que intentaban desprenderse de la colonialidad del
saber y producir un pensamiento localizado mas alla de la Modernidad eu-
rocéntrica.

En este sentido, no es posible la comprensién distinta de lo festivo, de
modo que permita trascender el sentido colonial de la fiesta y develar en de-
talle el proceso de colonialidad festiva, si no se cuenta con las categorias que
orienten el giro de nuestro pensar en direccién de un horizonte de sentido
distinto al de la Modernidad eurocéntrica. Por esta razén, este es un intento
preliminar de problematizacién, porque, si bien contamos con algunas cate-
gorias generales que permiten desarrollar este proceso, no son suficientes.
Queda, entonces, pendiente el proceso de construccién categorial, al que de-
dicaremos un trabajo posterior.

Por ello, inicialmente, desarrollamos una especie de mapa que nos pue-
de ayudar a comprender los sentidos en este campo de batalla, a partir del
cual se pueda iniciar un proceso de comprensién de la complejidad que en-
vuelve a la colonialidad festiva. Para comprender este proceso es importante
aproximarse a lo festivo tomando en cuenta lo que mencionamos en lineas
anteriores con relacién a la diferencia entre lo dado y lo ddndose. La realidad
festiva, vista como proceso, esto es, dotada de movimiento y con posibilidades
de direcciones diversas, se orienta hacia horizontes que pueden ser domi-
nadores o, en su caso, liberadores. Asi, la colonialidad festiva se refiere a un
proceso que implica movimientos que estan orientados hacia un horizonte
dominador.

Este proceso, entonces, va a ser un modo, entre muchos, de legitimar y
consolidar el proyecto de dominacién colonial de la Modernidad eurocéntrica
a partir, primero, de la enajenacion y, luego, del vaciamiento de contenidos de
las cosmovisiones de los pueblos a los que se quiere dominar. Aquellos con-
tenidos fueron y todavia son utiles, en algunos casos, para la construccién de
un tipo de conocimiento que pueda servir para producir nuevos sentidos de
reproduccién de la vida a través de lo festivo.

La colonialidad festiva es aquella practica politica que ha sido encubierta
durante varios siglos y se ha ocupado de transformar aquellas fiestas-rituales
que en realidad eran procesos y practicas de celebracién de la vida, y la manera
en la que sus propios actores pensaban acerca de estas. Dicha transformacion
ha modificado ciertas practicas festivas en el sentido de su produccién y repro-
duccién. Las dimensiones rituales, productivas y sensibles que se manifesta-
ban de manera integral como disfrute de la reproducciéon de la vida, desde lo

Segunda parte. Posibilidades de apertura ( 101



festivo, entendidas como vivir bien en comunidad, han transitado hacia otras
que han sido reducidas a la idea de fiesta como ocio individual.

La identificacion de la colonialidad festiva es un primer paso para de-
sarrollar un movimiento alternativo a su concepcién, porque se trata de una
manera autoconsciente de nombrar aquel proceso colonial que ha sido im-
puesto para transformar la dimension de lo festivo y reducirla a simple di-
versién individual, primero como ocio y luego como mercancia. Una reflexién
preliminar sobre la diferencia entre lo festivo y la fiesta fue realizada hace
algunos anos (Romero, 2012a). En tal reflexion se muestra que la fiesta tiene
limitaciones en tiempo y espacio y que su énfasis es el consumismo y la di-
versiéon individual, como un culto al individuo que responde a los parametros
impuestos por el patron global de poder colonial dominante.

Lo anterior se debe a que aquellos parametros impuestos partieron de
lasideas de salvajismo y barbarie, todavia vigentes como representaciones de
lo no-europeo. Aquellas ideas introducidas en el proceso colonial para nom-
brar a los pueblos indigenas y naciones originarias fueron utilizadas en el
siglo XIX de modo opuesto al de civilizacién. Con esta légica se han instalado
intentos de domesticacién y limpieza de ciertas practicas festivas que han
servido para uniformar los modos de vida de acuerdo con el orden colonial
impuesto. Ademas, en el orden colonial existen una serie de jerarquias® cons-
tituidas e instituidas por el proyecto dominante que han ordenado referentes
determinados, influyentes en las transformaciones de los procesos festivos.
El proceso de colonialidad, en su manifestacion especifica como colonialidad
festiva, no hubiera sido posible sin el desarrollo de otros procesos orientados
a la dominacién, producidos desde 1492 con el descubrimiento del Atlanti-
co. Uno de ellos es el establecimiento de un patrén global de poder colonial
dominante que impuso lo que ahora se conoce como colonialidad del poder.

Para entender mejor esta idea aclaramos cada uno de sus componentes.
La nocién de patrén se refiere a un comportamiento compartido socialmente
y aprehendido en comunidad; por ejemplo, existen patrones estéticos, patro-
nes éticos, patrones religiosos, etc. El conjunto de estos configura lo que algu-
nos denominan la identidad colectiva. Dichos patrones sirven para consolidar
una forma compartida de reproducir las practicas en el comportamiento de
la vida cotidiana. Sin embargo, siempre se ha hecho énfasis en los patrones
estéticos y/o culturales y casi nunca se ha puesto en evidencia la manera en
la que se han impuesto los mismos. Estos procesos de predominancia de al-

* Ramon Grosfoguel despliega una serie de jerarquias que han sido constituidas a lo largo del proceso colo-
nial. Se trata de las jerarquias de clase, lugar, raza, etnia, género, sexo, espiritual, y epistémica y lingiiistica
(2006).

102 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacion



gunos patrones y no de otros tienen directa relacion con el poder y la manera
en la que este se impone sobre los diferentes grupos.

En este caso, nos referimos a un patrén de poder, es decir, a la imposi-
cién de una concepcién especifica de comprender y desplegar el poder, com-
partido y aprendido por un area cultural especifica: se trata de una nociéon de
poder entendido como dominacién que constituye las diferencias entre seres
humanos, entre unos que dominan y otros que, necesariamente, deben ser
dominados.

Este patrén de poder que impone el proceso colonial opta por un sen-
tido negativo de la idea de poder, puesto que lo instaura como dominacion.
Con ello da lugar a la dominacién colonial, la cual se establece en un lugar
especifico y concreto.

Se funda en la imposicién de una clasificacién racial/étnica de la poblacién del mundo
como piedra angular de dicho patrén de poder y opera en cada uno de los planos, ambitos
y dimensiones, materiales y subjetivas, de la existencia social cotidiana y a escala socie-
tal. Se origina y mundializa a partir de América. Con la constituciéon de América (Latina),
en el mismo momento y en el mismo movimiento histérico, el emergente poder capitalis-
ta se hace mundial, sus centros hegemonicos se localizan en las zonas situadas sobre el
Atlantico —que después se identificaran como Europa-y como ejes centrales de su nuevo
patrén de dominacién se establecen también la colonialidad y la modernidad. En breve,
con América (Latina) el capitalismo se hace mundial, eurocentrado y la colonialidad y la
modernidad se instalan asociadas como los ejes constitutivos de su especifico patrén de
poder, hasta hoy. (Quijano, 2000, p. 432)

La clasificacién social mencionada atraviesa todos los campos de la
realidad y sirve para producir las identidades que han sido impuestas poli-
ticamente como parte de una escala de ascenso que, para el caso de Bolivia,
se ha impuesto desde lo indio y transita hacia lo europeo-occidental-moder-
no, pasando por lo cholo, lo mestizo y lo criollo. Esta ha sido la manera en
la que se ha clasificado a la poblacién de Bolivia desde su fundacién hasta
la constitucién del nuevo Estado Plurinacional. Es dentro de este modo de
clasificaciéon donde se ha estratificado también lo festivo. Entonces, aquellas
manifestaciones de lo festivo-ritual desarrolladas en areas rurales y urbanas
fueron haciendo parte de aquella inferiorizacién establecida por la clasifi-
cacién social impuesta. De esta manera, lo festivo-ritual quedé reducido a
presterio en las ciudades, con el estigma de ser borrachera de indios. Para su
limpieza se la convirtié en manifestacion folklérica desarrollada por la pobla-
cién inculta que habita las ciudades. En este caso, la clasificacién social de lo
festivo se ocupa de definir determinadas practicas que deberian ser erradica-

Segunda parte. Posibilidades de apertura ( 103



das, con base en los estdndares establecidos por aquel patréon global de poder
colonial dominante.

Asi como se ha impuesto una escala de identidades que va de lo indio
a lo europeo moderno y occidental, en analogia con el proceso de evolucién
que se desplaza de lo salvaje a lo civilizado, la colonialidad ha generado su
propia manera de producir y comprender el conocimiento, hasta constituirse
como el unico modo de conocimiento que puede ser considerado universal.
Paralelamente a este proceso se estaba desarrollando otro, a partir del cual se
estaba vaciando de contenidos los conocimientos originarlos.

En los pueblos indigenas y naciones originarias el momento de la fies-
ta-ritual es aquel en el que se hace evidente el conocimiento profundo de la es-
piritualidad, como practicas de reciprocidad con lo sobrenatural. Pero también
como conocimiento que ha hecho posible, a lo largo de los siglos, la reproduc-
cién de la comunidad humana, esto es, la produccién, reproduccion y transfor-
macién del alimento en comida y en bebida, fundamental para la reproduccién
de la vida como momento festivo. En este momento, se resuelven los proble-
mas relacionados con la organizacién de la comunidad como el espacio funda-
mental para la reproduccién de la vida. En el tiempo festivo se hace evidente
el conocimiento de una especifica organizaciéon politica, juridica y econémica.

En conjuncién con lo anterior, las danzas, las melodias y los instru-
mentos que intervienen en el momento festivo denotan el conocimiento de
los ciclos del tiempo y sus particularidades con relacién a los ciclos de repro-
duccidén de la vida, a las rotaciones de la tierra con relacién a la siembra o a
los ciclos de pesca y caza en los territorios de bosque tropical y de ribera. Con
todo esto queremos decir que el momento de lo festivo es el momento de la
reproduccién por excelencia, de los saberes construidos milenariamente por
los pueblos.

Entonces, la colonialidad del saber, en su forma de aproximacion a las
practicas en general y a lo festivo en particular, se ha ocupado de vaciar aque-
llos contenidos profundos que eran parte del modo de ser y de vivir la vida en
los Andes y la Amazonia. Es este mecanismo el que ha producido el mito del
conocimiento universal, como parte de una geopolitica del conocimiento que
ha servido para desplegar el encubrimiento de la vida como vivir bien.

Asi, con el despliegue de una geopolitica del conocimiento impuesta
desde la Modernidad eurocéntrica y desde el pensamiento colonial, se ha
producido la fetichizacion de lo festivo, como consecuencia del proceso de
encubrimiento producido por la irrupcién e imposicién del proyecto civiliza-
torio eurocéntrico, moderno y colonial, sobre otro proyecto civilizatorio que
actualmente, por lo menos en Bolivia, esta constituido desde la racionalidad
de los pueblos indigenas y las naciones originarias.

104 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacion



DE LA ESTRATEGIA: FETICHIZACION DE LO FESTIVO

EN ESTE CASO LA FETICHIZACION SE REFIERE A LA SUPLANTACION, A HACER
aparecer como evidente algo que fenoménicamente no es en realidad. Se tra-
ta de una manera de encubrir lo real del fenémeno con otra cosa. Para el caso
del fetichismo de la mercancia, se trata de encubrir el valor de uso de las co-
sas por el valor de cambio. En el momento en que se asume este Ultimo valor
como el Unico, el objeto se vuelve un fetiche. La fetichizacién de lo festivo
pasa primero por su objetualizacién, esto es, su transformacién de proceso di-
namico en objeto cosificado, orientado al uso politico colonial, primero, como
demonizacion, y luego como folklorizacion, en sentido peyorativo y vaciando
sus contenidos histéricos, culturales y politicos.

Este proceso, que también es parte de la colonialidad festiva, se ha
constituido para vaciar de contenido las fiestas-rituales que son, por lo ge-
neral, parte de los ciclos agrarios. El sentido de la categoria fetichizacién ha
sido desarrollado para des-encubrir la economia moderna, porque era funda-
mental “sacar a la luz la ley econémica que rige el movimiento de la sociedad
moderna” (Marx, 2008, p. 8). La ley econémica a la que se refiere Marx ha sido
producida por la economia politica moderna, un marco categorial construido
para nombrar y delimitar las relaciones de produccién que, como lo demues-
tra el autor citado, ha encubierto lo real de la realidad en la producciéon de la
mercancia.

Para comprender mejor la idea de fetichizacién festiva, es importante
aclarar, con respecto a la cita de Marx y el tema del fetichismo, que el filésofo
no habla de las personas en si, sino que se trata de una subjetividad consti-
tuida en los protagonistas de estos procesos en el siglo XIX.

Dos palabras para evitar posibles equivocos. No pinto de color de rosa, por cierto, las figu-
ras del capitalista y el terrateniente. Pero aqui sélo se trata de personas en la medida que
son la personificacién de categorias econémicas, portadores de determinadas relaciones
e intereses de clase. Mi punto de vista con arreglo al cual concibo como proceso de histo-
ria natural el desarrollo de la formacién econémico-social, menos que ningun otro podria
responsabilizar al individuo por relaciones de las cuales él sigue siendo socialmente una

creatura por mas que subjetivamente pueda elevarse sobre las mismas. (Marx, 2008, p. 8)

4 Este real encubierto es el trabajo vivo y se refiere a lo que renuncia el trabajador al producir una mercan-
cfa, que se encubre con la idea de valor de cambio. Por ejemplo, un trabajador renuncia a ocho horas de
su vida, para trabajar en la produccién de una mercancia, y el que adquiere esta mercancia deberia poder
pagar la misma devolviéndole ocho horas de vida al trabajador. Lo que se ha hecho es poner un precio a las
horas trabajadas, introduciendo categorias que describen los componentes superficiales del proceso y con
esto se ha logrado encubrir el proceso de produccién y fetichizarlo, beneficiando al capitalista y destrozan-
do la vida del obrero.

Segunda parte. Posibilidades de apertura ( 105



Estamos enfrente de una afirmacién muy seria: las personas “son la
personificacién de categorias”. Esto significa que las personas actian en su
vida cotidiana desplegando sus practicas con base en las ideas contenidas en
clertas categorias, por lo cual, la idea de lo real con la que viven las personas
responde mas a ciertas categorias construidas para servir a ciertos intereses
y no necesariamente a la realidad. Es esto lo que Marx nos quiere decir con la
idea de fetichizacion. De aquel tiempo en el que Marx expresaba el problema
de la fetichizacion de la mercancia, en términos de relaciones e intereses de
clase, hasta ahora, se ha fortalecido mucho més el arsenal categorial de la
economia politica moderna, de las ciencias sociales y las humanidades en ge-
neral. De otro lado, la percepcién de los problemas y la complejidad de la rea-
lidad se han ampliado. Esto significa que actualmente todos somos, en mayor
o menor grado, portadores de aquellas relaciones de intereses contenidas en
las categorias que han sido construidas para producir una idea de verdad.

Enrique Dussel (2009) retoma la idea de fetichizacién de Marx. En este
caso, su interés ya no es la economia, pues su preocupacién se dirige a de-
sarrollar una critica a la filosofia politica moderna®™. La idea de fetichizacion
del poder se da cuando este se desnaturaliza, se corrompe y se instaura como
despotismo y dominacion. Esta corrupcion, a partir de la cual se ejerce el po-
der como dominacién, se produce por la ruptura de la relacién complemen-
taria entre la potestas (la apariencia fenoménica) y la potentia (su fundamento
ontolégico); es un momento en el que el sujeto o los sujetos que ejercen el
poder delegado piensan que ese poder se funda en ellos y que ellos son el
poder mismo.

El ejercicio del poder fetichizado se ha desarrollado al tiempo que la do-
minacién colonial se desplegaba y ha servido para contaminar otros campos
de la realidad, entre ellos, el festivo. Entonces, la fetichizacién de lo festivo
es consecuencia del proceso de encubrimiento producido por la irrupcién e
imposiciéon del proyecto civilizatorio moderno, eurocéntrico y colonial, sobre
otro proyecto civilizatorio existente en aquel tiempo, con sus propias con-
tradicciones internas, y constituido hasta cierto momento histérico como
Tawantinsuyu.

* “Asi como la critica de la economia politica de Marx partia de la ‘comunidad de vivientes’ de los que
trabajan, y donde cada trabajador era considerado como ‘trabajo vivo’, lo que permitia precisar la prime-
ra distincién: entre trabajo vivo y trabajo objetivado (el cual, en su desarrollo, funda la distincién entre
valor de uso y valor de cambio, en cuya disyuncién originaria estribaria toda posibilidad de fetichismo o
explotacién econdmica) de la misma manera la critica de la filosofia politica de la liberacién parte de una
categoria fundamental que organizara todo el sistema de las categorias restantes. Esta categoria es la del
poder politico, que se escinde por la diferencia ontolégica originaria entre lo que denominaremos potentia
(el poder politico todavia en si, en la comunidad politica o en el pueblo) y potestas (el ejercicio delegado del
poder politico institucionalizado)” (Dussel, 2009, p. 12).

106 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacion



Esta forma fetichizada de comprender lo festivo en Bolivia ha trascendi-
do el momento colonial, el momento republicano y sigue presente en tiempos
del Estado Plurinacional. La fetichizacién de lo festivo se ha hecho evidente
desde el inicio del proceso colonial con la demonizacién de las practicas y
procesos rituales. Inmediatamente, luego de la derrota de Atawallpa en Caja-
marca, la demonizacién se institucionaliza con la politica de Extirpacién de
Idolatrias. Ya en el siglo XIX se realiza una transicién de un modo enajenante
a otro tolerante con el uso de la nocién de folklore. Esta servira para reem-
plazar la antigua nocién de idolatrias y ampliar el sentido hacia lo exdético
tolerable. De este modo, se instrumentalizaran ciertas imagenes iconizadas
para representar a las nacientes naciones modernas y su nueva identidad.

La folklorizacién es también otra forma de fetichizacién de lo festivo.
Para fines del siglo XX la estrategia colonial serd reformulada a partir de una
nueva nocioéon: el patrimonio. Esta sera la que remplace la nocién de folklore
y de cultura popular. Pero, sobre todo, servira para relanzar al capitalismo
moderno eurocéntrico hacia un campo todavia no apropiado por las grandes
transnacionales. Es un tiempo en el que nuevas categorias entran en accion:
industrias culturales, consumo cultural, entre otras, las cuales, si bien surgie-
ron como critica de los proceso de reproduccién del capital, seran instrumen-
talizadas para este fin.

DE LA POSIBILIDAD DE SALIDA: EXTERIORIDAD Y DINAMICA FESTIVA

LA DINAMICA FESTIVA ESTA DIRECTAMENTE LIGADA A LA NOCION DE EXTE-
rioridad, porque surge en el mismo momento en el que, irrespetuosamente y
acorde con la ética de la vida®, la alteridad abre el mundo, que se habfia ce-
rrado desde, por y para la dominacion?. Asi como lo distinto se revela contra
la diferencia en el espacio de la totalidad y se enuncia como exterioridad, la

% La ética de la vida es aquella que esta presente en las comunidades indigenas de los Andes y la Amazonia
y se reproduce de manera aislada en algunas ciudades, dominada, marginada y discriminada por la ética
moderna. La posibilidad de construccién de una nueva ética Util para la produccién y reproduccién de
la vida, que Bautista (2014) la denomina “del bien comun”, necesita producir otros valores que tomen en
cuenta las relaciones entre humanos y de estos con la naturaleza, presentes en aquellas comunidades.
Esta ética del bien comun -referida al interés de todos los afectados, para no solo cuestionar los valores
del mercado-mundo, sino para anunciar otro mundo donde la institucién humana llamada mercado sea
quien gire en torno del ser humano- necesita producir otros valores acordes con esta nueva correlacién
entre los sujetos humanos y de los sujetos con la naturaleza, porque el mercado moderno es quien los esta
destruyendo. Entonces, el problema ya no es destruir toda institucién llamada mercado en general, sino
transformar desde dentro el mercado moderno para producir otra concepcién, otra idea de mercado que
tenga como valor central el bien comun de los sujetos humanos, pero que también respete la naturaleza.

¥ En este caso existe una especificidad en la forma de dominacién impuesta, se trata de la dominacién
colonial.

Segunda parte. Posibilidades de apertura ( 107



fiesta-ritual se revela en el mismo espacio en el que se impuso el carnaval,
y lo tensiona y conflictia para develar aquellos movimientos que producen
nuevas direcciones y sirven para poner en evidencia la dinamica festiva. Por
esto, es importante partir de la comprension de la exterioridad y su relacion
con la totalidad.

La nocién de exterioridad, pensada por la Filosofia de la Liberacién, esta
directamente relacionada con la nocién de totalidad. Por esta razén, para
comprender el despliegue de la exterioridad, como una de las fuerzas que
recupera su propia direccién en el campo de lo festivo, es importante aclarar
que en la filosofia clasica la totalidad se refiere a la explicacién racional de la
realidad y de los hechos. Se la explica como un todo estructurado y dialéctico
que puede ser racionalizado y comprendido a partir de un uso racional de la
conciencia.

A diferencia de esta concepcién, que en muchos casos se la reproduce
como algo dado, la Filosofia de la Liberacién —que ha producido su pensamien-
to desde un lugar socio-histérico distinto al de la filosofia clésica, y en el que
se ha sufrido la imposicién de una idea de verdad que no alcanza a repre-
sentar ni la vida, ni los valores, ni las creencias producidas por las culturas
existentes—ha ampliado la obviedad del mundo imperante y al mismo tiempo
ha relativizado aquella idea de totalidad dominadora.

La Totalidad reinante produce una pseudofilosofia negativa (el positivismo légico): se nie-
ga el pensar critico, porque de hecho se asume existencialmente el obvio mundo impe-
rante. El pragmatismo encubre una ontologia implicita que no se intenté desvelar porque
la praxis seria entonces criticada. Habiéndose confundido el Todo con el solo polo domi-
nador, lo dominado viene a ser la di-ferencia (“lo otro”) interna a “lo Mismo”. Si ese “otro”
irrespetuosamente intentara arrogarse el derecho, la justicia, de declararse no di-ferente
sino dis-tino, “fuera” entonces de la Totalidad o como “exterioridad” (el realmente Otro),
significarfa un peligro para “lo Mismo” como totalidad-dominadora. En este caso habria
que eliminar a “el Otro”, que defiende su “exterioridad”: esa es la causa de los “campos de
concentracién”, de la identidad totalizante del totalitarismo hitleriano o fascista; esa es la
causa de los trabajos forzados de la Siberia de la “dictadura” pretendida del proletariado;
esa es la causa de la represién contra el “negro en Estados Unidos; esa es la causa por la
que los regimenes policiacos luchan cuando lo reducido a ser “lo otro” defiende su digni-
dad de ser. (Dussel, 1973, pp. 117-118)

La totalidad, entonces, es la diferencia impuesta con, por y para la do-
minacién. Es una diferencia creada para la dominacién, que niega el pen-
sar critico porque podria cuestionar tal diferencia y que descalifica todo de
acuerdo con la visién de la totalidad dominadora, de modo que todo aquello

108 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacion



que no es parte del polo dominador es adjudicado al dominado como dife-
rente. Mientras que la exterioridad es el resultado del cierre de la totalidad
sobre si misma, es la negacién de la diferencia dominada y es la interpelacién
de esa diferencia, como lo mismo de la totalidad, desde la distincién. Para el
caso de la dindmica festiva en Oruro, entre el afio 1992 y el 2002 se abria un
boquete en el cierre de aquella totalidad eurocéntrica y con el “irrespeto” se
anteponia la distincién: No somos Carnaval, somos Anata, era el mensaje’®.

El horizonte ontolégico de nuestro mundo ha sido abierto desde la Alteridad, desde la me-
ta-fisica, desde la ética (el encuentro hombre-hombre es ética; la relacién hombre-cosa
es 6ntica u ontologica, econdmica, mundana) [...]. Nuestro mundo no ha sido sélo peda-
gbgicamente abierto desde el Otro; nuestro mundo queda esencialmente abierto desde la
Alteridad, es alterativo por su propia naturaleza. El Otro es el origen primero y el destina-

tario ultimo de todo nuestro ser-en-el-mundo. (Dussel, 1973, p. 123)

Entonces, aquella distincion era sobre todo una irrupcién que contenia
en toda su complejidad valores, sensibilidades, creencias y formas producti-
vas y reproductivas de la vida. En Oruro se hacian evidentes en los colores,
los movimientos, las melodias, los olores, pero en especial servian para inter-
pelar un sentido que orientaba hacia un horizonte que estaba descentrando
la totalidad eurocéntrica. Se trataba de un horizonte distinto que, al mismo
tiempo, orientaba hacia la insurgencia y producia un éxtasis festivo, el cual,
hasta el dia de hoy, es negado, racializado y rechazado por una parte de la
poblacién urbana de Oruro.

En este devenir pudimos visibilizar aquel acontecimiento festivo como
exterioridad, luego de un proceso de diez afos, y asi se transformé nuestra
propia manera de situarnos y relacionarnos con la realidad festiva de Oruro.
Este proceso significé un giro que implicaba un pasaje de un sujeto objetivo
situado en el paradigma de la conciencia®, entre sujeto-objeto, teoria-practi-
ca, hacia otro sujeto festivo intersubjetivo, moviéndose desde la experiencia
en el horizonte de la produccién y reproducciéon de la vida.

El afio 1992 es el inicio de la realizacién de un evento insurgente indigena denominada Anata Andino que
cuestiona 500 afos de colonialismo y exige la descolonizacién. Aunque en los afios sucesivos este es in-
cluido como parte del Carnaval de Oruro, en el afio 2002, luego de que la UNEsco otorgara el titulo de “Obra
Maestra del Patrimonio Oral e Intangible de la Humanidad” a este acontecimiento, que incluye a los indi-
genas; el Anata Andino aclara su lugar e insurge expresando que ellos son “Patrimonio Viviente, Natural,
Material y Tangible de las Naciones Originarias”. Rechazan ser patrimonio intangible y rechazan ser parte
de las “Naciones Unidas”. Claramente se enuncia la exterioridad.

El paradigma de la conciencia es parte de un marco conceptual producido por las filosofias cléasicas. Este
paradigma sostiene la idea de un sujeto autarquico, auténomo, reflexivo que posee la “capacidad” de la
conciencia de si. Se trata de un pensamiento que parte de si mismo y regula todo en el mundo y es puesto
en evidencia por Karl Otto Apel. Este tema puede ser ampliado en Apel (1991) y Apel, Dussel (2005).

Segunda parte. Posibilidades de apertura ( 109



A partir de aquel giro pudimos comprender de otra manera lo que su-
cedia en el espacio festivo de Oruro, y aquella claridad tomé la forma de di-
namica festiva, la misma que habia estado compuesta por tres modos de
reproduccién de lo festivo que, desde la representacion de la poblacion de
Oruro, constituian lo que se denomind y todavia se denomina, de manera ge-
nérica, Carnaval de Oruro. Por una parte, una fiesta patronal en homenaje a
la Virgen de la Candelaria que no se celebraba en el dia consagrado (el 2 de fe-
brero) y que convocaba a inmigrantes rurales asentados en la ciudad; por otra
parte, mascaradas y juegos callejeros que con el tiempo perdieron importan-
cia y que reproducian la idea del carnaval europeo, en los que participaban di-
versos estratos sociales de la ciudad, y, finalmente, aquellas practicas rituales
desarrolladas en el contexto de la fiesta patronal que reproducian la légica y
la racionalidad de la fiesta ritual de la Anata, basada en la reciprocidad y la
redistribucion, acomodada de manera implicita en la fiesta patronal primero
y luego, desde 1992, de manera explicita, en el dia de la Entrada de la Anata®.

Hoy, toda esa complejidad muestra un mayor abigarramiento, pero des-
de cuando se dio aquel giro y a partir de ese modo distinto de comprender
aquel proceso en Oruro, se hicieron evidentes los movimientos, los sentidos,
los conflictos y los horizontes que se cruzan, se tensionan, se asocian o se
separan. Si bien actualmente hemos podido detectar, en un contexto de com-
plejidad entre el jueves de Anata y el domingo de Corso, algunos sentidos
evidentes expresados como totalidad y dominacién colonial, y como exterio-
ridad y liberacién o descolonizacién?, también estamos conscientes de que la
dindmica festiva contiene otras actividades relacionadas con practicas ritua-
les y festivas que hacen evidentes estas tensiones, que no son parte de lo que
se denomina Carnaval de Oruro.

Por una parte, se da el desborde notorio de las practicas rituales reali-
zadas durante todos los primeros viernes de cada mes a lo largo de los afios,
con cada vez mayor relevancia urbana de aquellos centinelas pétreos? que
son la marca de la ritualidad ancestral en la Serrania Sagrada de los Urus; por
otra, junto con el despliegue masivo de comparsas en los dias de tentacién,
sea en la zona norte, en la zona este o en la zona sur, se reproducen procesos
distintos a los mencionados entre fiesta patronal, Anata y Carnaval, a los que

% Lo que actualmente se conoce como Carnaval de Oruro es un proceso complejo con distintas actividades
en las que la poblacién se involucra a lo largo de todo el afo. Desde el afio 1992, como consecuencia de la
acumulacién histérica, el dia jueves previé a la Entrada del sdbado se realiza la Entrada de la Anata organi-
zada por la Federacion Sindical Unica de Trabajadores Campesinos de Oruro (FSUTCO), en la que participan
comunidades indigenas de los departamentos de Oruro, La Paz, Cochabamba y Potosi.

2 Ver: Romero (2007; 2009; 2012a; 2012b).

22 Aqui nos referimos sobre todo al Sapo (ubicado en la zona norte de la Serrania), a la Vibora (ubicado en la
zona suroeste de la Serrania) y al Céndor (ubicado al sur de la Serrania), que ocupan espacios rituales de
alta importancia para la poblacién de Oruro.

I110) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacion



no nos referimos en este ensayo. Ademas, a lo largo de todo el ano la ciudad
acoge una serie de entradas® en las que la danza, la musica y los discursos de
ldentidad abundan y son también evidencia de las tensiones ya mencionadas.

En todas estas actividades estan presentes, de muchos modos, la domi-
nacién colonial y la descolonizacién y se manifiestan en diferentes y distintos
sentidos, en los campos politico, econdémico, religioso y también festivo, que
es el que nos interesa ahora en estas reflexiones. La dindmica festiva, enton-
ces, al mismo tiempo que produce una apertura en la totalidad para com-
prender el espacio festivo de Oruro desde la exterioridad, contiene distintos
procesos a partir de los cuales se hacen evidentes movimientos que, por una
parte, orientan hacia un horizonte de sentido moderno eurocéntrico y, por
otra, insurgen a partir de la negacién del primero y muestran un horizonte de
sentido descolonizador.

Tomando en cuenta que la dinadmica festiva se refiere a un proceso com-
plejo en el que se manifiestan multiples movimientos que orientan diferentes
sentidos y direcciones, es importante precisar que en esta dindmica se impo-
nen aquellos que son parte del patrén global de poder colonial dominante, el
cual aparece como hegeménico. Sin embargo, las tensiones producidas por
dicha imposicién generan movimientos otros que, en determinado momen-
to y por algiin acontecimiento politico, insurgen como anti-hegemonicos. Es
esta disputa la que sugiere, por ahora, dos horizontes de sentido: uno como
colonialidad y otro como descolonizaciéon. Son estos los que deberan hacerse
visibles cuando se exprese la idea de dinamica festiva.

#  En Oruro y también en varias ciudades del pais se desarrollan lo que se denomina Entrada Universitaria
y se desarrolla en el mes de agosto, que es una réplica cosificada de las fiestas patronales, en las que se
han generalizado algunas danzas que son denominadas folkléricas. En esta misma légica en el mes de
septiembre son los colegios que realizan otra actividad del mismo tipo denominada Entrada Estudiantil.

Segunda parte. Posibilidades de apertura ( III






Tercera parte. Problematizacion

PRIMERA PROBLEMATIZACION: EL ARTE®

ESTE BREVE INTENTO DE PROBLEMATIZACION DE LA IDEA DE ARTE NO surge
por un interés académico, si bien hace parte de este campo, sino que es for-
mulado por un compromiso politico que orienta un sentido y una intencio-
nalidad descolonizadoras. Por esta razoén, esta problematizacion quiere poner
en evidencia un posible itinerario paralelo, de largo aliento, que hemos deno-
minado des-enajenacién de lo festivo-ritual.

Casi siempre el arte, en todas sus versiones: arte clasico, arte virreinal,
arte moderno, arte posmoderno, arte contemporaneo, etc., es representado y
abordado como algo dado, como algo ya establecido, y su existencia se impo-
ne sin ninguna discusién. Todavia son aisladas las reflexiones que ponen en
duda la nocién de arte o de artista en el sentido moderno colonial con que se
ha difundido a lo largo del planeta. A veces se mencionan los méviles politi-
cos o econdmicos que han influido en determinada obra, pero no se hace lo
mismo con relacién al proceso de invencién del arte. De otro lado, en nuestras
ciudades, aisladas de los circuitos de élite y del mercado de obras de arte, esta
nocién no es parte de la poblacién mayoritaria del pais y, en algunos casos,
pequernios segmentos de la poblacién se acercan al arte en funcién de las opi-
niones del critico.

En este contexto, lo que normalmente hace el critico de arte es asumir
una representacion de lo que se considera arte y a partir de ella expone de-
terminados criterios con los que califica una buena o mala obra de arte. Las
discusiones tienen lugar para establecer ajustes y aclaraciones en el rango
de pertenencia a uno o a otro ambito clasificatorio de lo que se denomina

* Una version anterior de este articulo, con el titulo “Problematizando la idea de arte. Hacia la des-enajenacién
de lo festivo ritual”, fue presentada al IT Congreso de Antropologia: Desarrollo Interaccién y Flujo de Antro-
pologias en Bolivia, el afio 2014.

Tercera parte. Problematizaciéon (113



arte; me refiero a que se puede discutir si una obra es catalogada como arte
virreinal, arte moderno, arte contemporaneo o si no encaja en algunos de
estos canones.

En todo este proceso es fundamental lo estético, como construccién
moderna colonial, pues moviliza posiciones que generan tensiones. Asi se
producen posibilidades de politizacién guiadas por lo estético. Sin embargo,
estas contradicciones, que se mueven en un universo de representaciones de
arte y estética y responden a un patréon colonial de poder, a pesar de su po-
litizacién, no cuestionan ni interpelan los canones construidos y tampoco lo
hacen con la nocién de arte.

Asi, aquello que aparentemente tiene un sentido critico? fortalece el
patrén colonial de poder dominante y se subsume a la dominacién del capi-
tal. No obstante, su pretensién universal no sobrevive cuando se rebasan los
limites de la totalidad eurocéntrica y son desmontadas, desde la exterioridad,
aquellas representaciones de arte y estética que, en el caso de las poblacio-
nes andinas en Bolivia y de Oruro en particular, aparecen como coloniales.
En este que es nuestro contexto de referencia, las equivalencias de aquellas
representaciones despliegan otra loégica y otra racionalidad y no encajan en el
sentido moderno colonial segin el cual se las califica y clasifica.

Son estas contradicciones las que intentamos desarrollar en el presente
capitulo, al problematizar la idea de arte desplegada a lo largo del planeta
durante el periodo colonial, iniciando con la primera modernidad en 14922
hasta nuestros dias. Este proyecto, que se inicia con lo que Dussel (2008) de-
nomina encubrimiento de América, y sigue vigente, en los Ultimos afios se
conoce como modernidad/colonialidad®. No obstante, si bien durante varios

2 Juan José Bautista plantea que “El concepto de critica que habitualmente se usa cuando se quiere cuestio-
nar al capitalismo y sus secuelas politicas es pertinente al mismo, por eso le posibilita auto-reproducirse,
en este sentido no lo cuestiona en sentido radical, sino mas bien es pertinente al mismo, por eso le permite
autocorregirse para seguir reproduciéndose, por ello las criticas que se le hacen al capitalismo y a la mo-
dernidad no los cuestionan radicalmente, sino superficialmente” (2013, p. 11). En este sentido, su propuesta
es desarrollar una nocién de critica trans-ontolégica que se ubica fuera de la modernidad eurocéntrica
occidental.

®  Dussel (2007b) desarrolla una perspectiva distinta de la Modernidad y la explica con detalle. Parte de dife-
renciarla en tres etapas. La primera Modernidad que se despliega desde 1492 hasta 1630 con la exploracién
del atlantico y se extiende hasta el desplazamiento de la Alteridad: del indigena al criollo americano. A
esta le sigue la segunda Modernidad que se desarrolla desde 1630 hasta 1789, el momento de la constitu-
cién del Estado Moderno Francés y finalmente este proyecto se reproduce en la tercera Modernidad, que
actualmente continlia desplegandose a nivel global.

*  Se trata de un proceso que tiene bastantes particularidades, se inicia con la Teorfa de la Dependencia y
posteriormente a partir de un didlogo con los estudios subalternos y los estudios poscoloniales se formu-
lan los estudios decoloniales. En parte de esta Gltima propuesta, que asume a la colonialidad como eje pro-
blemaético central, se menciona que la denominada Modernidad encubre aquello que la hizo posible. Por
ejemplo: Dussel (2008) plantea que el ego cogito, encubre al ego conquiro; Quijano (2000) formula que detras
de la Modernidad se esconde un patrén colonial de poder que se impuso en todo el mundo; Mignolo (2007)
muestra que la Modernidad tiene una cara oculta que es la colonialidad y por ello para hacerla evidente
aquella cara oculta, se debe hablar de la modernidad/colonialidad.

114 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



siglos el patrén colonial de poder lo ha situado como el Unico, civilizado y
universal, en otras palabras, como el Unico proyecto posible para toda la hu-
manidad, actualmente ha entrado en crisis. Aunque su nociéon de civilizacion
esta siendo criticada, todavia se considera como una posibilidad civilizatoria
entre otras.

Este contexto nos ha llevado a problematizar la idea de arte, necesidad
que se desprende de una duda articulada a otras que son parte de un proceso
originado con la apertura de un horizonte de sentido, entre fines del siglo XX y
principios del XXI en Bolivia. Este horizonte surge de la comprensién de un es-
tado de realidad construido, en gran medida, por las decisiones y las acciones
impuestas por un patrén colonial de poder y, en menor medida, por acciones
que han reaccionado de manera insurgente, ante aquella imposicién y han
generado procesos distintos.

Teniendo en cuenta que la nocién de arte ha sido el resultado de una
construcciéon impuesta como parte de la colonialidad del poder, del saber y
del ser, nos parece fundamental comprender las implicaciones en la transfor-
macién de la musica, de la danza, de la pintura, de la escultura, de la poesia,
del teatro, y de otras practicas artisticas. Pero este es un trabajo que requiere
bastante despliegue, en recursos, logistica y tiempo, a los que no tenemos
acceso. Por esto, en esta primera reflexion referida al arte, puntualizaremos
de manera breve solamente algunos elementos de la musica y la danza en su
relacion con el arte, como posibles dispositivos de produccién y reproduccién
de la dominacién colonial.

En el primer subtitulo, a partir de la distincién® formulada por Dussel
(1973) entre totalidad y exterioridad, mostramos la apertura contenida en el
nuevo modo de comprensiéon del espacio festivo de Oruro formulado como
dindmica festiva, asi como la posibilidad de transitar de lo dado a lo dando-
se®. Esta circunstancia que se abre hacia un nuevo modo de comprension (un
transitar), se convierte en una posibilidad de ser parte de un giro epistémico,
hacia una comprensién distinta de lo colonial en lo festivo y, a partir de esta, se
pueda transitar hacia experiencias que produzcan sentidos descolonizadores.

La danza y la musica ocupan nuestra reflexién en el segundo subtitulo,
alli mostramos algunas caracteristicas de estas practicas diferenciandolas en

> La categoria distincién, aclara la contradiccién entre lo distinto que se ubica fuera de lo mismo y lo di-
ferente que estd al interior de lo mismo (Dussel, 1977). “la identidad y la diferencia son dos modos de la
totalidad; en tanto que la distincion es aquello que es desde siempre “otro”, que nunca ha habitado en co-
munidad y por lo tanto no puede diferir... De esta manera, el Otro es originariamente dis-tinto y su palabra
es ana-logica, en el sentido de que su logos irrumpe interpelante desde mas alla de mi comprensién; viene
a mi encuentro” (Dussel, 1977, p. 126).

®  Se trata de dos maneras de comprensién de la realidad. Es Hugo Zemelman (1992) quien desarrolla estas
nociones para diferenciar una forma de comprensién de la realidad cosificada, de otra que despliega pro-
cesos que en su movimiento producen un modo de realidad més complejo.

Tercera parte. Problematizaciéon (115



funcion del tipo de sujeto que las hace posible: un sujeto festivo y un sujeto
racional. A partir de tal distincién, hacemos evidentes algunas caracteristicas
y mostramos el horizonte de sentido que se reproduce en cada caso.

Una vez que se ha introducido elementos de distincién en la musica y
la danza, en el tercer subtitulo, intentamos mostrar algunos componentes
problematicos en la nocién de arte con relacién a los modos de reproducir la
musica y la danza en los Andes. Inicialmente, como primer factor problema-
tico, hacemos referencia a la manera como en algunos espacios de gestion del
Estado y de organismos internacionales se asume al arte como algo dado. Pos-
teriormente, mostramos el paradigma que subyace a la produccion del objeto
de arte, su relacién con el sujeto artista como parte de aquel paradigma y las
consecuencias coloniales de este proceso.

EXTERIORIDAD Y DINAMICA FESTIVA

La dinamica festiva esta directamente ligada a la nocién de exterio-
ridad, porque surge en el mismo momento en el que, irrespetuosamente y
segln la ética de la vida’, la alteridad abre el mundo que se habia cerrado
desde, por y para la dominacién®. Asi como lo distinto se revela en el espacio
de la totalidad contra la diferencia y enuncia la distincién como exterioridad,
la fiesta-ritual se revela en el mismo espacio en el que se impuso el carnaval
y lo tensiona, lo conflictia, para develar aquellos movimientos que producen
nuevas direcciones y sirven para poner en evidencia la dinamica festiva. Por
esto, es importante partir de la comprension de la exterioridad y su relacién
con la totalidad.

La nocién de exterioridad, pensada por la Filosofia de la Liberacion,
esta directamente relacionada con la nocién de totalidad. Por esta razén,
para comprender el despliegue de la primera, como una de las fuerzas que
recupera su propia direccién en el campo de lo festivo, es importante aclarar

7 La ética de la vida es aquella que, de alguna manera, estd presente en las comunidades indigenas de los
Andes y la Amazonia y se reproduce de manera aislada en algunas ciudades dominada, marginada y dis-
criminada por la ética moderna. La posibilidad de construccién de una nueva ética Util para la producciéon
y reproduccién de la vida, que Bautista la denomina “del bien comun”, necesita producir otros valores que
tomen en cuenta las relaciones entre humanos y de estos con la naturaleza, presentes en aquellas comu-
nidades. “esta ética del bien comun en términos de interés de todos los afectados, para, no sélo cuestionar
los valores del mercado-mundo, sino, para anunciar otro mundo donde la institucién humana llamada
mercado sea quien gire en torno del ser humano, necesita producir otros valores acordes con esta nueva
correlacién entre los sujetos humanos, y los sujetos con la naturaleza, porque el mercado moderno es
quien los esta destruyendo. Entonces el problema ya no es destruir toda institucién llamada mercado en
general, sino transformar desde dentro el mercado moderno para producir otra concepcién, otra idea de
mercado que tenga como valor central el bien comun de los sujetos humanos, pero que también respete
la naturaleza” (2014, p. 148).

8 En este caso existe una especificidad en la forma de dominacién impuesta, se trata de la dominacién colonial.

116) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



que en la filosofia clasica la totalidad se refiere a la explicacién racional de la
realidad y de los hechos. Se la explica como un todo estructurado y dialéctico
que puede ser racionalizado y comprendido a partir de un uso racional de la
conciencia.

A diferencia de esta concepcién, que en muchos casos se la reproduce
como algo dado, la Filosofia de la Liberacién, que ha producido su pensamien-
to en un lugar socio-histérico distinto al de la filosofia clasica y en el que se
ha sufrido la imposicién de una idea de verdad que no alcanza a representar
ni la vida, ni los valores, ni las creencias producidas por las culturas existen-
tes, ha ampliado la obviedad del mundo imperante y ha relativizado aquella
idea de totalidad dominadora.

La Totalidad reinante produce una pseudofilosofia negativa (el positivismo légico): se nie-
ga el pensar critico, porque de hecho se asume existencialmente el obvio mundo impe-
rante. El pragmatismo encubre una ontologia implicita que no se intenté desvelar porque
la praxis seria entonces criticada. Habiéndose confundido el Todo con el solo polo domi-
nador, lo dominado viene a ser la di-ferencia (“lo otro”) interna a “lo Mismo”. Si ese “otro”
irrespetuosamente intentara arrogarse el derecho, la justicia, de declararse no di-ferente
sino dis-tino, “fuera” entonces de la Totalidad o como “exterioridad” (el realmente Otro),
significarfa un peligro para “lo Mismo” como totalidad-dominadora. En este caso habria
que eliminar a “el Otro”, que defiende su “exterioridad”: esa es la causa de los “campos de
concentracién”, de la identidad totalizante del totalitarismo hitleriano o fascista; esa es la
causa de los trabajos forzados de la Siberia de la “dictadura” pretendida del proletariado;
esa es la causa de la represién contra el “negro en Estados Unidos; esa es la causa por la
que los regimenes policiacos luchan cuando lo reducido a ser “lo otro” defiende su digni-
dad de ser. (Dussel, 1973, pp. 117-118)

La totalidad, entonces, es la diferencia impuesta con, por y para la
dominacioén. Es una diferencia creada para la dominacién que niega el pen-
samiento critico que podria cuestionar aquella diferencia, descalifica todo
segun la visién de la totalidad dominadora y todo aquello que no es parte
del polo dominador es adjudicado al dominado como diferente. Mientras que
la exterioridad es el resultado del cierre de la totalidad sobre si misma, es
también la negacién de la diferencia dominada y la interpelacién de esa di-
ferencia, asi como de la totalidad, fundada en la distincién. Para el caso de la
dindmica festiva en Oruro, entre el ano 1992 y el 2002 se abria un boquete en
el cierre de aquella totalidad moderna colonial y al irrespeto se le anteponia
la distincién: “No somos Carnaval, somos Anata”, era el mensaje’.

° El afio 1992 es el inicio de la realizacién de un evento insurgente indigena denominada Anata Andino

Tercera parte. Problematizacién (117



El horizonte ontolégico de nuestro mundo ha sido abierto desde la Alteridad, desde la me-
ta-fisica, desde la ética (el encuentro hombre-hombre es ética; la relacién hombre-cosa
es éntica u ontolégica, econdémica, mundana) [...]. Nuestro mundo no ha sido sélo peda-
gbgicamente abierto desde el Otro; nuestro mundo queda esencialmente abierto desde la
Alteridad, es alterativo por su propia naturaleza. E1 Otro es el origen primero y el destina-

tario ultimo de todo nuestro ser-en-el-mundo. (p. 123)

Entonces, aquella distincion era sobre todo una irrupcién que contenia
en toda su complejidad valores, sensibilidades, creencias y formas productivas
y reproductivas de la vida. En Oruro, se hacian evidentes en los colores, los
movimientos, las melodias, los olores; servian para interpelar con base en un
sentido que orientaba hacia un horizonte que estaba descentrando la totalidad
modermna colonial, era un horizonte distinto que orientaba hacia la insurgencia,
pero también producia un éxtasis festivo que hasta el dia de hoy es negado,
racializado y rechazado por una parte de la poblacién urbana de Oruro.

En este devenir, aquel acontecimiento festivo que, luego de diez anos,
ahora visualizamos como exterioridad, transformé nuestra propia manera de
situarnos y relacionarnos con la realidad festiva de Oruro. Este proceso signi-
fico un giro que implicaba un pasaje de un sujeto objetivo situado al interior
del paradigma de la conciencia’, entre sujeto-objeto, teoria-practica, hacia
otro sujeto festivo intersubjetivo, moviéndose desde la experiencia en el hori-
zonte de la produccién y reproduccién de la vida.

Fue en ese giro que pudimos comprender de otra manera lo que sucedia
en el espacio festivo de Oruro y aquella claridad tomé la forma de dinamica
festiva, la misma que habia estado compuesta por tres modos de reproduc-
cién de lo festivo, la cual segun la representacién de la poblacién de Oruro,
constituian lo que se denominé y todavia se denomina de manera genérica
Carnaval de Oruro.

En aquel espacio existia una superposicién de tres modos celebratorios:
una fiesta patronal en homenaje a la Virgen de la Candelaria, que no se ce-
lebraba en el dia consagrado (el 2 de febrero) y que convocaba a inmigrantes

que cuestiona 500 afios de colonialismo y exige la descolonizacién. Aunque en los afios sucesivos este es
incluido como parte del Carnaval de Oruro, en el afio 2002, luego que la UNEScO (Organizacién de las Na-
ciones Unidas para la Educacién la Ciencia y la Cultura) otorga el titulo de “Obra Maestra del Patrimonio
Oral e Intangible de la Humanidad” a este acontecimiento, que incluye a los indigenas; el “Anata Andino”
aclara su lugar e insurge expresando que ellos son “Patrimonio Viviente, Natural, Material y Tangible de las
Naciones Originarias”. Rechazan ser patrimonio intangible y rechazan ser parte de las “Naciones Unidas”.
Claramente se enuncia la Exterioridad.

10 El paradigma de la conciencia es parte de un marco conceptual producido por las filosofias clasicas. Este
paradigma sostiene la idea de un sujeto autarquico, auténomo, reflexivo que posee la capacidad de la con-
ciencia de si. Se trata de un pensamiento que parte de si mismo y regula todo en el mundo y es puesto en
evidencia por Karl Otto Apel. Este tema puede ser ampliado en Apel (1991) y Apel y Dussel (2005).

118) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



rurales asentados en la ciudad; mascaradas y juegos callejeros que con el
tiempo perdieron importancia y reproducian la idea del carnaval europeo,
en los que participaban diversos estratos sociales de la ciudad; y practicas
rituales desarrolladas en el contexto de la fiesta patronal que reproducian la
légica y la racionalidad de la fiesta ritual de la Anata, con la reciprocidad y la
redistribucion, acomodada de manera implicita en la fiesta patronal primero
y luego, desde 1992, de manera explicita en el dia de la Entrada de la Anata®'.

Hoy toda esa complejidad muestra un mayor abigarramiento, pero con
aquel giro, a partir de ese modo distinto de comprender el proceso en Oruro,
se hicieron evidentes los movimientos, los sentidos, los conflictos y los hori-
zontes que se cruzan, se tensionan, se asocian o se separan. Si bien actual-
mente hemos podido detectar, en un contexto de complejidad entre el jueves
de Anata y el domingo de Corso, algunos sentidos evidentes expresados, por
una parte, como totalidad y dominacién colonial y, por otra, como exteriori-
dad y liberacién o descolonizacién'?, también estamos conscientes de que la
dindmica festiva contiene otras actividades relacionadas con practicas ritua-
les y festivas que hacen evidentes estas tensiones, que no son parte de lo que
se denomina Carnaval de Oruro.

Se da el desborde notorio de las practicas rituales realizadas durante
todos los primeros viernes de cada mes a lo largo de los afios y la cada vez
mayor relevancia urbana de aquellos centinelas pétreos®®* que son la marca
de la ritualidad ancestral en la Serrania Sagrada de los Urus: junto con el des-
pliegue masivo de comparsas en los dias de tentacién, sea en la zona norte,
en la zona este 0 en la zona sur, se reproducen procesos distintos a los que se
dan entre fiesta patronal, Anata y Carnaval, a los que no me refiero en este
capitulo. Ademas, a lo largo de todo el afio la ciudad acoge una serie de en-
tradas* en las que la danza, la musica y los discursos de identidad abundan
y son también evidencia de las tensiones ya mencionadas.

Lo que actualmente se conoce como carnaval de Oruro es un proceso complejo con distintas actividades
en las que la poblacién se involucra a lo largo de todo el afio. Desde el afio 1992, como consecuencia de la
acumulacién histérica, el dia jueves previé a la Entrada del sébado se realiza la Entrada de la Anata organi-
zada por la Federacién Sindical Unica de Trabajadores Campesinos de Oruro (FSUTCO), en la que participan
comunidades indigenas de los departamentos de Oruro, La Paz, Cochabamba y Potosi.

2 En la primera parte de este volumen se profundizan estos temas. Pero también se puede revisar Romero
(2007, 2009, 2012a, 2012b).

# Aqui nos referimos sobre todo al Sapo (ubicado en la zona norte de la Serrania), a la Vibora (ubicado en la
zona suroeste de la Serrania) y al Céndor (ubicado al sur de la Serrania), que ocupan espacios rituales de
alta importancia para la poblacién de Oruro.

*  En Oruro y también en varias ciudades del pais se desarrollan lo que se denomina Entrada Universitaria
y se desarrolla en el mes de agosto, que es una réplica cosificada de las fiestas patronales, en las que se
han generalizado algunas danzas que son denominadas folkléricas. En esta misma légica en el mes de
septiembre son los colegios que realizan otra actividad del mismo tipo denominada Entrada Estudiantil.

Tercera parte. Problematizaciéon (119



En todas estas actividades estan presentes, tensionando de muchos
modos la vida cotidiana, la dominacién colonial y 1a descolonizacién, las cua-
les se manifiestan en diferentes y distintos sentidos, en los campos politico,
econoémico, religioso y festivo, que es el que nos interesa ahora en estas re-
flexiones. La dinamica festiva, entonces, produce una apertura en la totalidad
para comprender de otro modo el espacio festivo de Oruro, y engloba distintos
procesos a partir de los cuales se hacen evidentes movimientos que, por una
parte, orientan hacia un horizonte de sentido moderno colonial y, por otra,
insurgen mediante la negacién del primero y muestran un horizonte de sen-
tido descolonizador.

Tomando en cuenta que la dindmica festiva se refiere a un proceso
complejo en el que se manifiestan multiples movimientos que orientan dife-
rentes sentidos y direcciones; es importante precisar que en esta dinadmica se
imponen aquellos que son parte de un patrén colonial de poder dominante,
el cual aparece como hegemoénico. Sin embargo, las tensiones producidas por
aquella imposiciéon producen movimientos otros que, en determinado mo-
mento y por algiin acontecimiento politico, insurgen como anti-hegemaénicos.
Es la disputa, la tensién, el conflicto, lo que sugiere, por ahora, dos horizontes
de sentido distintos: uno como colonialidad, el otro como descolonizacién, y
son estos los que destacamos en la presente dindmica.

DANZA Y MUSICA: DE LA DIFERENCIA HACIA LA DISTINCION.
ALGUNOS ANTECEDENTES

En el anterior subtitulo hemos aclarado lo que estamos denominando
dinamica festiva y el modo en el que alli se manifiestan algunos sentidos que
reproducen la dominacién colonial, asi como otros que insurgen con la desco-
lonizacioén. Si bien, en este proceso complejo estan presentes distintos modos
de reproducir, la danza, la musica, el ritual, lo festivo y la vida en general, en
este subtitulo, de manera breve, haremos referencia a aquellos modos en los
que se realiza la danza y la musica, ya sea como componentes de la experien-
cia festiva que reproduce lo celebratorio, en el sentido de reproducciéon de la
vida, o como resultado de un proceso de instrumentalizacién mercantil de lo
festivo que las objetualiza y las transforma en mercancia para la reproduc-
cién del mercado capitalista moderno colonial.

En el primer caso, la dindmica relaciona un sujeto festivo en un contex-
to celebratorio de produccién y reproduccién de la vida, el cual condensa tres
modos articulados, por los cuales se relaciona con la realidad®, sin producir

> Esto es desarrollado por Pannikar (2009).

120) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



esquemas o modelos para la clasificacién. Estos modos son: el creer, el sentir
y el pensar. A diferencia del sujeto racional de la modernidad colonialidad, el
sujeto festivo no ha privilegiado la razén como la Unica forma de relacionarse
con la realidad, acude a la fe, la sensibilidad y la razén. Asi, estas se articulan
para reproducir lo festivo-ritual celebratorio. También contienen la potencia
de lo politico que interpela, lucha e insurge para restituir la reproduccién de
la vida.

En este despliegue, el nombrar o clasificar no es relevante, lo funda-
mental es el hacer, pero se trata de un hacer creyendo, sintiendo y pensando,
porque lo que se produce en este proceso es un estado de éxtasis espiritual
consciente que involucra fe, sensibilidad y razén, de manera compleja y ar-
ticulada. El sujeto festivo se despliega en el proceso de produccién festiva y
esto le permite reproducir la vida, por su manera particular de ser parte de
ella, es decir, por aquello que los antropdlogos llamamos cosmovisién. No
se desprende de la realidad para contemplarla, comprenderla, conocerla y
nombrarla, lo cual significaria también objetualizarla para dominarla, sino
que fluye con la danza, la musica, el ritual y el éxtasis festivo, entre lo local
y lo global.

En el segundo caso, cuando se objetualiza lo festivo, sea como musica o
como danza, y se produce una mercancia, esta produccién responde a repre-
sentaciones establecidas que son parte de canones o estdndares que sirven
para clasificar, aquellos fragmentos de lo festivo, segiin un esquema lineal,
evolutivo, jerarquizado y diferenciado entre lo que Grosfoguel denomina la
linea de lo humano en el espacio del ser y el espacio del no-ser*. En ambos
casos, sea con la musica o con la danza, la nocién de obra de arte es la refe-
rencia y como tal siempre esta en el centro colonial de poder, en lo que en la
linea de lo humano se considera el espacio del ser, en el que la contemplacién
y el sujeto racional han producido como parte del proyecto moderno colonial.

Es mediante aquella referencia y aquellos canones como se ha carac-
terizado la musica y la danza andinas, primero como idolatria, luego como
folklore o manifestaciones de lo popular y en el Gltimo tiempo como patri-
monio intangible. Esta manera de caracterizarlas ha servido, sobre todo, para
imponer limites y diferencias entre lo que se presupone superior, mas elabo-
rado, de mayor jerarquia, lo que corresponde a eso que se denomina artey a
lo que no presenta estas condiciones, ya que no logra alcanzar los canones

% Se trata de un esquema analitico que diferencia dos zonas en las que pueden existir las mismas proble-
maticas (racismo, machismo, homofobia, etc.), pero, por la jerarquia que se despliega en la zona del ser,
aquellas problematicas se presentan con posibilidades de solucién reguladas por los sistemas juridicos y
politicos de los paises que hacen parte de aquella zona. Mientras que en la zona del no-ser las posibilida-
des de solucién son casi inexistentes. Estas ideas han sido desarrolladas por Grosfoguel (2012).

Tercera parte. Problematizacién ( 121



impuestos por el patrén colonial de poder vigente, que es el que define la re-
ferencia de lo que se va a comprender como arte y aquello que no puede ser
considerado como tal.

Esta produccién de la diferencia, desplegada desde y por la modernidad
colonial, que se ha ocupado de discriminar la musica y la danza que no pue-
den ser consideradas arte, obliga a preguntarnos con intencién descoloniza-
dora ;qué es aquello que puede ser denominado danza o musica?, ;por qué
algunas tienen la posibilidad de ser parte de los cAnones de lo que se considera
arte y otras no? La respuesta a estas preguntas implica una problematizacién
de la nocidon de arte que, todavia de manera preliminar, desarrollamos en el
tercer subtitulo. Previamente aclaramos puntualmente lo que consideramos
es el despliegue de la danza-ritual y la musica-festiva, ambas constituidas de
un modo distinto a la concepcién de danza y musica como arte.

DANZA-RITUAL

Actualmente, un itinerario que se ha desarrollado como algo dado en la
danza, seglin su concepcién académica clésica, ha provocado la desconexién
de sus componentes fundamentales con los cuales ha surgido en tiempos an-
teriores. Nos referimos a las celebraciones rituales que producen un sentido
en la danza como ofrenda, y al hecho de compartir, que consiste en la rela-
ciéon horizontal en y desde la danza con la comunidad y el paisaje. En este iti-
nerario, su construccién, como proceso evolutivo para lograr lo que ahora se
conoce como ballet, ha privilegiado la razén por encima de la sensibilidad y la
fe, subordinando asi el principio femenino con el que surgid, por un principio
masculino impuesto posteriormente. Pero esto no solamente ha sucedido en
la danza, ha sido un proceso que se ha dado también en otro tipo de practicas
con la imposicién de la modernidad colonial.

Si bien, este itinerario ha sido el que se ha desplegado en funcién de
las jerarquias establecidas por el proyecto colonial, y con esto, el ballet, con
sus propias caracteristicas y exigencias ha quedado como arte, es decir, en lo
mas alto de la estructura lineal y ascendente de la nocién de danza; las otras
formas de reproducir la danza no han desaparecido, a pesar de los niveles de
discriminacién a los que han sido sometidas. Una de esas formas de danza,
como danza-ritual, ha quedado fuertemente arraigada en la ciudad de Oruro,
asentada a los pies de la Serrania Sagrada de los Urus y desde el saber colo-
nial ha sido denominada danza folklérica.

7. Este tema lo desarrollamos en la Cuarta Parte, en el titulo “Folklorizacién”.

122 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



La danza-ritual se manifiesta sobre todo como una experiencia colec-
tiva que, a lo largo de los anos, ha tenido sus propias transformaciones y ha
estado relacionada, desde tiempos ancestrales, con momentos celebratorios
de la reproduccion de la vida en los Andes. La danza-ritual, que privilegia el
movimiento corporal como éxtasis, siempre ha estado articulada con la mu-
sica y con la reproduccién de las relaciones de reciprocidad en las comunida-
des, las mismas que guardan directa relacién con los ciclos de reproduccion
de los alimentos.

La vida y la voluntad de vivir del ser humano en su relacién con la na-
turaleza, ha producido una serie de practicas, procesos e instituciones que
han hecho posible su reproduccién. La caza primero, la recoleccién después y
finalmente la agricultura han sido las actividades que han servido para que la
vida pueda reproducirse. De estas actividades ha dependido la reproducciéon
del alimento y su consecuencia la reproducciéon de la vida, siendo estas acti-
vidades las que se han desarrollado de manera holistica involucrando formas
particulares de espiritualidad, sensibilidad y racionalidad. Esto quiere decir
que la vida y su reproduccién estaban articuladas a una dinamica constituida
entre el creer, el sentir y el pensar reproducidos de una forma integral, no es-
cindida, no separada como el explicito “pienso luego soy” que inicio el proceso
de privilegiar la razén jerarquizando toda actividad que involucraba el uso de
la razén moderna colonial.

Fue en aquel contexto de produccién y reproduccion de la vida que la
danza-ritual junto con el éxtasis festivo se constituyeron en fundamentales
para la articulacién de aquellas comunidades y para que estas se relacionen
con su mundo natural y sobrenatural. Lo festivo, entonces, fue un proceso en
el cual se desplegaban distintas formas de relacionarse con la realidad y en
esta dindmica compleja de lo festivo, también se movilizaban, y hasta ahora
lo hacen, procesos de resolucién de las diferencias, las cuales también son
parte de las comunidades. Lo festivo, entonces, contiene y posibilita la practi-
ca de la danza-ritual, fluye y contamina lo politico, lo econémico, lo familiar,
lo religioso, incluso lo educativo. La danza-ritual, en este contexto, se desplie-
ga como articulador de lo politico, lo econémico, lo familiar, lo religioso, etc.

MUSICA-FESTIVA

Para el caso de la musica se trata de una practica que no implica cierta
experticia, lo mismo que en la danza-ritual. Asi como en la naturaleza las
papas bailan, pues tienen su propia musica, los comunarios no pueden vivir
sin esta. Sin la musica del paisaje, de los rios, de los cerros, de los animales, en
cuyo didlogo cotidiano se producen una serie de intercambios que son Utiles

Tercera parte. Problematizacién ( 123



para los momentos del despliegue de lo festivo en el que la musica ayudara,
como la danza y la comida, entre otras, a la reproduccién de la vida. En este
contexto la ejecucién de musica, ya sea con los pinkillos, las targas, las ju-
la-julas, etc., es una accién que completa, como el resto de las acciones, a la
totalidad de la comunidad de vida, con la légica de la reciprocidad.

El que se hace cargo de reproducir lo festivo, el Pasante es uno mas de
los comunarios y como €l, cuando no tenia el cargo, estaba presto para tocar
su instrumento para la fiesta-ritual, todos los anos que fueran necesarios;
de manera reciproca, el resto de los comunarios acompafian con sus instru-
mentos siempre que sea posible. Esto significa, que la musica se reproduce de
manera ritual, en la l6gica del dar, recibir, devolver, como la danza, la comida
y como la vida. En las comunidades no existe la nocién del musico artista y
cuando esta llega, en algunos casos, a través de los medios de comunicacién
y la reproduccién de la totalidad dominadora moderna colonial, no afecta los
procesos de musicos de tropa; no obstante, introduce transformaciones, con
sus propias particularidades, en los individuos que pulsan instrumentos que
son de ejecucién individual, como el charango o la guitarra.

Es importante anotar que la musica, como todo en la vida, tiene que
pasar por sus propias transformaciones y ser renovada. Sin embargo, los cri-
terios que son parte de las comunidades para que esto suceda tienen mas
relacién con la ritualidad. En toda tropa de musicos siempre hay un lider,
pero, a nivel de metafora decimos que este no es de los que aparece delante
de manera notoria, es méas bien de aquellos que empuja a la tropa de musicos
desde atras, porque cuando uno observa una tropa de musicos en una fies-
ta-ritual, no es tan facil darse cuenta quién es el lider.

Este, denominado en algunos lugares del altiplano boliviano: mayura,
también se le llama ira (para el caso de los sicuris se trata del sicuri de arriba)
y tiene su segundo que es arca (en el caso de los sicuris es el de abajo). Cuan-
do se acerca una fecha festiva el mayura se encarga de realizar su ritual con
el Sereno (divinidad andina de los musicos) y de este recibe la nueva melodia
para la fecha festiva. Luego, el mayura busca a su segundo para que le ayude a
afinar la nueva melodia. En este proceso, la actitud y la légica no responden al
paradigma de la conciencia, ni a la razén de la totalidad dominadora moderna
colonial, pues cuando el mayura le quiere transmitir la nueva melodia, cuando
le dice a su segundo “recibime”, no le dice “te voy a ensefiar”, tampoco asume
que él ha compuesto esa melodia, por ello, dice: “el Sereno me ha dado”.

De esta forma, la melodia y la musica se van expandiendo de manera
horizontal, como la fiesta y la danza, como la comida y la bebida, por igual en-
tre todos. No todos son musicos expertos, de la misma manera que no todos
son buenos agricultores, buenos constructores, etc. Pero esto no quiere decir

124 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



que no puedan tocar, que no puedan bailar, que no puedan sembrar y que no
puedan hacer sus casas, porque siempre esta la comunidad que apoya para
que todo salga bien.

Lo que se quiere expresar hasta aqui no es una nostalgia por el “pais de
las maravillas” o “el paraiso”, que en ningln caso se encuentra en las comu-
nidades de los Andes, mas bien, se quiere poner en evidencia una légica y una
racionalidad contenida en las practicas y celebraciones rituales que estan
presentes en la danza y en la musica. Son estas las que marcan la diferencia
con el modo de la totalidad dominadora moderna/colonial, que tiene su pro-
pla légica y su propia racionalidad, la cual ha impuesto una representacion
de arte, un referente al que se deben acomodar de manera forzada los crite-
rios de musica y danza que provienen de otro tipo de légica y racionalidad.

PROBLEMATIZACION DE LA IDEA DE ARTE: ABORDAJE PRELIMINAR

La formulacién de la relacién entre dinamica festiva y exterioridad, es-
bozada en el primer subtitulo, y la puntualizacién breve de algunos elemen-
tos de distincién de la musica y la danza como parte de aquella exterioridad
en el segundo son, desde nuestra perspectiva, pasos iniciales para iniciar el
despliegue de un proceso de des-enajenaciéon. De un lado, la relacién dinami-
ca festiva - exterioridad posibilita un punto de vista distinto a la nocién uni-
versal de arte, como totalidad, en la que se encuentra subsumida la musica
y la danza. De otro lado, la clarificacién de algunos de sus componentes que
sustentan su caracteristica de distincién.

Con estos dos elementos: una nueva perspectiva y algunos componen-
tes con particularidades distintas, se puede continuar la tarea de des-ena-
jenaciéon haciendo visibles ciertas contradicciones contenidas en la gestién
politica desplegada por las instancias estatales en el proceso de transforma-
cién de las practicas y los procesos relacionados con la musica y la danza,
como parte de aquello que en aquellas esferas se denomina artistico.

Inicialmente, es importante tomar en cuenta en este proceso, como
parte de la colonialidad del saber, que el arte, igual que otras nociones, ha
sido asumido como algo dado. Es decir, la nocién de arte se refiere a algo que
ha estado, esta y estara ahi siempre y, el conocimiento del significado de esta
nocién, tiene la funcién de describirlo en el mayor de los detalles y tal como
es. Lamentablemente, dicha manera de pensar esta nocién, como representa-
cién inmodificable, esta arraigada en los encargados de transformar la vision
de Bolivia como Republica en lo que ahora se ha denominado Estado Pluri-
nacional y de producir aperturas y transitos entre lo que se crefa que era la
cultura y lo que se deberia concebir como culturas en interculturalidad.

Tercera parte. Problematizacién ( 125



Por ejemplo, la Ministra de Culturas de Bolivia en el ano 2011, luego de
cinco anos de instalado un proceso de transformacién en el pais y después
de dos afios de creacién del nuevo, y aparentemente novedoso, Ministerio de
Culturas expresaba: “la funcién del arte estd muy relacionada con la cons-
truccién de historias, lenguas, imaginarios y lenguajes expresivos diversos
con identidad” (Salguero, 2011, p. 11). Se habia creado un nuevo tipo de Esta-
do, el Estado Plurinacional y con él un nuevo Ministerio de Culturas. Luego de
este hecho politico surgido en las calles con las movilizaciones y movimientos
politicos, se estaba deteniendo aquellos movimientos que exigian transfor-
maciones. Se habia cuestionado, problematizado y transformado un tipo de
Estado, se habia hecho lo mismo con una forma caduca de administraciéon
de un segmento del Estado, en este caso el de la cultura, sin embargo, todo el
proceso quedaba detenido al restituir una nocién de arte, de cultura, como
algo dado; con caracteristicas, roles y funciones ya establecidas desde siem-
pre y hacia el infinito. Al arte no habia que problematizarlo, porque ya tenia
sus funciones.

Contradictoriamente, y junto con esta no-problematizacién del arte,
se mencionaba que se apuntaba a una transformaciéon. Se decia: “destacan-
do la reversion de la valoracién de los supuestos culturales que han traza-
do matices colonialistas, excluyentes, racistas y discriminadores en algunos
segmentos de nuestra sociedad” (p. 11). ;Por qué esta afirmaciéon puede ser
contradictoria? Si nos ubicamos en las denominadas fiestas patronales, por
ejemplo, podemos expresar con total claridad que uno de aquellos supues-
tos culturales es la nocién de arte, internalizada en las representaciones de
clertos segmentos de la poblacién, la misma que ha alimentado y ha gene-
rado aquellos “matices colonialistas, excluyentes, racistas y discriminadores”
mencionados por la misma Ministra, con los que la poblacién se refiere a
aquellas fiestas. No otra cosa significa la diferenciacién entre arte y folklore o
cultura y cultura popular.

Esta ceguera, como dificultad colonial en el proceso de des-enajenacion
de las representaciones impuestas por el proceso colonial, es consecuente
con el desempenio de este Ministerio hasta nuestros dias. Por ello, en lugar
de problematizar la nocién de arte esté siendo fortalecida’® como algo dado.
En este sentido, se plantea “desarrollar competencias en distintos géneros
artisticos” (p. 11), los mismos que no se cuestiona. Estos géneros, ademas,
estan presupuestados como algo dado de acuerdo con la referencia y el ho-

¢ Larealizacién del Proyecto “Fortalecimiento de las Artes - Sensibilizacién de los Valores Interculturales” es
un indicador de esta visiéon contradictoria. Ver: Salguero (2011).

126 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



rizonte de sentido construido por el patrén colonial de poder impuesto en el
proceso colonial.

Para Susana Bejarano, Directora y Representante Permanente de la Or-
ganizacién de Estados Iberoamericanos-Bolivia en al afo 2011, y actual con-
sejera de la Fundacioén Cultural del Banco Central de Bolivia, al relacionar
desarrollo con educacién y estas con el arte, menciona que “debemos resaltar,
como parte esencial de una sociedad educativa, el arte en todas sus expresio-
nes y su importante connotaciéon socio cultural educativa, buscando generar
un proceso de cambio estructural en el desarrollo de las diversas manifesta-
ciones artisticas a partir de la formacién con un enfoque integral” (Bejarano,
2011, p.18). Aqui se hace evidente una representacién lineal en la que se plan-
tea el “desarrollo de las manifestaciones artisticas” y donde presuponemos
que el referente de aquella estructura lineal y ascendente en el arte tiene
como referencia jerarquica el canon impuesto por el patrén colonial de poder
establecido.

Es de anotar que cuando se plantea la educacién como desarrollo, con
relacion al arte, tampoco se problematiza la nocién de desarrollo. Teniendo en
cuenta que el proyecto civilizatorio moderno colonial, y el capitalismo, como
su modo de produccién dominante, han producido en la nocién de desarrollo
la idea de crecimiento y acumulacién al infinito, vemos que una consecuen-
cia de esto es la destruccién de la vida, de la naturaleza y de los seres huma-
nos en todo el planeta. Entonces, cuando se propone una educacion para el
desarrollo, se estd proponiendo una educacién para pensar el crecimiento y
la acumulacién hasta el infinito y, con esto, se estaria promocionando una
educacion para la destruccién de la naturaleza, de los seres humanos y del
planeta®, en la que el “desarrollo de las diversas manifestaciones artisticas”
en una formaciéon integral, por su importancia, aportarian también a aquel
proceso de aniquilacién del planeta. En un contexto histérico politico como
el boliviano, en el que actualmente existe la insurgencia de otras formas de
produccién y reproduccién de la vida, como una via alternativa a la de la
modernidad occidental, lo menos que se deberia hacer es un cuestionamien-
to acerca de si la educacidn tiene, o deberia tener relacién con el desarrollo.

Esta reflexién ha sido desarrollada ampliamente, de manera critica, en la obra de Franz Hinkelammert,
en la que se nombra el proceso de la modernidad eurocéntrica como la “dialéctica del desarrollo desigual
y la racionalidad de la muerte”. Ver por ejemplo: Hinkelammert (1974) y Hinkelammert y Mora (2009). Sin
embargo, aqui es fundamental hacer una aclaracién al sentido critico que despliega Hinkelammert, “esta
teoria critica ya no es ni puede ser meramente éntica, ni sélo ontolégica, sino trans-ontolégica, porque
cuestiona, critica o se pone en crisis a la modernidad en su conjunto, pero, desde mas alla de ella. Esta
posiciéon ya no toma a la modernidad como su fundamento, por ello no la afirma positivamente, porque ya
no estd al servicio del proyecto de la modernidad, sino de la humanidad que esta modernidad ha excluido,
negado y empobrecido durante estos 500 afios y que hoy por hoy alcanza al 80% de la humanidad”. (Bau-
tista, 2013, p. 89).

Tercera parte. Problematizacién ( 127



Esto, pensando en la critica que actualmente hace Latouche (2008) al desa-
rrollo. Por ejemplo, podriamos preguntarnos si es posible una educacién que
sirva para producir el de-crecimiento y en este contexto, a partir de la idea de
des-enajenar lo festivo, pensar si es posible algo parecido a un no-desarrollo,
como posibilidad de no-destruccién de la naturaleza, de la vida y como con-
secuencia la no-destruccién del planeta.

Pero las contradicciones de estas posturas institucionalizadas no se
quedan alli, por una parte se plantea un “apoyo especial a las minorias ét-
nicas, poblacionales originarias y afrodescendientes y al alumnado que vive
en zonas urbanas marginales y en zonas rurales, con el objetivo de lograr
igualdad en la educacién artistica” (Bejarano, 2011, p. 18) y luego se menciona
que “el Proyecto nace como respuesta a una demanda constante del sector
artistico como es la formacién profesional y ademas la necesidad inmediata
de abrir mercados artisticos” (p. 19).

Entonces, igualdad en la educacién artistica, formacién profesional y
mercados artisticos aparecen méas bien como peldafios ascendentes en el
camino del desarrollo, como seleccién natural afin al darwinismo social del
anterior siglo y a la mercantilizacion del arte. Si se habla de igualdad, entonces
no se deberia plantear la profesionalizacién porque esta incide en el criterio
de diferencia en estatus y en rendimiento, en la posterior diferenciacién entre
profesionales y aficionados y finalmente entre dominadores y dominados.

En esta légica, seguramente, si se van a referir a un joven recién forma-
do durante dos, tres o cuatro afios le diran “joven profesional” y su estatus
sera superior al de aquel que recién inicia su formacién; mientras que si se
van a referir a un musico de cualquier comunidad de los Andes, con toda
una vida dedicada a la musica, probablemente en esta estructura aparezca
como aficionado. Con esto se ha terminado de desplazar, anular otras formas
de produccién y reproduccién musical, por lo cual, desde esta perspectiva
podemos decir que la retérica de la igualdad es demagdgica. Esto ultimo se
aclara de manera contundente cuando se plantea “la necesidad inmediata de
abrir mercados artisticos”. Esto significa la produccién de mercancias para el
mercado en la légica del crecimiento hacia el infinito.

Todas estas contradicciones son el resultado de asumir la nocién de
arte y de realidad como algo dado, aunque la retérica mencione, como ocurre
en muchos espacios, que la realidad es dinamica. Sin embargo, se plantea
como evidente la urgente necesidad de cosificacién de la realidad, en este
caso, mediante el arte, para consolidar las diversas practicas como mercan-
cias que puedan circular en los mercados artisticos, que segun la cita son una
necesidad inmediata, lo cual denota un abordaje poco critico y bastante co-
lonial del problema sobre lo que consideramos arte. Con esto podemos decir

128 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



que otra pista para des-enajenar lo festivo-ritual es la des-objetualizacién y
la des-mercantilizacién de aquellas practicas que tienen énfasis en lo festivo.

Una vez que se han hecho visibles algunas contradicciones en el uso
practico de aquellanocién, como parte del proceso de problematizacién, ahon-
daremos ain mas en las caracteristicas del proceso de objetualizacién. Aun-
que de manera breve haremos referencia a un tema de mayor complejidad,
este es el modo de comprensién de la realidad. Para nosotros es fundamental
aclarar que la nocién de arte tiene una forma particular de comprensién de la
realidad, a partir de la cual se presupone un determinado objeto poseedor de
clertas caracteristicas, dotadas por un sujeto-creador y percibidas y represen-
tadas en la mente de un sujeto-observador. A este objeto, en el caso del arte,
se lo concibe como “mudadizo, variado e insospechado” (Sanchez, 1978, p. 9).

El modo de comprensién de la realidad al que hacemos referencia en el
anterior parrafo ha sido consolidado por la modernidad colonial eurocéntrica
como un proceso de enunciacion del ego cogito ergo sum -yo pienso luego soy-
que, como ya lo dijimos en otros apartados, es la consolidacién de un proceso
de encubrimiento iniciado con el ego conquiro -conquisto para luego ser- (Dus-
sel, 2008), cuya caracteristica es la escisién de la realidad en diferentes nive-
les y dimensiones. Este modo escindido de comprender la realidad ha sido
enunciado como el mas desarrollado y ha sido elevado al estatus de ciencia.
También se le ha atribuido caracteristicas de universalidad y se ha consolida-
do a partir de una estructura de relaciones entre sujeto-objeto, segun la cual
ha construido la existencia de un sujeto racional que para el tema puede ser
considerado sujeto creador (artista) y un objeto construido que en este caso
sera el objeto creado (obra de arte).

En este paradigma el sujeto se sitla por encima de la cosa o del ente
como objeto cognoscible, sin embargo, en el campo del arte el creador, que
también se sitla por encima de su creacién, produce la obra artistica, cuali-
dad por la que se sitia en la dimensioén de artista, no solo por encima de la
obra de arte, sino por encima de la “gente comun”, como “genio creador”, casl
al nivel de la divinidad. La filosofia clasica plantea una proposicién en la que
se expresa que el hombre que tiene la capacidad de crear arte estd més cerca
de Dios y funge como su intermediario. Si bien la divinidad crea naturaleza, su
rol principal estd referido al espiritu. Hegel plantea que: “Dios obtiene mucho
mas honor y gloria de la actividad del espiritu que del producir de la natura-
leza; pues no solamente hay algo de divino en el ‘hombre’, sino que lo divino
se manifiesta en €l bajo una forma mucho mas elevada que en la naturaleza.
Dios es espiritu y, por consecuencia, el hombre es su verdadero intermediario
y su 6rgano” (1978, p. 74). Claramente se afirma que aquel “hombre” que tiene

Tercera parte. Problematizacién ( 129



la capacidad de crear esta en un nivel elevado, mas alla de la naturaleza; aqui
la escisién entre naturaleza y cultura es evidente.

En la dimensiéon del conocimiento, este proceso ha sido aclarado de me-
jor manera cuando se lo asume segun el paradigma de la consciencia. Esta
es una primera particularidad de tal modo de relacionarse con la realidad en
términos de sujeto-objeto, la misma presupone un sujeto con ciertas carac-
teristicas y facultades a partir de las cuales este puede producir un objeto
determinado. Es decir, tiene la capacidad de objetualizar la realidad que le
rodea a partir de un uso consciente de la razon.

Esto nos conecta con una segunda particularidad que es el privilegio
de la razén en el modo de relacionamiento con la realidad. Hegel menciona
que “hay en el talento y en el genio un elemento que no brota mas que de la
naturaleza; pero necesita ser desenvuelto por la reflexion y la experiencia” (p.
72). Aqui se hace alusién a un talento innato que solo puede haber nacido con
el genio, por eso, es naturaleza de genio; no obstante, para que dicho talento
natural en el genio pueda desplegarse es imperativo el uso de la razén. Nos
referimos a la razén de la modernidad colonial, la cual se origina con el ego
cogito (yo plenso), y surge gracias al ego conquiro (yo conquisto). En el fondo,
y por su propia historia, es una razén dominadora, discriminadora, racista,
patriarcal y encubridora. Entonces, se trata de una razén que se va produ-
ciendo con caracteristicas particulares de la dominacién colonial: el blanco
es su “color racial” (Chukwudi, 2001), el masculino es su género, Europa es su
lugar y la modernidad eurocéntrica colonial es su proyecto; el mismo que se
consolida perfeccionando la razén como razén instrumental.

Asillegamos a una tercera particularidad que caracteriza este modo de
relacionarse con la realidad, se trata de la racionalidad que se ha consolidado
como raclonalidad instrumental®. Esta surge a partir del encubrimiento del
otro y se orienta hacia y por el mercado capitalista moderno colonial, como
racionalidad de medio-fin, es decir, la generacién de ganancia y acumulacién
hasta el infinito, cada vez a menor costo, con la promesa de producir un mejor
nivel de vida en las personas. Sin embargo, esto que se convierte en un pro-
ceso de produccién de mercancias en todos los niveles, en realidad encubre
la produccién y reproduccion de la muerte hacia el infinito (Hinkelammert,
1974; Hinkelammert y Mora, 2009).

Es en el cruce de la produccién de mercancias y de un determinado
sentido estético que la idea de lo bello, mas alla de cual sea la nocién mas
proxima de belleza, es instrumentalizada como un componente fundamental

2 Una vez que Hinkelammert (1996) des-encubre lo que produce esta racionalidad y muestra con detalle su
contradiccién la denomina como “la racionalidad de lo irracionalizado”, porque la evidencia de enunciarse
racional y actuar de modo irracional ha sido expuesta de manera clara.

130) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



de cualquier objeto de consumo, y aquella idea es orientada por el merca-
do capitalista moderno colonial, como referente que sirve para transformar
cualquier objeto en producto vendible y generar ganancias al infinito, lo que
lleva a seguir produciendo la enajenacion. Esto hace evidente otra caracteris-
tica de dicha forma de relacionamiento con la realidad, la cual deviene en un
modo mercantil y que consiste en la transformacién, mas alla de la objetua-
lizacion, de la totalidad de los objetos en mercancia. A esto lo denominamos
mercantilizacién de lo festivo (Romero, 2012a). Es aqui que la des-enajenacién
que estamos esbozando tiene que estar atenta a los distintos procesos, com-
prenderlos, diferenciarlos y asumirlos o descartarlos.

Otro proceso que ha ahondado la enajenacién y esta completamente
invisibilizado es aquel que se refiere a la transformaciéon de un principio con-
tenido en la danza y en la musica. Se trata de un principio femenino consti-
tutivo de la danza desde su origen y que esta todavia poco esbozado y poco
aclarado en el proceso de transformacion en arte, pues fue reprimido y con-
vertido en masculino.

Este principio femenino y sagrado de la danza fue reprimiéndose cada vez mas con el
paso de los siglos. Si bien el baile folclérico todavia remite vagamente a los origenes de la
danza, sublimo6 dicho principio en estilos socialmente convencionales (y patriarcalmente
maés aceptables). Mientras tanto, la danza se cultivé en las cortes europeas, primero como
un espectéaculo de gracia social (cortejo y coqueteo sublimados, y comunicacién regulada
entre los sexos) y, méas tarde, como un espectaculo puro de habilidades y estilo. (Levin,
2001, p. 2)

Mas alla de los contenidos implicitos en aquella estructura jerarquica,
colonial, lineal y ascendente con relacién a la danza, se esta formulando una
correspondencia entre la danza y su sentido femenino, por la importante re-
lacién que tenia con la fertilidad y los rituales alusivos a esta. Actualmente es
evidente en la regién andina de Oruro, las practicas rituales acompanadas de
danzas diversas que sirven de ofrenda a la Pachamama para celebrar la fertili-
dad y su produccién, sobre todo en la cosecha de la papa.

Si bien, para el proceso de produccion y reproduccién de la musica en
los Andes no se ha mencionado cierto sentido explicito femenino, aqui po-
demos esbozar de manera preliminar algunas caracteristicas que serviran
como punto de partida para futuras reflexiones. La musica en los Andes tiene
directa relacién con la naturaleza, su ejecucién, a cargo de los musicos de
las comunidades, depende del flujo reciproco con la divinidad que entrega
melodias y dota de aptitudes a aquellos que le ofrecen rituales. Esta es una
caracteristica que responde a un tipo de relaciones de reciprocidad entre di-

Tercera parte. Problematizacién ( 131



ferentes tipos de entidades, pero con jerarquias no diferenciadas. Al mismo
tiempo, aquellas melodias sirven para ritualizar la Pachamama como madre
que hace nacer los alimentos para la vida.

Por su parte, aquella divinidad, la que entrega las melodias, actualmen-
te lleva el nombre de Sereno y normalmente se ubica en lugares en los que
hay vertientes o flujos de agua en los que el sonido de la naturaleza ya com-
pone un escenario con musica, del que se nutren los humanos y en el que se
inspiran para los sonidos y sus melodias. Una vez que aquellas melodias han
trascendido el espacio eminentemente ritualizado, el proceso de reproduc-
cién de la musica también tiene un sentido de horizontalidad, es ejecutada
por todos los musicos y llega a todos por igual. En este caso, esta caracteristi-
ca de horizontalidad puede ser asociada con la de la chacra o la plaza que en
las comunidades se las entiende como femeninas a diferencia de la torre o el
cerro que se conciben como masculinos.

REFLEXION TRANSITORIA

A partir de la apertura de un nuevo horizonte de sentido en Bolivia,
queremos mostrar un posible itinerario que permita la problematizacién de
la nocién de arte. Al mismo tiempo, y como parte del mismo proceso de aper-
tura de horizonte, se ha dado la posibilidad de transitar en el modo de com-
prensién de lo festivo en Oruro, este transito es ya una forma de producir el
inicio de un proceso posible de des-enajenacion.

El itinerario mencionado transita por tres ideas que han sido expuestas
en los tres subtitulos, la primera, sirve para tomar en cuenta la exterioridad
festiva como posibilidad productora de una nueva comprensién acorde con lo
que estamos llamando dinamica festiva. Esta se produce a partir de diferen-
ciar la totalidad como el lugar del ser, la exterioridad como el espacio del no-
ser, y el proceso que hace evidente las tensiones entre ambos, como concepto
ordenador que permite comprender el movimiento y los multiples sentidos
desplegados en el espacio festivo de Oruro.

En el primer caso, la totalidad es el lugar colonial desde el cual se pro-
duce la escisién de la realidad para poder nombrarla y desde el cual se inten-
ta ordenarla; en el segundo, la exterioridad, como espacio insurgente, es el
lugar desde el que se despliegan las practicas y los procesos que des-ordenan
el orden colonial, como experiencias vividas y sin procesos de escision; el
tercero, como proceso complejo, es el que hace evidente las contradicciones y
las tensiones entre las dos primeras. Por todo lo anterior, para el ejercicio de
des-enajenaciéon es fundamental comprender la nocién de dinamica festiva,
lo cual requiere tener en cuenta la distinciéon entre totalidad y exterioridad.

132) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



La segunda idea, muestra la importancia de situar la musica y la danza
des-encubriendo el modo con el que han sido caracterizadas, en un contexto
que supere la diferencia colonial y haga evidente la distincién como posi-
bilidad liberadora. Se trata de producir reflexiones criticas autoconscientes
e intersubjetivas que, al mismo tiempo que intentan superar la diferencia
colonial, inician el proceso de des-enajenacion para revertir un proceso ena-
jenador que nos ha constituido durante siglos.

Finalmente, con la tercera idea, con el ejercicio de reflexion sobre las
caracteristicas del paradigma de la conciencia, se propone comprender el
proceso de produccién del arte como objeto y del artista como sujeto. Al pro-
blematizar la nocién de arte, se pone en evidencia las consecuencias epistémi-
cas de este proceso y de la no problematizacién, con lo cual se esta sugiriendo
la posibilidad de comprensién de la musica y la danza en funcién del contex-
to en el que surgen, desplegando asi, los modos propios de relacionamiento
con la realidad, esto es, segin las formas locales de producir conocimiento.

Lo anterior hace referencia a una realidad profundamente ritualizada
y sensibilizada, pero que también reflexiona y hace uso de la razén (en este
caso es una razén no-moderna), pues con la experiencia despliega su relacién
con la musica y la danza, no para nombrarlas, sino para reproducirlas junto
con la vida. Asi produce posibilidades de des-enajenacién y genera tensiones
con aquella comprensién parcelada que toma como referencia la nocién de
arte que se impone mediante la contemplacién de aquello que en los Andes
sirve para vivir danzando y ritualizando con y desde la musica.

Finalmente, una ultima puntualizacién, teniendo en cuenta la diferen-
cia epistémica expuesta y habiendo des-encubierto lo que estaba velado bajo
la nocién de arte, nos parece fundamental tener conciencia de lo que ex-
presamos cuando hablamos de danza-ritual, musica-festiva, comida ritual,
etc., en el contexto de lo festivo, asi como tener la claridad necesaria cuando
se menciona danza como arte y musica como arte, y la generalizacién de la
nocién de artista para nombrar a musicos y personas que hacen danza. Esta
claridad deberia partir de aquellos que realizan el ejercicio de gestion en el
gobierno u otro tipo de instancias, como colectivos, ya que con el discurso de
reivindicacién de la identidad intentan lograr el estatus de artistas. Es fun-
damental, desde el momento de insurgencia de la exterioridad como lugar
epistémico de reflexién, aclarar el alto grado de contradiccién de aquello que
se denomina arte andino.

Tercera parte. Problematizacién ( 133



SEGUNDA PROBLEMATIZACION: LA DANZA?

ESTA REFLEXION PROFUNDIZA DE MODO ESPECIFICO EL TEMA DE LA DANZA Y
su relacién con la nocién de arte, desarrollado de manera breve en el anterior
capitulo. Desde esta perspectiva asumimos que la danza-ritual en los An-
des, en su contexto local, no funciona, no responde y tampoco se reproduce
segun los canones de aquella nocién; sin embargo, es nombrada, calificada,
juzgada y clasificada a partir de toda una nomenclatura que toma como re-
ferencia fundamental la nocién de arte, la misma que ha sido producida en
un supuesto centro (Europa), para nombrar una supuesta periferia (resto del
mundo).

Como se vio en el capitulo anterior, lo que se dice del arte es que se tra-
ta de un objeto estético producido por un sujeto creador. El objeto es creado
en funcién de la iniciativa (cualquiera que sea) y la capacidad creativa del
genio creador. Al arte se lo constituye con atribuciones de perfeccién que son
otorgadas por la genialidad de su creador. Sin embargo, el arte y su caracteri-
zacion, ya sea como construccién estética o como problema conceptual, son
un tema que concierne a Occidente?, como representaciéon de un modo domi-
nador para relacionarse con el mundo, y desde el cual lo fue constituyendo de
acuerdo con sus posibilidades politicas de dominacién. La Europa occidental
eurocéntrica, asi como produjo un “orientalismo”?, un “nuevo mundo”*, un
“color de la razén"#, también produjo una idea de verdad en la que la nocién
de arte fue un componente importante para la dominacion.

Con esta reflexién, junto a otras sobre diferentes teméticas y desde dis-
tintos lugares?, queremos profundizar un poco mas —en este caso, a la luz de
la danza-ritual- en la importancia de la identificacién de diferentes lugares
en los que dispositivos de colonialidad se han instalado y han enajenado los
contenidos que podian o pueden, todavia, posibilitar el movimiento en direc-
cién descolonizadora, es decir, como danza-ritual.

Son varios siglos en los que se han vaciado los contenidos epistémicos
a clertos procesos y practicas celebratorias, ademas de la danza, que en su

2 Una versién anterior de este articulo, con el titulo “Aquello que llamamos danza: Danza-ritual y ‘danza
artistica’ en Oruro, Bolivia”, fue publicada en la revista Calle 14, nam. 16.

22 Cuando decimos Occidente nos estamos refiriendo a un punto de vista cultural e incluso ideolégico, esa
parte como un modo de discurso que se apoya en unas instituciones, un vocabulario, unas ensefianzas,
unas imagenes, unas doctrinas e incluso unas burocracias y estilos coloniales (Said, 2008), que se imponen
y reproducen desde las metrépolis hacia nuestros paises.

#  Este proceso, como construccion de una vision colonial sobre oriente desde occidente, ha sido desarrollado
con detalle por Edward Said (2008).

*  Laidea colonial de nuevo mundo ha sido desarrollada, entre otros, por Dussel (1992, 2008) y Mignolo (2007)

»  Este proceso es desarrollado por Chukwudi Eze (2001).

% Ver Mignolo y Gémez (2012).

134 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



complejidad, contenian un modo propio de producir conocimiento y al mis-
mo tiempo servian para reproducir la vida y el éxtasis festivo. Este vaciamien-
to se inici6é contaminando aquellos procesos y practicas celebratorias con la
nociéon de idolatria, luego se las denominé folklore, después manifestaciéon
popular? y actualmente el enajenamiento se da a partir de la idea de patri-
monio inmaterial o patrimonio intangible?.

En Oruro, y en gran parte del altiplano andino de Bolivia, existe una
forma muy particular de desplegar la danza, ligada a practicas y procesos
celebratorios que han sido encubiertos, a través de términos que sirven de
filtro: el folklore, o las manifestaciones populares, o, desde hace algunos afnos,
la nocién de patrimonio intangible. Esta diferencia, aparentemente con poca
relevancia, se trata més bien de una distincién® que contiene proyectos ci-
vilizatorios en conflicto, cada uno con sus propias caracteristicas. Por esto,
nuestra reflexién intenta poner en evidencia las contradicciones del proyecto
civilizatorio de la modernidad eurocéntrica encarnadas en la idea de danza
como creacién artistica. Esta tarea la realizamos tomando como referencia
el particular modo de concebir la danza en los Andes. Para ello, en el primer
subtitulo, mostramos algunos antecedentes de ambas formas de concebir y
reproducir la danza.

Posteriormente, en el segundo subtitulo, de manera breve y siempre
situados en los procesos socio-histéricos que hacen a la Serrania Sagrada de
los Urus, problematizamos la idea de arte relacionada con la danza, como
arte-danza, para ampliar el horizonte de comprensién de lo que es la danza
como creacién artistica en un contexto de dominacién colonial. Finalmente,
en el tercer subtitulo, tomando en cuenta algunos acontecimientos sucedidos
en la economia global y ciertos ajustes impuestos por organismos internacio-
nales, repensamos, en un intento des-encubridor, la aparente valoracién de la
danza folklérica en nuestros paises y en Bolivia en particular.

ENTRE DANZA Y ARTE: ALGUNOS ANTECEDENTES

Como ya se menciond, entre los habitantes de Oruro®, ciudad asentada
a los pies de la Serrania Sagrada de los Urus, la representacién de la danza esta
relacionada con algunas nociones: folklore, manifestaciones populares, patri-
monio intangible, entre otras. Estas son utilizadas sobre todo por voceros ins-
titucionales y algunos especialistas que reflejan el sentido colonial con el que

27 Este tema esta desarrollado en la Cuarta Parte, en el titulo “Folklorizacién”.

2 Este tema esta desarrollado en la Cuarta Parte, en el titulo “Patrimonializacién”.

»  Esta categoria la hemos aclarado en la Tercera Parte, en la “Primera problematizacién: El arte”.
% Oruro es una ciudad minera ubicada a 3.706 m.s.n.m. en el centro del altiplano boliviano.

Tercera parte. Problematizacién ( 135



gran parte de la poblacién se relaciona con estas practicas y procesos celebra-
torios de origen ancestral. Dichas nociones, asi como generan ciertos niveles de
incertidumbre, sirven también para encubrir la potencia politica que contienen
aquellas practicas y la posibilidad de producir sentidos descolonizadores.

Por otra parte, el sistema de jerarquias®?, instalado en todos los ambitos
de la realidad por el proceso colonial, ha configurado una estructura lineal y
ascendente que diferencia la danza como arte y la danza como folklore, aun-
que en general, no existe una referencia inmediata con la nocién de danza
como arte entre los actores de las practicas y procesos celebratorios en Oruro.
Sin embargo, cuando se habla de la danza relacionada con otros contextos,
se tiene una referencia lejana de su pertenencia a las bellas artes. En lo que
sigue de este subtitulo trataremos de aclarar estas dos formas de comprender
la danza. La primera, encubierta, que se despliega en la experiencia festiva, y
la segunda, encubridora y reproducida por la colonialidad del poder, a partir
de un esquema lineal ascendente con base en ciertas jerarquias coloniales.

Como se mencioné en lineas anteriores, la danza en los Andes, con sus
sentidos liberadores y descolonizadores, se manifiesta como experiencia co-
lectiva y en el sujeto festivo, que produce sus propias transformaciones, se
conecta con momentos celebratorios de la reproduccién de la vida. Esta ex-
periencia, con énfasis en el movimiento corporal, tiene una conexién impor-
tante con la musica, con el ritual y con la reproduccién de las relaciones de
intercambio reciproco en las comunidades. Se trata de una experiencia en la
que se condensan las tres posibilidades que los humanos tenemos para re-
lacionarnos con la realidad: el creer, el sentir y el pensar®. Ademas, contiene
clerta potencia politica que ha servido para producir un nuevo horizonte de
sentido en Bolivia®.

Esta dindmica compleja de lo festivo ha sido el espacio de expresién, mo-
vilizacion y resolucion de diferentes conflictos que son propios de las comuni-
dades en zonas rurales o urbanas. Asi, lo politico, lo econémico, lo familiar, lo
religioso, incluso lo educativo, atraviesan lo festivo, al mismo tiempo que con-
tienen y posibilitan la practica de la danza ritual. En esta dinamica compleja,
que desde hace algunos anos estamos llamando dinamica festiva, la nocién de
arte no ha estado y no esté presente entre los actores, pues en algunos casos,
son los especialistas formados en danza u otras disciplinas afines, o quienes se

31 Grosfoguel (2006) argumenta el proceso de produccién de jerarquias en el proceso colonial.

2  Raimon Pannikar (2009) en su critica a la ciencia moderna, ademas de aclarar que no existe ciencia sin
conocimiento y que la primera solo privilegia la razén moderna; aclara que los seres humanos tenemos
tres modos de relacionarnos con la realidad y de producir conocimiento, a través de la fe, de la sensibilidad
y la razén.

#  Desde hace algunos afios atras he venido exponiendo sobre las posibilidades descolonizadoras contenidas
en el la dindmica festiva en Oruro. Ver: Romero (2007, 2009 y 2015).

136 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



relacionan con la danza de manera contemplativa, quienes llegan a nombrar
este tipo de experiencias como arte, folklore o manifestaciones populares. Ta-
les denominaciones responden a formas evidentes de colonialidad y eurocen-
trismo que abundan en los medios de comunicacién y en algunos libros sobre
fiesta y danza en nuestros paises y sirven para calificar, de manera parcelada,
algunos componentes de la dinamica festiva. Asi mismo, obedecen a formatos
de catalogo producidos para definir itinerarios ascendentes y evolutivos en los
que las practicas europeas aparecen como las mas evolucionadas y las otras
en proceso de evolucién. Por ejemplo se dice que:

Las danzas surgieron unidas a lo ritual, a lo mistico, y fueron acompafnadas por la musica
muy tempranamente. Aunque algunas nunca perdieron su caracter ritual, otras nacieron
para dar lucidez a los placeres ludico festivos y asi, bajo ambos aspectos, tuvieron un gran
protagonismo en las grandes culturas de la Antigiiedad, como muestran los bajo relieves
y mosaicos expresando los tradicionales ritos religiosos de los pueblos europeos hasta
que comenzaron a matizarse con la creacién artistica, merced a mecenazgos otorgados
a musicos. Entonces perdieron definitivamente su primitivo caracter telGrico y sus pasos
y contra pasos se convirtieron en un verdadero arte corporal acompariado por la musica.
Esta evolucidn se propicié en las cortes renacentistas de Francia e Italia, donde se crearon
nuevos bailes con el propésito de dar mayor ritmo al cuerpo de los danzantes y asi, bajo
tales parametros, en la de Catalina de Médici, esposa de Enrique I, se originé el primer
ballet. (Martin, citado en Vilkapoma, 2007, p. 13)

La presente cita expresa la manera como se institucionaliza la domi-
nacioéon colonial, instalando un sistema de jerarquias para clasificar la danza,
a partir de la produccién de una estructura lineal y ascendente. Se ha plan-
teado un esquema evolucionista de la danza en el que al darse la posibilidad
de perder “su primitivo caracter telirico”, como senal de un estadio inferior,
inmediatamente surge lo que se denomina “un verdadero arte corporal”,
como estadio superior al que se quisiera llegar. Se trata de un esquema que
evoluciona de la periferia al centro, esto quiere decir de las “civilizaciones pri-
mitivas” hacia Europa, situando a este ultimo como el lugar de referencia de
la danza en el que se produce el “verdadero arte corporal”. Este es el mismo
esquema que produce la idea de Historia Universal que muestra un proceso
que va de oriente a occidente*.

% Dussel (2007b) critica la construccién de la Historia Universal y desarrolla una Histérica que denuncia la
manipulacién de la modernidad/colonialidad y al mismo tiempo desarrolla una nueva manera de com-
prender el mundo y las culturas. A partir del desarrollo de seis proyectos civilizatorios previos al de la
modernidad eurocéntrica.

Tercera parte. Problematizacién ( 137



Teniendo en cuenta que el esquema anterior se ha convertido en algo
dado, asi ha sido instalado en las representaciones de la poblacién con men-
talidad colonial arraigada, ya sea europea, latinoamericana o boliviana; sean
estos instructores de danza, profesores, intelectuales o periodistas. Entonces,
no es raro escuchar que la danza en Oruro no ha llegado a matizarse con la
creacién artistica, o afirmaciones parecidas. Esto lleva a suponer que la danza
en esta ciudad, como no ha perdido su primitivo caracter teldrico, no ha evo-
lucionado y no se ha convertido en un verdadero arte corporal acompanado
por la musica, y mucho menos ha logrado tener la categoria de ballet. De esta
manera, se justifica que la danza en Oruro y en otros lugares de los Andes sea
denominada folklérica.

Estamos entonces frente a dos maneras de comprender y desplegar la
danza: como danza-ritual, segin formas particulares de comprension, re-
flexién, disfrute y celebracién, en las que se reproduce la vida y se evita la
objetualizacién, ya que no se escinde de la realidad festiva; y como creacién
artistica para el espectaculo, elaborada a partir de exigencias de técnica, ves-
tuario, etc.*, que son especificas y se diferencian de las primeras, pues sirven
de referente para clasificar, en el &mbito de la danza, lo que puede ser consi-
derado arte y lo que no.

Hasta aqui hemos aclarado que la danza, que se despliega en el espa-
cio festivo de Oruro, no es considerada arte para la accién contemplativa del
sujeto racional de la modernidad eurocéntrica y esta aclaraciéon podria ser
suficiente para diferenciar lo que es danza como arte y danza como ritual.
Sin embargo, la necesidad de desenmaranar el entrampe colonial, a partir
del cual se ha producido una subjetividad colonizador-colonizado, domina-
dor-dominado, en este caso también en relacién a la danza y a lo festivo,
nos obliga a aclarar la nocién de arte y, a partir de esta referencia, intentar
comprender la danza y su sentido en el contexto de la Serrania Sagrada de
los Urus.

PROBLEMATIZACION DE LA IDEA DE ARTE-DANZA EN LA SERRANIA
SAGRADA DE L0S URUS

En esta parte problematizamos la nocién de arte con relaciéon a la dan-
za, con el fin de comprender el proceso que va del surgimiento de la idea de
objeto de arte, a la transformaciéon de la danza-ritual en danza espectaculo,
como ballet, asi como de las consecuencias reales implicadas en este proce-
so, el cual esta ligado a la transformacién y consolidacién de una manera de

% Este punto puede ser ampliado en: Prudhommeau (1974) y Friedrich (1965).

138 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



comprender la realidad que se fue desarrollando como parte de la instaura-
cién de la dominacién colonial.

Si bien la nocién de arte esta relacionada con una idea de lo bello, esta
concepcioén tiene una forma particular de comprensiéon de la realidad, ya que
presupone lo bello como parte componente de un objeto, al mismo tiempo
que es percibido y representado en la mente de un determinado sujeto. Esta
manera de comprender la realidad, ha sido concebida por la modernidad oc-
cidental eurocéntrica como la “més desarrollada” y ha sido elevada al estatus
de ciencia toda vez que se le atribuye caracteristicas de universalidad. Esta se
sustenta en una estructura de relaciones sujeto-objeto que supone la existen-
cia de un sujeto racional, un sujeto creador (artista) y un objeto construido, el
objeto creado (obra de arte).

Entonces, asi como para el conocimiento este modo particular sitia al
sujeto, como sujeto de conocimiento, por encima de la cosa o ente, como ob-
jeto cognoscible, en el campo que nos compete, el creador se sitia por encima
de su creacién y en lugar de conocimiento cientifico se produce la creacién
artistica, cualidad que, como privilegio, sitla al artista no solo por encima de
la obra de arte, sino por encima de la gente comun, como genio creador, al
nivel de la divinidad?.

Por la importancia y naturalizaciéon de este modo de relacionarse con
la realidad, apropiado también por la produccién de arte, argumentamos al-
gunas de sus caracteristicas. Una primera particularidad de las relaciones
sujeto-objeto es la reproduccion del paradigma de la conciencia® que pre-
supone un sujeto que tiene ciertas facultades, a partir de las cuales produce
un objeto, lo construye, es decir, objetualiza la realidad que le rodea a partir
de un proceso de abstraccién en el que hace uso de la reflexion. Esta es una
de las facultades para la produccién de objetos, de/en la realidad y esto, se
argumenta, es posible gracias al uso consciente de la razén.

% A partir del paradigma de la conciencia, que explicamos mas adelante, las relaciones se establecen en
términos de sujeto-objeto, para el caso del arte, el objeto de arte es creado por un sujeto artista, dotado
con cualidades especiales. Pero el sujeto artista tiene cualidades especiales para crear el objeto de arte, el
sujeto que comprende la obra de arte es un sujeto ilustrado. Esto significa que no todos los seres humanos
pueden ser artistas y no todos los seres humanos tienen la capacidad de comprender la obra de los artis-
tas. De esta manera, queda establecida la estructura jerarquica colonial de acceso y produccién del arte.

¥ El Paradigma de la Conciencia es parte de un marco conceptual producido por las filosofias clasicas. Este
paradigma sostiene la idea de un sujeto autarquico, auténomo, reflexivo que posee la capacidad de la con-
ciencia de si. Se trata de un pensamiento que parte de si mismo y regula todo en el mundo. En su revisién
de lo que Apel (1994) denomina Filosofia Primera distingue tres paradigmas principales: aguel que se ocu-
pa de tematizar al ente objetivado, como objeto de lo real, a este lo denomina metafisica qua ontologia; el
segundo que se ocupa de la tematizacion del objeto y la del intérprete, en el sentido de relacién sujeto-ob-
jeto de la conciencia de objetos que desarrolla la filosofia trascendental clasica y el tercero que tematiza el
objeto el signo y el intérprete, en el sentido de la interpretaciéon del mundo mediada por signos, como es la
semidtica trascendental. A partir de esta revision desarrollara la posibilidad de “integracion semidtico-trascen-
dental de la pragmatica y la semantica” (1994, 201) en el uso de la lengua y sin descartar el giro linglistico,
mas bien complementando la pragmatica-trascendental, conocida también como el giro pragmatico.

Tercera parte. Problematizacién ( 139



Asi, llegamos a una segunda particularidad: se trata de un modo de
relacionamiento con la realidad que privilegia la razén, en este caso la ra-
z6n de la modernidad eurocéntrica; aquella que se origina con el ego cogito
(yo pienso), pero que surge gracias al ego conquiro (yo conquisto)®. Entonces,
se trata de una razén que va produciendo, con caracteristicas particulares,
la dominacién colonial, en la que el blanco es su color racial, el masculino
su género, Europa su lugar y la modernidad occidental su proyecto. Este se
consolida perfeccionando la razén como razén instrumental. Politicamente
este tipo de razén se orienta hacia y desde el mercado. Aparece como una
racionalidad afin al mercado capitalista moderno colonial, lo cual significa
que es una racionalidad que puede producir cada vez mayor ganancia y acu-
mulacién hasta el infinito, a menor costo, produciendo un mejor nivel de vida
en las personas. Sin embargo esto, en realidad, encubre la produccién y repro-
duccién de la muerte®.

Con esta logica se despliega la idea de arte como contenedor de lo bello,
idea, independientemente de cual sea la nocidén mas préoxima de belleza, so-
metida a la racionalidad instrumental y orientada por el mercado capitalista
moderno colonial, que se convierte en un referente Util para transformar un
objeto determinado en una mercancia, cuya finalidad es generar ganancia.

Con el proceso de objetualizacién de la realidad, que se inicia en el
siglo XVI y se consolida con Descartes en el XVII*, se produce otro proceso
muy poco mencionado y menos difundido; se trata de la transformacién de
un principio contenido en la danza, que inicialmente era femenino y que fue
convertido en masculino. El origen de la danza, antes de que esta sea consi-

% La Nocién de sujeto racional surge a partir de la enunciacién del ego cogito ergo sum y es a partir de esta que
se inicia un proceso de separacién de la realidad en fragmentos, mente-cuerpo, cultura-naturaleza, etc. Al
mismo tiempo este proceso, que antepone el uso de la razéon para diferenciarse de un sujeto irracional que
actuaria por instinto natural, encubre al sujeto irracional a partir del cual surgié la posibilidad de uso de
la razén moderna, que al mismo tiempo encubre la perversidad desplegada varios siglos antes por el ego
conquiro. Enrique Dussel aclara este proceso: “La expresién ontolédgica cartesiana (ego cogito) del siglo XVII
fue anticipada por el ego conquiro, o ain mas politicamente ego domino al Otro, al indio. El europeo, blanco,
macho, posesor rapidamente de riquezas obtenidas por el dominio sobre indios y esclavos africanos, culto
en las “ciudades letradas”, hizo presente en la periferia colonial primero, pero posteriormente en el interior
de la misma Europa la auto-comprension de ser el “Sefior”: dominus es el que manda en “la casa” (domus). E1
mundo comenzé a ser el hogar dominado por el europeo que durara todavia tres siglos, hasta la revolucién
industrial a fines del siglo XVIII, para doblegar igualmente al Asia” (Dussel, 2008, p. 22).

% Hinkelammert (1995) realiza una critica a la ética al conocimiento cientifico moderno/colonial y a las con-
secuencias de este, pero sobre todo a su racionalidad, como racionalidad de medio-fin, como racionalidad
instrumental que entra en contradiccién con la racionalidad reproductiva de la vida (Bautista, 2013), y
esta contradiccién aclara que se trata de una ética y una racionalidad que, a diferencia de la racionalidad
reproductiva, reproduce la muerte.

% “En Occidente, y hasta la Edad Media, la danza estaba unida al hombre desde el momento en que se daba
por segura la interrelacién entre cuerpo, mente y espiritu. Pero, a partir de ese momento junto con la in-
fluencia de las ideas de Descartes en el siglo XVII se produjo una disociacién entre mente y cuerpo que se
ha venido manteniendo casi hasta nuestros dias” (Rodriguez, 2011, p. 5).

140) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



derada arte, residia en un principio femenino que fue reprimido hasta con-
vertirlo en masculino.

Este principio femenino y sagrado de la danza fue reprimiéndose cada vez mas con el paso
de los siglos. Si bien el baile folclérico todavia remite vagamente a los origenes de la dan-
za, sublimo dicho principio en estilos socialmente convencionales (y patriarcalmente mas
aceptables). Mientras tanto, la danza se cultivé en las cortes europeas, primero como un es-
pectaculo de gracia social (cortejo y coqueteo sublimados, y comunicacion regulada entre

los sexos) y, més tarde, como un espectaculo puro de habilidades y estilo. (Levin, 2001, p. 2)

A pesar de que en la cita pervive aquella estructura jerarquica, colonial,
lineal y ascendente en relacién a la danza, se sostiene que aquella corres-
pondencia con lo femenino se daba por la importancia de la fertilidad y los
rituales que, con los movimientos corporales, se ofrecian a la Madre Tierra.
Actualmente en los Andes bolivianos y en la regién de Oruro en particular
estas practicas de danza-ritual, acompanadas de ofrendas a la Pachamama
(Madre Tierra), siguen vigentes.

A partir de esta resumida descripcién del proceso constitutivo del ob-
jeto de arte y la transformacién de la danza en producciéon artistica, es posi-
ble tener idea de cuéles son aquellas condiciones, los canones, deciamos en
lineas anteriores, que permitieron que la danza sea considerada arte. Tam-
bién hemos mostrado algunas de las consecuencias de la transformacién de
la danza-ritual en danza-espectaculo. No obstante, el proceso colonial no se
queda ahi, también se va transformando y se va acomodando a determinadas
circunstancias. Aqui resaltamos su acomodo al surgimiento del capitalismo
salvaje, al momento neoliberal que se ha vivido y que en algunos paises se si-
gue viviendo, llevando al extremo la produccién de mercancias®. Esta politica
que contiene actitudes y comportamientos que explicitan la racionalidad de
lo irracionalizado ha rebasado todos los limites.

Aquella ilusoria separaciéon, constituida como parte del proceso colo-
nial, entre arte y folklore o alta cultura y cultura popular ha quedado en
entredicho. Entonces nos preguntamos, ;cuales son las razones para que, a
partir de las ultimas décadas del siglo XX, se haya empezado a denominar
arte popular, por las esferas de poder, a algunas manifestaciones presentes en
algunos espacios que nunca fueron y no son de las élites? ;Por qué, en las ulti-

“ Lairracionalidad del mercado ha hecho que lo que antes eran recursos naturales basicos de libre acceso

para la poblacién como el agua e incluso el cielo, actualmente ya no lo son. Actualmente todo se ha trans-
formado en mercancia. En Bolivia en el afio 2000 la poblacién salié a las calles y se enfrenté al ejército
en la denominada primera Guerra del Agua en el planeta, porque a pesar de privatizar el agua potable e
incrementar sus costos en alto grado, la poblacion tenia que pagar incluso por el agua de lluvia. Este tema
puede ser ampliado en: Garcia (2000).

Tercera parte. Problematizacién ( 141



mas décadas, con alto énfasis neoliberal, se han hecho visibles los espacios de
lo popular y sutilmente se han modificado las nomenclaturas para referirse
a aquellas practicas, denominadas populares, aparentemente incompatibles
con el arte? En el siguiente subtitulo intentaremos responder estas preguntas.

LO QUE SE ENCUBRE EN LA APARENTE VALORACION DE LA “DANZA FOLKLORICA”

En lineas anteriores hemos senialado que las nociones de folklore y po-
pular surgen de la necesidad de la colonialidad del poder de clasificar e impo-
ner jerarquias. Mientras los actores de las practicas y procesos celebratorios
estan desplegando danza, musica y ritual, como parte del éxtasis festivo, el
sujeto racional, en la contemplaciéon, produce posibilidades de diferenciacién,
separacion y clasificaciéon de aquello que, para el sujeto festivo, es parte de
una totalidad a partir de la cual reproduce la vida.

Aquel modo de clasificacién que se despliega desde el racionalismo del
siglo XVII y llega al positivismo de los siglos XIX y XX, produce sus propias
complicaciones y, en muchos casos, confusiones. En otras ocasiones lo que se
llama folklore esta mas relacionado con aquello que denominan tradicional,
y lo popular podria estar mas cerca de aquello que se define como cultura
moderna. Quienes estan de acuerdo con estas formas de clasificacién, suelen
hacer aclaraciones que no modifican en nada la estructura colonial que hay
en dichas nociones.

Por ejemplo, para referirse al folklore se dice: “Dicho objeto de estudio,
aunque parezca ampuloso, esta referido a las practicas tradicionales y popu-
lares que se distinguen de otras solo populares como la moda, o la proyeccién
estética (adaptacién o representacién) que es, deliberadamente una simula-
cién del folklore” (Vilcapoma, 2008, p. 335). Como vemos, orientaciones tedri-
cas y nociones producidas en el siglo XIX siguen siendo discutidas y tomadas
en cuenta en el siglo XXI, en una aparente realidad detenida, para discutir si
una danza o un ritual, es tradicién, folklore, cultura popular, proyeccién y, en
otros casos, si puede ser considerado patrimonio o no.

Mientras esto sucede en circulos cerrados locales, que se niegan a la
reflexién conectada con los procesos y la dindmica del presente en sus pro-
pios contextos de referencia, el capitalismo salvaje no ha descansado para
subsumir a la dindmica del mercado el Gltimo milimetro de extensién del
planeta, el Gltimo gramo de produccién de recursos e incluso el ultimo sus-
piro emanado en algun ritual. Todo esto porque la ideologia del mercado ca-
pitalista moderno colonial reproduce la légica de la ganancia y acumulacién
al infinito. Para el tema que nos ocupa ahora, por ejemplo, se ha hecho creer

142 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



que puede haber industrias culturales y consumo cultural beneficioso para
los pueblos y para las mayorias.

Pero esto no siempre fue asi, hubo un tiempo en el que el capitalismo,
de la mano del discurso de la racionalidad, creia en la economia del desarro-
llo, aquella que reproducia también un esquema lineal y ascendente. En esta
légica, nuestros paises deberian transitar del subdesarrollo al desarrollo, asi
como la danza folklérica podria volverse arte, siempre y cuando cumpla con
los canones de este ultimo. En sintesis, nos estaban diciendo que para ser
“desarrollados” deberiamos adoptar actitudes, practicas, pero sobre todo una
racionalidad especifica, aunque esto signifique abandonar nuestras propias
actitudes, nuestras practicas y nuestra racionalidad. Nos estaban diciendo
que si queriamos tener danza artistica deberiamos abandonar lo que ellos
llamaban danza folklérica y aprender a hacer la danza artistica que se hacia
en los paises desarrollados.

Pero a partir de la década de los ochenta, casualmente en paralelo con
la aplicacién del modelo neoliberal en nuestros paises, aquello cambid. De
pronto, para modificar aquellas representaciones inferiorizadas que corres-
pondian a aquellas danzas y otras actividades denominadas folklore, ma-
nifestaciones populares, etc. se cambiaron las nomenclaturas; asi surgi¢ la
expresion contradictoria arte popular y la nocién de patrimonio descendi6 de
las alturas de los monumentos y aterrizé en la superficie de lo festivo, para
denominar como patrimonio inmaterial o patrimonio intangible lo que en el
siglo XVI se empez6 a nombrar con el apelativo de idolatria y en el siglo XIX
folklore*. ;Qué era lo que estaba pasando? ;Por qué se estaba produciendo
un efecto “igualador” de practicas culturales entre las élites y las poblaciones
siempre discriminadas? La respuesta a estas preguntas implica un rodeo, bre-
ve pero necesario, por la economia global del siglo XX.

Cuando los mismos creadores de la economia del desarrollo anun-
claron su muerte en los anios ochenta, todo cambid, se dio el ascenso del
neoliberalismo en todo el mundo y, como nos recuerda Arturo Escobar “se
impusieron las reformas econémicas draconianas introducidas durante los
anos ochenta en el Tercer Mundo bajo la presién del Fondo Monetario Inter-
nacional, en especial los controles monetarios, la privatizacién de las em-
presas y servicios publicos, la reduccion de las importaciones y la apertura a
mercados externos” (Escobar, 2007, p.105). Se estaba apostando a una nueva
manera de lograr el “desarrollo con base en el mercado” en el que se aplicaria
la ortodoxia neoliberal y el avance del “mercado libre”. Habia que presionar
para que las reformas estructurales se ejecutaran, y para esto la “receta” pre-

4 Este tema estd desarrollado en la Cuarta Parte, en el titulo “Folklorizacién”.

Tercera parte. Problematizacién ( 143



vela un modo de sensibilizacién segun la “dictadura para el mercado total”,
ejecutada por el Plan Céondor® en la década de los setenta. Posteriormente,
aquellas medidas estructurales que llegaron a nuestros paises, luego de las
dictaduras produjeron posturas como la siguiente: “El bienestar de la gente
puede dejarse de lado por un tiempo, aunque mueran cientos de miles. Viva
el mercado” (p.105).

Este acontecimiento global, que modifico el patrén global de poder
desde su extremo cinico y perverso, consolidé la posibilidad de convertir ab-
solutamente todo en mercancia, y el beneficio de esto recaeria en las corpora-
ciones dirigidas o relacionadas con las mismas élites politicas que gobiernan
nuestros paises. Asi, la cultura, aquella entendida en algin tiempo como pri-
vilegio de unos pocos, sufri6 la consecuencia de su propia racionalidad y se
someti6 al mercado a pesar de los lamentos* y las nostalgias*. Ahora la téc-
nica y la especialidad de la danza, del arte o de lo que fuere, estaban siendo
instrumentalizadas para el entretenimiento. Actualmente estamos viviendo
las consecuencias extremas de ello, muy bien ilustradas por Martel (2011), en
lo que denomina cultura Mainstream®*.

En el contexto de capitalismo salvaje y de contradicciones estructu-
rales encubiertas, que al arte se lo denomine popular y que aquello nega-
do, racializado, marginado y subvalorado, como danza folklérica, ahora se lo
quiera mostrar como parte de expresiones estéticas importantes, no deberia
parecernos nada raro. Porque lo que esta en juego es el “bien” del mercado, la
acumulacién y la ganancia al infinito de las corporaciones, asi como el em-
pobrecimiento cada vez mayor de la poblacién en el mundo. Este es el nuevo
estado de realidad a partir de la instauracién de una geopolitica de la cultura
y de los medios (Martel, 2011) instalada en la geografia global.

Es por esto que ya no interesa si el arte es popular o si la danza folklori-
ca es arte. La relevancia fundamental de la época es la ganancia y el consumo,

% El Plan Céndor, desarrollado entre 1970 y 1980, serviria, a partir de la instauracién de un régimen de terror
inicial (torturas muertes y desapariciones), para que posteriormente se pueda implementar, sin ninguna
discusién y ninguna oposicién, la politica neoliberal en los paises del cono sur. Los gobiernos dictatoriales
de Bolivia, Chile, Argentina, Brasil, Paraguay, Uruguay, bajo las érdenes de Estados Unidos, a través de la
CIA, coordinaban diferentes operaciones, pero también participaron de este proceso Pert, Colombia, Vene-
zuela y Ecuador. Luego de una década de aplicacién de la “doctrina del shock” (Klein, 2008), la implemen-
tacién del modelo neoliberal fue recibida como una bendicién.

Mario Vargas Llosa (2012) expone, con bastante decepcién, que la cultura, aquella que era parte de exigen-
tes procesos de aprendizaje para su disfrute ya no existe. Esta ha sufrido una banalizacién total y aquellas
exquisiteces con altos niveles de elaboracién ya no existen.

H.C.F. Mancilla (1999), de manera critica hacia la modernidad, menciona que aquellas practicas y aquellos
modos aristocraticos que permitian ciertos niveles elaborados en la forma de vida de aquella época, fueron
anulados por aquella modernidad.

Frederic Martel (2011), muestra en detalle la manera como el mercado y las corporaciones han reducido
las diferentes manifestaciones de arte a distraccién (mainstream) popular, para el consumo masivo y la
ganancia y acumulacién de las mismas.

45

144 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



en la cultura del desechable, y pareceria, en algunos casos, que hasta estas
manifestaciones tienen su obsolescencia programada. Para la geopolitica ac-
tual no es relevante la nomenclatura con la que se denomina los fenémenos
o los procesos, si estos contienen contradicciones o no, tampoco le interesa
que se mantengan los limites entre élites y subalternidades; le interesa trans-
formar en mercancia y ganancia hasta el infinito, absolutamente todo.

CONCLUSION PRELIMINAR

Esta reflexién nos lleva a precisar dos cosas: nos parece importante que
las ideas aqui planteadas sean tomadas en cuenta por actores de danza que
transitan por los distintos modos de practica aqui descritas. No solo por aque-
llas personas que son parte del despliegue de la danza-ritual, sino también de
aquellos instructores de danza, periodistas, observadores, lideres de opinion
y aquellos denominados gestores culturales, que la describen como folklore o
manifestaciones populares.

La primera precisién tiene que ver con el proceso de instalacién de la
dominacién colonial y sus consecuencias en la dinamica festiva. Pensamos
que, a pesar de todo, ese itinerario de rechazo, negacion e inferiorizacion
primero y de aparente valoraciéon después, en la danza ritual y en algunos
espacios de la dinamica festiva en Oruro, para hablar de nuestro lugar de
enunciacion, no se ha perdido el sentido politico ni su horizonte de realidad.

Actualmente la dindmica conflictiva en la que se desarrollan las di-
ferentes manifestaciones en el espacio festivo de Oruro, desde el jueves de
comadres hasta lo que se conoce como el domingo de tentacién, se articulan
una serie de actividades desarrolladas por diferentes zonas de la ciudad en
las que habitan diferentes grupos poblacionales que ritualizan y celebran con
base en sus propios horizontes de sentido. Ya sea en el centro de la ciudad, o
en las zonas sur, norte o zona este, los conflictos evidencian pervivencias de
practicas ancestrales que no son compatibles con ciertos procesos de mer-
cantilizacién de lo festivo.

Por otra parte, el entrampe, a nivel global, en el que nos ha dejado el
capitalismo, pareceria un itinerario sin posibilidades de retorno, en el cual
la serpiente ha empezado a devorarse la cola y cada vez esta mas cerca de
devorarse la cabeza. Con esta metafora queremos decir que la salida a la ob-
jetualizacién extrema, a la mercantilizacién extrema, a la ganancia hacia el
infinito ya no se encuentra en la racionalidad instrumental, de la que se nutre
el modo de produccién capitalista, que en su versién extrema, como neolibe-
ralismo, todavia tiene vigencia en algunos paises de nuestro continente.

Tercera parte. Problematizacién ( 145



En lineas anteriores ya nos hemos referido a la des-enajenacién como
posibilidad de recuperacién de las representaciones a partir de las cuales
nuestros pueblos reproducian la vida, aquellas que fueron enajenadas e in-
mediatamente transformadas en representaciones coloniales, demonizado-
ras y mercantilizadoras. En este caso, para iniciar un posible itinerario que
podria ser des-mercantilizador, es fundamental pensar en la subjetividad con
la que actuamos, la misma que es resultado de la légica y la racionalidad
instrumental.

Entonces, mas allé de la identificacién del sentido colonial de la danza
como producto artistico y de su objetualizacién como mercancia, el problema
se sitlla en nuestras propias subjetividades, las mismas que de manera auto-
consciente deberan hacerse parte de un proceso reflexivo critico que pueda
posibilitar un transito desde la logica y racionalidad instrumental hacia otra
légica y otra racionalidad que se la estd nombrando como racionalidad de la
vida*. Para esto, comprender la danza-ritual en su sentido profundo, des-ena-
jenandonos del folklore, es fundamental.

TERCERA PROBLEMATIZACION: LA MUSICA

LOS PROCESOS DE TRANSFORMACION EN LA MUSICA, A LO LARGO DE LA HIS-
toria, no han influido en las transformaciones de la ciencia social en los ul-
timos siglos. De hecho, hay una minuscula fraccién de investigaciones que
se ha ocupado de desentrafiar estos procesos. Son pocos los trabajos que es-
tdn abriendo nuevas posibilidades de abordaje y de comprensién de lo so-
noro-musical. Entre ellos, mencionamos los intentos de hacer visible el rol
del sonido musical en las relaciones de poder (Hernandez, 2016), en otros,
se intenta pluralizar las practicas y las representaciones construidas sobre
la musica y su reproducciéon en las identidades (Lambuley, 2014). Tal vez la
orientacién con mas ejemplos es la que aborda la dinamica del mercado de la
musica. En este caso, Martel (2011) propone una importante reflexion.

Desde nuestro lugar de enunciacién, quisiéramos iniciar un proceso que
permita producir algunas aperturas en el modo colonial de pensar la musica.
Para ello, siguiendo el criterio de pensar la realidad como un dandose, que re-
sulta de la identificacién de lo dado potencial (Zemelman, 2001), planteamos
esta tercera problematizacién, enfocados en la musica, para abrir posibilida-
des otras de entender estas practicas y las representaciones que producen.

#  Juan José Bautista (2012) est4 trabajando este tema desde hace algunos afios.

146 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



Este paso inicial nos parece fundamental, porque la comprensién ac-
tual de la musica, es decir, la comprensiéon moderna occidental, ha producido
canones que han impuesto sistemas clasificatorios especificos, a partir de los
cuales se han construido jerarquias que actualmente aparecen como algo
dado. En estos canones, a la musica de las comunidades de los Andes se le
ha asignado espacios inferiores con relacién a aquellas jerarquias, bajo el ar-
gumento de la carencia de ciertos elementos y componentes con los que, se
dice, cuentan las musicas elaboradas en Occidente.

Asociado a lo anterior se ha producido un desborde de comercializacién
de musica en todo el mundo. Este proceso estd organizado entorno a corpora-
ciones que han monopolizado el mercado y cada vez amplian mas y més su
monopolio. Paradéjicamente, en ciertos circulos que no han sido absorbidos
completamente por aquel monopolio, todavia se escucha decir: “la musica
es el alimento para el espiritu”. Esta frase, nos conecta con la razén de ser
de esta practica en tiempos antiguos, y nos lleva a una contradiccién con las
practicas actuales, pues guarda un potencial epistemoldgico importante que
puede ser util para abrir nuevas perspectivas con relacién a las practicas y
representaciones sobre la musica.

Aquella expresion, hace referencia a una dimensién de la vida no mate-
rial y presupone, desde tiempos antiguos, la existencia de posibilidades tras-
cendentales que han surgido, casi siempre, por el temor hacia lo desconocido
y da sentido a una forma particular de sentir y vivir la musica. Por otra parte,
se ha construido otro modo de relacionarse con esta actividad que se expre-
sa a través de los sonidos. Este modo concibe la musica como algo material,
como algo que tiene un precio, que se oferta en el mercado capitalista como
uno objeto mas, es decir, como una mercancia. ;Qué significa esta contradic-
cién? En esta problematizacion se intenta abrir posibilidades distintas para
su comprension.

Para ello, haremos un repaso breve y sintético de la forma en la que
la musica se fue produciendo en sus inicios y como, posteriormente, se fue
transformando. Es sabido que en tiempos antiguos la vida se fue organizando
a partir de ciertas actividades que estaban en funciéon de ciclos temporales,
los cuales estaban definidos por las posibilidades de acceso a los alimentos.
Esta organizacién también servia para la asignacion de roles a través de los
cuales se cumplian aquellas actividades, entre estas encontramos las cele-
braciones rituales que, como parte de procesos conectados directamente con
los ciclos, se desarrollaban con practicas que articulaban lo productivo con
la dindmica ritual, en todos sus componentes. Dos de estos componentes in-
separables fueron, y son todavia, la musica y la danza. La musica activaba

Tercera parte. Problematizacién ( 147



la danza, la danza exigia musica, y ambos eran requisitos para el éxito en el
despliegue del ritual celebratorio.

A partir de este modo de organizar la vida, en el que la musica era parte
de una totalidad compleja, se transité hacia una forma separada de acceder a
aquellos componentes y asi la musica se convirtié en una especialidad, es de-
cir en una totalidad en si, con diferentes géneros que fragmentaron los gustos
musicales de las poblaciones y para satisfacerlos se establecieron relaciones
monetarias, es decir, actualmente la posibilidad de acceso a la musica tiene
que ver con la compra y venta, sea a través de conciertos o en soportes de
sonido, producto de los avances de la tecnologia.

Aquel transito tuvo como momento inicial 1a elitizacién de la musica.
Esto posibilité la posterior mercantilizacién de la musica producida en Euro-
pay los Estados Unidos. Asi, hasta hace pocos siglos atras, la musica se habia
desarrollado fundida al interior de una totalidad celebratoria. Lo festivo-ri-
tual configuraba aquella totalidad, pero, poco a poco, se fue convirtiendo en
una produccién auténoma hasta llegar a ser utilizada como una mercancia,
presente en la vida cotidiana de los habitantes de casi todo el planeta. Asi lo
menciona Attali: “Entre los ruidos, la musica, en tanto que produccién auté-
noma, es una invencién reciente. Hasta el siglo XVIII inclusive, la musica se
funde en una totalidad. Ambigua y fragil, en apariencia menor y accesoria, ha
invadido nuestro mundo y nuestra vida cotidiana” (Attali, 1995, p. 11).

Por todo esto, coincidimos con el pensamiento de finales del siglo pa-
sado respecto a ciertas transformaciones surgidas en el siglo XVI, de las que
hace parte la musica. Se trata de la imposicién de una nueva forma de vida
surgida en el momento de difusién de un nuevo patrén de poder y un nuevo
sistema mundo moderno colonial“®, que ha afectado estructuralmente las re-
laciones y los procesos a nivel global.

Este acontecimiento, ha modificado los procesos de produccién de la
musica que, de disfrute inmaterial, de alimento para el espirituy, la ha conver-
tido en mercancia. Asi, la relaciona con la produccién de la idea de riqueza
(como acumulacién monetaria) y con la produccién de la idea de arte. Este
complejo proceso de aparente desarrollo de la musica ha encubierto otros, de
los que destacamos dos: el primero, referido a la inferiorizacién de las musicas
no occidentales, y el segundo, como consecuencia, la invisibilizacién de estas.

Si bien estos procesos son complementarios el uno con el otro, pode-
mos detectar algunas caracteristicas especificas en ellos. El primer proceso,
la inferiorizacién, se ha logrado gracias a la transformacion, modificacién y

% Wallerstein (2005), Quijano (2000) y Dussel (2008), cada uno con su propia propuesta, argumentan este
proceso.

148 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



anulacién de las representaciones acerca de las musicas existentes en las
culturas no europeas, en directa referencia con las europeas; mientras que el
segundo proceso, estd mas relacionado con las nociones de valor de aquellas
representaciones y, en consecuencia, con la imposibilidad de reproduccién en
contextos urbanos, como ha sucedido en nuestros paises.

Es decir, estas musicas pueden hacerse visibles cuando hacen parte del
canon impuesto por los referentes modernos de musica, vigentes desde el si-
glo XIX. En términos concretos, en las ciudades modernas, es posible que esto
haya sucedido por los siguientes motivos: primero, a través de la folklorizacion,
puesto que, cuando la musica ha sido sometida al filtro del folklore y a todas
las transformaciones que esto supone, en este caso, como musica folklérica,
asume un estatus inferiorizado; segundo, para escuchar musica de origen no
europeo, esta musica fue siendo “limpiada”, “descontaminada” y/o “desinfec-
tada” a través de géneros como el jazz, el blues o el rock. Asi, lo que se escucha
y lo que se vive con estos productos es algo completamente nuevo, extirpado
de todo su contenido musical. Es un producto castrado, extraido de su conte-
nido ritual-festivo, del que se han vaciado sus contenidos epistémicos.

Esta Ultima aclaracién ayuda a ver que el proceso de transformacién
de la musica, primero en arte y luego en mercancia, como ya dijimos, ha
producido también otros procesos que han sido encubiertos. Es por ello que
para des-encubrirlos formulamos algunas preguntas que ayudan a percibir
la musica desde otra perspectiva, segin la cual se ha organizado este texto.
Esta perspectiva, si bien de manera general se relaciona con la posibilidad
de apertura hacia procesos de des-enajenacion, esta basada en un argumen-
to elaborado en tres contextos especificos, desarrollados en cada uno de los
subtitulos.

En el primer subtitulo se hace referencia al proceso de transformacién
de la musica en arte, en un lugar geografico especifico: Europa. Esto nos ayu-
da a entender la desconexién de la musica, de aquella totalidad compleja y
dinamica, conformada por la danza, el canto, el ritual y otros componentes.
Es una primera transformacion trascendental de la musica. El segundo sub-
titulo, se refiere a los procesos de comercializacién de la musica negra en los
Estados Unidos. Muestra una segunda etapa de transformaciones, en la que
es evidente la consolidacién de la musica como mercancia, y la posibilidad de
circulacion mediada por el mercado capitalista moderno.

Finalmente, en el tercer subtitulo, para un lugar sociohistérico especi-
fico, los Andes bolivianos, se desarrollan algunas posibilidades para entender
las circunstancias que permitieron la permanencia de patrones comunitarios
de reproduccién de la vida en las practicas musicales locales, a pesar de las
dos grandes transformaciones antes mencionadas. En este contexto, se men-

Tercera parte. Problematizacién ( 149



ciona que son aquellos patrones los que contienen elementos potenciales
para una politica con posibilidades liberadoras.

PRIMERA TRANSFORMACION

Como ya se ha mencionado, la musica nace al interior de una totalidad
festivo-ritual cuyo horizonte principal era lo celebratorio orientado hacia la
produccion y la reproduccién de la vida. Sin embargo, actualmente, la musica
no se manifiesta de este modo, mas bien es una practica autébnoma e inde-
pendiente que tiene sus propios mecanismos, su estructura y ha producido
sus propias redes de produccion, circulacién y consumo. En este sentido, para
iniciar esta problematizacién, nos preguntamos ;cémo fue que la musica se
desconecto de aquella totalidad al interior de la cual constituia una dinamica
compleja, junto a la danza, el canto, el ritual y otros componentes de igual
relevancia?

Para contestar esta pregunta debemos remitirnos a las investigaciones
acerca de los origenes de la musica que coinciden en afirmar su caracter
celebratorio-ritual, asi como la utilizacién de ciertos recursos de la corpo-
ralidad humana para la ejecucion de las primeras melodias, que desde sus
inicios contenian determinados ritmos. Es muy dificil establecer qué surgid
primero, si el ritmo o la melodia, es muy probable que aquellas melodias ya
llevaran incorporadas determinados ritmos. Lo que si podemos afirmar es
que aquellos primeros sonidos organizados surgieron como parte del proceso
de comunicacién humana, en la oralidad, como una variante de los primeros
sonidos del lenguaje humano. De acuerdo con estas investigaciones, en los
comienzos de la musica no existia aun la armonia (Dufourcq, 1963).

También es importante sefialar que los primeros sonidos fueron apare-
ciendo junto a movimientos corporales, como palmadas y golpes con los pies,
probablemente los primeros zapateos. Estos, sin duda, se ocuparon de marcar
los primeros ritmos, a partir de los cuales se articulé la relacién entre musica
y danza (Dufourcg, 1963). En todos estos casos la relacién con lo ritual-cele-
bratorio, como parte de la razén de ser de ambas practicas, es evidente. Por
ello, si en algin momento de la historia la musica ha podido tener algo de
universalidad, son estos los rasgos que deberian destacarse, porque son parte
de lo que la antropologia ha denominado “unidad psiquica de la humanidad”
y que hace la diferencia entre lo humano y lo animal.

Otro elemento importante de los inicios de la musica, al igual que estos
procesos celebratorios, es el canto. Su origen esta ligado al perfeccionamien-
to de las habilidades en el uso del lenguaje articulado, y se hizo presente en
rituales ejecutados en calidad de rezos y/o plegarias, en el contexto de las

150) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



celebraciones. Esta dindmica de articulacién entre canto, musica y danza, fue
constituyendo la complejidad de los procesos festivos en los que fueron in-
terviniendo otros componentes articuladores de las comunidades humanas.
Estos son la comida y la bebida, por ejemplo, que actiian como posibilitadores
de la reproduccién de la vida, y son los que acompanaron y acompanan cual-
quier manifestacién musical en la que se ritualiza algiin momento particular
de la vida.

Sin embargo, a partir de estos rasgos iniciales que tomaron un caracter
mimeético con relacién a la naturaleza y sus sonidos, con el paso del tiempo la
organizaciéon humana de lo sonoro, posteriormente fue denominada musica, y
para el siglo XX ya habia una gran transformacién de esta actividad, pues gran
parte de este tipo de produccién se convirtidé en mercancia y parte del mer-
cado capitalista. De otro lado, los procesos caracterizados por aquellos rasgos
iniciales cuyo horizonte principal fue la reproduccién de la vida, estuvieron
orientados a ahuyentar animales o, segiin el caso, confundirlos y seducirlos
a través de los sonidos para cazarlos, lo cual servia para articular un modo
de relacionamiento con la naturaleza y con lo sobrenatural. Como parte de la
exterioridad producida por la modernidad capitalista, tuvieron su propia dina-
mica a pesar de la invisibilizacién producida por el proceso colonial.

Este proceso, me refiero al proceso colonial, explicado y argumenta-
do desde distintas perspectivas®, recién se estd teniendo en cuenta para
pensar algunos campos especificos relacionados con lo que, desde la pers-
pectiva colonial, se ha denominado artes y, lo que nos ocupa, la musica.
Aquellas reflexiones y argumentos producidos ayudan a Iniclar aperturas
problematicas hacia campos todavia atrapados por el pensamiento moderno
colonial.

Uno de aquellos argumentos es la critica de la Filosofia de la Liberacién
(Dussel, 1973, 2000, 2008) a la historia universal. Para una problematizacién
del arte, esta critica es fundamental, porque con ella se pone en evidencia la
Historia en su condicién eurocéntrica, la misma que ha servido como marco
de referencia para que la geopolitica del conocimiento del sistema mundo
moderno colonial construya también una historia europea del arte y de la
musica con el estatus de universal. Como parte de esta critica, se argumenta
de manera histdrica, para trascender la historia europea impuesta como uni-
versal, abrirse a otras posibilidades y entender los procesos histéricos globa-
les. Pensamos que es importante desarrollar una “histoérica de la musica”, sin
embargo mientras esto no se desarrolle, iniciamos un proceso de compren-

4 Ver, por ejemplo, Dussel (2008, 2003); Quijano (2000); Mignolo (2007, 2003a 2003b); Grosfoguel (2006, 2012);
Castro-Gémez (2005); Walsh (2002, 2003); Bautista (2014, 2013, 2012).

Tercera parte. Problematizacién ( I5I



sién de la musica distinto, para situarla con relacién a sus propios procesos,
sin desconectarlos de los globales.

Para ello, partimos mostrando algunos componentes que ha producido
la “historia universal de la musica”. A nivel general, el conocimiento colonial
generd un esquema universal de la historia que alimenta los contenidos de
gran parte de programas académicos, escolares y universitarios, en este se
expone un proceso lineal que va desde la prehistoria hasta Grecia y Roma. En
esta logica siempre se sitla a las culturas de la Mesopotamia y Egipto como
antecedente del origen de la cultura localizado en Grecia, a partir de la cual
fue construida la idea de arte y cultura universal. Esta tuvo su consolidacién
siglos después en Europa.

Para el caso de la musica, el conocimiento universal recurre al mis-
mo esquema que aquel de Egipto como antecedente de Grecia. En Egipto se
utilizaban sistros, trompetas, flautas, arpas, latudes, citaras y liras, como ins-
trumentos musicales, y junto al uso de la voz, servian para recrear actos fu-
nebres a través de algunas danzas. Mientras que en Grecia, ademas de estos
instrumentos, se pensaba, ademas, una filosofia relacionada con el lenguaje
poético por sus caracteristicas vocales (Dufourcq, 1963), negando las mismas
caracteristicas a otras musicas y cantos del resto del mundo, incluso a su
antecesora en Egipto. Es decir, se borra la posibilidad de lenguaje poético y de
reflexién filoséfica en la produccién musical de las otras culturas.

Posteriormente, en el momento de surgimiento y expansion del Imperio
Romano, caracterizado por la dominacién militar sobre otros pueblos de gran
parte del continente europeo y el saqueo de riqueza material y cultural, la
musica refleja esta misma caracteristica. Los romanos, expertos guerreros,
no aportaron al desarrollo de las artes, més bien como resultado de la domi-
nacién y saqueo hacia los griegos y hacia sus musicos, fueron estos quienes
estaban al servicio del Imperio y de su Emperador cuando asi lo requeria,
sobre todo, cuando se desarrollaban los juegos, en sus banquetes y para los
sacrificios, puesto que la musica y los cantos, como ofrenda a sus dioses, eran
ejecutados por musicos griegos.

Con el surgimiento del cristianismo se transita hacia un siguiente mo-
mento, que en el esquema producido por la geopolitica del conocimiento del
sistema mundo moderno colonial se conoce como Edad Media. En este perio-
do, la musica seguia siendo una misma en la aldea, en la plaza del mercado y
en la corte de los sefiores (Attali, 1995), porque todavia no se habia instalado
el monopolio en la produccién y circulacion de la musica. La Iglesia Catolica,
por su parte, utiliza la musica para la evangelizacion, de este modo surgieron
los Cantos Gregorianos, los cuales tenian la misién de comunicar la palabra
de Dios (Dufourcg, 1961). Esta musica trataba de conectar o acercar a los cris-

152 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



tianos hacia Dios, pero al mismo tiempo estas emociones podian estar ligadas
a otro tipo de placeres provocados por la musica popular y su relacién directa
con las danzas y las fiestas.

Luego de varios siglos en los que la idea de verdad cristiana, como
teopolitica (Mignolo) fue hegemoénica en Europa, entré en crisis dando paso al
Renacimiento, y con él a la geopolitica (Mignolo, 2010). De este modo, la musi-
ca, de ser considerada un producto de la intervencién divina, pasa a conside-
rarse arte, es decir, creacién humana. Es el tiempo en el que surge un nuevo
componente que alimentara la subjetividad del naciente sujeto moderno, la
idea de genio creador equiparable con el otrora Dios creador del universo.
Con esta idea se inicia un proceso en el que el arte se separa del oficio y de la
ciencia, para ser considera una actividad relacionada con la poesia, la pintu-
ra, la escultura, actividades dedicadas a la creacion para la contemplacién.
Todas estas artes se empiezan a relacionar con ciertos canones de perfeccién
y se asumen como privilegio de circulos aristocraticos de las poblaciones de
aquella época. Es evidente la diferencia con la musica concebida como el des-
pliegue libre de los instintos junto a la creacién para la participacién.

En el Barroco, planteado como la siguiente etapa en aquel esquema de
la historia de la musica, se caracteriza por la combinacién de posibilidades,
en un momento en el que eran notorias las diferencias entre los paises, cada
uno con diversidad de géneros y estilos musicales hacia una busqueda de lo
nuevo. De este modo surge la creaciéon del ballet y de la 6pera. Es un tiempo
en el que las celebraciones combinaban arquitectura, urbanismo y arquitec-
tura efimera; pero también, musica, poesia y danza. Fue un momento en el
que se acentud la separacién entre el arte y su productor, el genio creador,
de las otras producciones de musica, danza y cantos populares, ejecutados y
compartidos por el vulgo.

Asi, empiezan a consolidarse aquellas transformaciones iniciadas con
la instalaciéon de la musica cristiana y también surgen otras, las mismas que
modificaran la forma de vida y la dinamica social de los musicos. Algunos
transitaran a las cortes y se iran distanciando de la musica de las calles en
los pueblos. Pero estas transformaciones de estilos y de género, conllevan a
otro tipo de transformaciones en las que el dinero monetarizado y la riqueza
empezaran a ser un factor que, poco a poco, ira cobrando mayor importancia.

... lamusica de Iglesia se seculariza y autonomiza con respecto al canto; emplea cada vez
mas instrumentos, incorpora melodias, de origen popular y profano, y deja de nutrirse
unicamente del fondo gregoriano. Por otra parte, las técnicas de la musica escrita y poli-
fénica se expanden por las cortes y las alejan de la musica del pueblo: los nobles compran

musicos formados en los coros de las iglesias y les ordenan cantos solemnes para cele-

Tercera parte. Problematizacién ( 153



brar sus victorias, canciones ligeras y de entretenimiento, danzas orquestadas, etcétera.
Los musicos se convierten en profesionales vinculados a un amo Unico, en domésticos, pro-

ductores de un espectaculo reservado exclusivamente a una minoria. (Attali, 1995, p. 28)

Entonces, el juglar que transitaba por todos los estratos de la sociedad
feudal se transforma en musico asalariado, ya no es mas juglar, ahora se lo
menciona como menestrier, que tiene que ver con ministerialis (Attali, 1995).
El juglar era un musico itinerante, cantaba por la comida y la estancia y to-
maba posada donde podia. Con esta transformacién se sedentariza en alguna
ciudad, cerca de alguna corte a la que ha sido agregado. Asi, aquellos musicos
que recibieron la confianza de algunas cortes, para tener la exclusividad de su
produccién, fueron adquiriendo posiciones relevantes en la nueva sociedad
occidental.

Todo este proceso consolidé ciertas jerarquias que se instalaron como
canones de lo que hasta ahora se califica como buena musica, buenos musi-
cos y buenos compositores, orientados hacia un publico selecto de las aristo-
cracias europeas. Mientras otros musicos y otros compositores no tan buenos
conformaban a otros publicos no tan selectos fuera de las aristocracias. Con
esto se habia logrado una transformacién de fondo en los procesos de pro-
duccién, circulacién y consumo de la musica, marcados por las transforma-
ciones globales de aquel tiempo.

Sin embargo, para fines del siglo XIX, con la posibilidad de recuperar los
sonidos a pesar del paso del tiempo, es decir, con la creaciéon de nuevas tec-
nologias para la produccién y almacenamiento sonoro-musical, se dara otra
transformacién importante, un campo completamente nuevo para su tiempo
habia surgido, era el mercado de la musica, el cual transformara completa-
mente la dinamica de produccién, circulacién y consumo. Para fines del siglo
XX, otro fendmeno transforma nuevamente, y de otro modo, la musica; en la
década de los ochenta “... la autoridad del saber académico empez6 a ceder
ante las dinamicas del mercado y la escenificacién de lo otro musical empezé
a tener lugar en las emisoras de radio, mas que en los museos” (Hernandez,
2005, p. 12). Asi, la musica y su dinamica en el siglo XX transformaron com-
pletamente su horizonte de sentido, como veremos en el siguiente subtitulo.

LA PRODUCCION DE LA MUSICA COMO MERCANCIA
El proceso descrito brevemente en el anterior apartado muestra la
transformacién de la musica a partir de ciertas circunstancias politicas, por

las que se considera el siglo XVI como uno de sus momentos fundamentales
para la difusion global de aquellas transformaciones. Se trata de una trans-

154 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



formacién politica que marca el transito de un mundo que se habia desplega-
do a partir de varios sistemas interregionales, hacia un solo sistema mundo
que impone la modernidad a través de su politica colonial. Es en este siglo,
con base en la configuracion del sistema mundo colonial y su patrén de poder
dominante, que se fue produciendo un nuevo horizonte y un nuevo sentido
para la vida y también para la musica.

En este subtitulo se hace una aclaracién de lo que se considera una
mercancia, componente fundamental para la produccién de riqueza. El pro-
ceso de transformaciéon de la musica en mercancia se muestra con base en
la manipulacién de las representaciones y de las relaciones de intercambio.
Entonces, aquel patrén de poder dominante y el nuevo horizonte de senti-
do, nos lleva a la manera cémo la idea de riqueza se transformé también
en dominante. Si bien este contexto sirvié para transformar los procesos de
produccioén, circulacién y consumo de la musica, actualmente, como parte
del mercado capitalista moderno colonial, este producto sonoro circula en
el mercado como una mercancia mas. Por ello, en este subtitulo se intenta
detectar cuéles fueron algunas de las circunstancias a partir de las cuales se
consolidé a la musica como una mercancia para su circulaciéon en el mercado
capitalista moderno.

Hoy por hoy, en cualquier ciudad del mundo se piensa que la riqueza
es esencialmente econdémica y estd basada en la acumulacién de mercancias.
Marx plantea que la “mercancia es, en primer lugar, un objeto exterior, una
cosa que merced a sus propias propiedades satisface necesidades humanas
del tipo que fueran. La naturaleza de esas necesidades, el que se originen,
por ejemplo, en el estomago o en la fantasia, en nada modifica el problema”
(Marx, 1975, p. 43). Es decir, la necesidad puede ser material o no-material y,
en cualquiera de los casos, el satisfactor de esa necesidad es un objeto que ha
sido convertido en mercancia.

Desde esta perspectiva, cualquier cosa u objeto tiene dos propiedades
fundamentales, la primera, relacionada con la cualidad, y la segunda, con la
cantidad. Entonces, poseer mayor cantidad de cosas, es decir, de mercancias,
que cualitativa o cuantitativamente son consideradas de alto valor, significa
tener mas riqueza. En esa idea de riqueza y en la posibilidad de satisfaccién de
una determinada necesidad, se concentra gran parte de la dominacién, des-
plegando en diferentes direcciones la manipulacién de las representaciones.

Este proceso de manipulacién se ocupa de instalar determinadas repre-
sentaciones y modificar otras ya instaladas en las mentes para discriminar
qué es lo que tiene valor y qué no. De este modo, el proceso colonial actual
condiciona la subjetividad de las personas, gracias a la circulacién (bombar-
deo y explosién) masiva de aquellas representaciones en los ciclos de comu-

Tercera parte. Problematizacién ( 155



nicacién. Este proceso colonial es alimentado con toda una serie de mensajes
que inducen al consumo de mercancias, resultado de la fetichizacién de las
necesidades.

Sin embargo, si bien las mercancias existen y se mueven en funcion de
las representaciones de riqueza, son estas ultimas las que inducen a determi-
nadas practicas. Actualmente, los sistemas de representacién consolidados
como estructuras mentales de las personas, han producido una estructura de
relaciones cotidianas reguladas por estructuras institucionales que respon-
den a una racionalidad dominante construida desde el siglo XVI e instaladas
gracias al proceso colonial. Esto se debe a que:

Las mercancias no pueden ir por si solas al mercado ni intercambiarse ellas mismas.
Tenemos, pues, que volver la mirada hacia sus custodios, los poseedores de mercancias [y
sus practicas]. Las mercancias son cosas y, por tanto, no oponen resistencia al hombre.
Si ellas se niegan a que las tome, este puede recurrir a la violencia o, en otras palabras,
apoderarse de ellas. Para vincular esas cosas entre si como mercancias, los custodios de
la misma deben relacionarse mutuamente como personas cuya voluntad reside en dichos
objetos, de tal suerte que el uno, sélo con acuerdo de la voluntad del otro, o sea mediante
un acto voluntario comun a ambos, va a apropiarse de la mercancia ajena al enajenar la
propia. Los dos, por consiguiente, deben reconocerse uno al otro como propietarios priva-
dos. Esta relacién juridica, cuya forma es el contrato —-legalmente formulado o no-, es una
relacién entre voluntades en la que se refleja la relacién econdmica. El contenido de tal relacion
juridica o entre voluntades queda dado por la relacién econdémica misma. Aqui las personas
sélo existen unas para otras como representantes de la mercancia, y por ende como posee-
dores de mercancias. (Marx, 1975, pp. 103-104)

Asi, la manipulacién de las representaciones esta directamente relacio-
nada con la manipulacién de las relaciones de intercambio y de la normativa
que las regula. Marx ha denominado fetichismo a este proceso de manipu-
lacién que fue instalado en la produccién de la mercancia hace algunos si-
glos. Sin embargo, esto no se ha quedado ahi, la fetichizacién esta presente
también en el campo de la economia y en el de la justicia; vivimos al interior
de estructuras econémicas y juridicas fetichizadas. Como argumenta Hinke-
lammert, para el caso de la ciencia econdmica, la ciencia social y en general
la concepcidn de ciencia moderna son parte de la fetichizacion.

Ahora Hinkelammert estd mostrando cémo el fetichismo de estas categorias insensatas

pasa de la ciencia econdmica a la ciencia social (Weber) y de esta, a la concepcién de

ciencia moderna (Popper); tal es asi que ahora el fetichismo es parte de la racionalidad

156 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



moderna, esto es, ya no sélo el método de Hegel es el que estéd de cabeza, sino que ahora

el mundo moderno esta al revés. Hay que ponerlos de pie a ambos. (Bautista, 2014, p. 200)

Este proceso de fetichizacién, desarrollado con mayor amplitud en la
siguiente parte en la que nos referimos a la mercantilizacién, como uno mas
de los dispositivos para la colonialidad festiva, se ha ido desarrollando duran-
te el siglo XX en un despliegue impresionante de tecnologias orientadas al
manejo de los medios de comunicaciéon y a su llegada a los ultimos rincones
del planeta. Para lograr esto, se ha intervenido casi la totalidad de las mani-
festaciones culturales de los pueblos. Una de ellas ha sido la musica.

Como se mencioné en lineas anteriores la nocién de mercancia, es decir
de objeto para la compra-venta, esté directamente relacionada con la propie-
dad ylaidea deriqueza. En esta parte, podriamos referirnos a varios ejemplos
en los que se han transformado los sentidos de una expresiéon musical hasta
convertirla en mercancia. Pero, hacemos referencia al pop porque ha sido
creado como un género nuevo para hacerse parte del mercado de la musica y
lograr la mayor cantidad de ventas. Martel (2011) muestra, con bastante de-
talle como se han desarrollado las transformaciones de la musica en el siglo
XX, hasta hacerlas parte de lo que €l ha denominado “Cultura Mainstream”,
basado en el proceso que da origen a la musica pop en la mitad del siglo XX,
en los Estados Unidos.

Su busqueda lo ha llevado a Detroit, la sede histérica de la discografica
Motown que es en realidad una abreviacién de Motor Town y se usa como so-
brenombre de Detroit. Motown es una discografica estadounidense fundada
por Berry Gordy en enero de 1959, dedicada a la grabacién y difusién de la
musica negra. La informacién que da Wikipedia de Gordy es la siguiente: “es
un empresario musical y compositor de Estados Unidos, fundador de la casa
discografica Tamla Records, que poco después se convierte en Motown Re-
cords”, vale aclarar que él era una afroamericano que para su sobrevivencia
transité desde el boxeo hasta la produccién musical, pasando incluso por el
proxenetismo (Martel, 2011).

Uno de sus ultimos negocios, antes de Motown, fue una pequena tienda
de discos de jazz. Sin embargo, los jovenes de aquella ciudad ya no estaban
interesados en aquel género. “Para los jévenes negros de Detroit, el jazz en la
década de 1950 se ha vuelto demasiado institucional, demasiado serio y pre-
tencioso. Ellos prefieren lo que llaman simplemente el R&B (pronunciese «are
and bi»). La industria del disco todavia lo califica como race music y Billboard lo
clasifica en la seccién Race Music Chart” (Martel, 2011, p. 120).

El gusto por los géneros de musica negra, sobre todo el jazz, y la bus-
queda constante de un buen negocio caracterizaban a Gordy; pero, como

Tercera parte. Problematizacién ( 157



cualquier habitante negro de aquella época, en aquel pais, no podia estar
indiferente a los procesos politicos que tenian que ver con las luchas y reivin-
dicaciones raciales.

La cuestién racial es la clave. A Berry Gordy le horripila que la musica negra la produzcan
los blancos y la marginen en un hit parade especializado. También sabe que a los blancos
les gustaron Frank Sinatra y Elvis Presley, los dos rivales musicales de la segunda mitad
de la década de 1950, un italiano fascinado por la musica negra y un joven camionero
blanco que viene del sur y canta como un negro. ;Por qué no negros de verdad en el R&B?
(Martel, 2011, p. 121)

Este era el contexto para la produccién de un nuevo género, se tra-
taba de un creciente mercado de la musica y una poblacién consumidora,
pero elitista y de piel blanca. Las relaciones productor consumidor, es decir
propietario-vendedor y consumidor-comprador ya estaban consolidadas, y
este modelo econdémico ya estaba instalado en las estructuras mentales de
aquellas personas. Por ello, lo que para Gordy era parte de un proceso de
reivindicacién para los negros, como es el acceso por las puertas grandes al
mercado de la musica de los blancos, es decir, musicos e intérpretes negros
respetados por su calidad humana y su extraordinaria capacidad de creacién
e interpretacién musical, no era més que entregarse a las garras del mercado
de consumo capitalista. Su visién comercial lo llevo a motivar el surgimiento
de un nuevo género, pero previamente €l hizo claridad sobre cual deberia ser
su lugar.

Buscando su lugar en este nuevo género, lo primero que hace Berry Gordy es dar prioridad
a los autores sobre los intérpretes; comprende muy pronto que el que posee los derechos
de las musicas es el hombre rico de la industria del disco. Uno de los puntos fundamen-
tales de la historia de la Motown es, en efecto, copiando el modelo tradicional estadou-
nidense desde finales del siglo XIX, esta separacién estricta del editor (Publisher) por una
parte, y el sello, es decir el méanager y el productor, por otra. El primero administra las
canciones, los compositores y los letristas (se ocupa del repertorio), el segundo se ocupa

de los intérpretes y produce a los artistas. (Martel, 201, p. 121)

Este proceso nos ayuda a comprender la relacién que Marx explica en
la anterior cita, con respecto al poseedor de los derechos sobre la musica y la
riqueza. Gordy tenia la claridad necesaria para diferenciar autores de intér-
pretes, como poseedores de los derechos, y a los consumidores, como los que
pueden adquirir la posibilidad de escuchar a los intérpretes y la creacion de
compositores. La Motown se articula a partir de aquella estructura que ya te-

158 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



nia tiempo funcionando en otros contextos; el propietario-vendedor enajena
el producto y lo transforma en mercancia, para acumular riqueza y el consu-
midor-comprador se desprende de su dinero para acceder a una mercancia y
aporta a la acumulacion de riqueza del propietario. En esta légica se define la
estructura de relaciones en la produccién musical del pop desde antes de que
este género entre en circulacion.

Entonces, aquellos jévenes negros, que “s6lo eran unos chicos listos que
vagaban por las calles de Detriot™?, desde los cinco anos habian iniciado una
formacién musical sélida en los coros de sus iglesias y eran expertos cantan-
tes de gospel, algunos de ellos se convertiran en las grandes estrellas del pop
de los siguientes anos, pero gran parte de aquellas ganancias iran a la Mo-
town. Se trataba de Diana Ross, Aretha Franklin, Marvin Gaye, Ottis Redding,
Ray Charles, Donna Summer, Whitney Houston, Isaac Hayes, entre otros.

El éxito de la Motown se debe, pues, a una estrategia de marketing original: para Berry
Gordy, se trata de producir una musica crossover; hecha y controlada por los negros para
los blancos. Gordy quiere entrar en la cultura estadounidense por la puerta grande, no por
la puerta trasera como todavia se ven condenados a hacerlo los musicos negros a veces a
finales de la década de 1950, cuando tocan en salas segregadas donde el publico negro no
puede entrar. Crossing over sera una de las expresiones fetiche de Gordy, que ve en ella a
la vez una técnica para atravesar las fronteras musicales, mezclar los géneros y alcanzar

el top en varios hit parades. (Martel, 2011, p. 122)

El proceso de transformacion de un producto musical con sus propias
caracteristicas y su propio horizonte de sentido, que respondia a un proyecto
especifico construido en el contexto de las iglesias cristianas afro-estadouni-
denses, se habia consolidado. Aquel producto habia entrado en una especie
de fabrica de fama, como necesidad para compositores y musicos, y para sa-
tisfacerla produjo un nuevo género: el pop. Mientras tanto, para la Motown,
aquellos jovenes no eran mas que mercancias obedientes al nuevo proyecto
de acumulacién de riqueza que se acomodaba muy bien al horizonte de sen-
tido del mercado capitalista moderno colonial, en el que los propietarios de
mercancias, es decir las casas productoras acumulaban la mayor parte de la
riqueza.

Un elemento adicional a este proceso, pero no menos importante, fue-
ron las nuevas tecnologias porque en el transcurso del siglo XX lograron per-
feccionar los inventos de fines del siglo XIX y, gracias a un elemento que para
algunos puede ser una descontextualizacién de la musica, como es el soporte

%0 Frase de Gordy citada por Martel (2011, p. 122).

Tercera parte. Problematizacién ( 159



electro-acustico que la hace portable. Hoy esto es considerado un logro. No
obstante, mas alld de la accesibilidad, dicha tecnologia logré que las ventas
de musica sean uno de los mayores negocios en el planeta.

MTUSICA Y PROCESOS DE RE-EXISTENCIA

Si bien, la instalacién de la dominacién del mercado capitalista sobre la
musica europea y afronorteamericana tuvo el proceso que mencionamos an-
teriormente, también se dio en otro tipo de procesos con otras musicas. Estas,
por diversas circunstancias, no pudieron ser desalojadas de ciertos espacios
culturalmente diferenciados y junto a rituales y otras practicas, siguieron
siendo parte de aquella totalidad ritual-celebratoria. Algunos de estos espa-
cios estén en los Andes bolivianos, en los que musica pentaténica ejecutada
en instrumentos de bambu y de madera suena en tiempos de cosecha, barbe-
cho y siembra, junto a un conjunto de practicas que hacen que las dindmicas
festivo-rituales sean especificas.

Estas dinamicas, en las que la musica es un componente importante,
han producido acontecimientos insurgentes que son el resultado de la acu-
mulacién politica y de las luchas por la liberacién de pueblos negados, in-
visibilizados y explotados en los Andes, mostrando claramente la conexién
entre musica y procesos de re-existencia. Por ello, en esta parte, intentamos
mostrar esta relaciéon haciendo referencia al Taky Onqoy, que fue el primer
anuncio de las posibilidades insurgentes de lo ritual-festivo.

Luego de la instalacién del proyecto colonial en los Andes, del inicio del
sistema mundo moderno colonial, y el surgimiento y hegemonia de un nuevo
patrén de poder®’, como se muestra en la parte inicial en este volumen, se
produjo la reaccién insurgente del Taky Onqoy, es decir, la insurgencia festiva
como posibilidad de re-existencia en un nuevo contexto global. Dos proyec-
tos distintos se estaban enfrentando y cada uno tenia su propio horizonte de
sentido; en el caso del Taky Onqoy la musica era parte de aquella totalidad
ritual-insurgente, que acompanaba siempre las practicas rituales.

En el tiempo posterior a esta insurgencia, luego de la eliminacién fisica
de aquel proceso ritual insurgente, se instalé una politica dura de anulacién
de las practicas rituales denominada Extirpacién de Idolatrias. Esta incidi-
ria en las practicas, pero también en las representaciones simbélicas de las
poblaciones locales de los Andes, a partir del dispositivo de la demonizacién
como negacion y eliminacion de aquellas representaciones. Sin embargo, y a
pesar de aquella politica colonial, actualmente la musica, como parte de las

1 Ver Quijano (2000) y Wallerstein (2005)

160 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



dindmicas festivo-rituales, ha cumplido un rol importante en los procesos de
insurgencia desarrollados en Bolivia en el transito del siglo XX al siglo XXI
(Romero, 2015).

Estos procesos nos han llevado a problematizar desde hace algunos
anos la dindmica festiva en la que la musica es uno de sus componentes
fundamentales. Con esta reflexion iniciamos un intento de buscar nuevas
respuestas a la comprension de los procesos de los que es parte la musica, en
contextos en los que la dinamica del mercado capitalista de consumo no ha
anulado del todo su dindmica local. La pregunta que intentamos responder
en este subtitulo es: ;cuales fueron las circunstancias que permitieron, a pe-
sar de todas las transformaciones modernas en la musica y su imposicién en
los Andes, la permanencia de ciertos patrones comunitarios de reproduccién
de la vida, en las practicas musicales locales de las comunidades rurales, y su
continuidad, como un componente mas de la totalidad que hace a los proce-
sos festivo rituales?

El Taky Onqoy, mencionado en la primera parte de este trabajo, sirve
para entender el modo a partir del cual se fue desarrollando el proceso de
encubrimiento, es decir, la invisibilizacién e inferiorizacién de las musicas
en los Andes, que fue ejecutada mediante la demonizacién de las practicas
celebratorias, anulando una serie de contenidos epistémicos existentes en
aquellas, entre las cuales la musica cumplia un rol importante en muchos
aspectos. Sin embargo, pensamos que aquel acontecimiento también puede
servir para comprender, en parte, la importancia de la musica en los procesos
actuales de insurgencia festiva.

En esta parte haremos referencia a algunas de las circunstancias a las
que alude la pregunta anterior. Inicialmente mencionamos que en las comu-
nidades alejadas de los centros urbanos en Bolivia se han tejido procesos de
re-existencia articulados a la musica y esta, por diferentes circunstancias, pero,
especialmente, por la dindmica del tejido festivo-ritual del que es parte, no se
ha transformado en una mercancia mas del mercado de la musica. Al contra-
110, se ha hecho parte de ciertos procesos que reproducen intercambios recipro-
cos y procesos de redistribucién; como explicaremos en las siguientes lineas.

De manera breve, mostramos primero los roles especificos de la musica
en las comunidades; luego, hacemos referencia al modo en el que esta practi-
ca se ha hecho parte de estructuras y relaciones de reciprocidad y redistribu-
cién, finalmente, mencionamos los sentidos liberadores que contienen y que
insurgen cuando la dinamica festiva se hace parte del Pachakuti®?.

2 Palabra aymara que hace referencia a una cambio de ciclo en el que se vuelca el mundo. En este tiempo
los de abajo toman el lugar de los de arriba y viceversa.

Tercera parte. Problematizacién ( 161



La musica, cualquiera que sea, incluso la que se ha convertido en mer-
cancia, crea ambientes, produce atmosferas particulares y posibilita deter-
minadas practicas y formas relacionales entre humanos. Sin embargo, en los
Andes no ha perdido las conexiones con la cosmovisién, y los ambientes que
produce no solo involucran a seres humanos, también tienen en cuenta la
naturaleza y los seres sobrenaturales.

El primer proceso que explicamos se refiere a los roles de la musica
en su relacién con los ciclos de los alimentos, los cuales estan directamente
relacionados con los ciclos de vida y muerte, y los espacios miticos que com-
ponen el mundo en los Andes. La musica acompana la vida y como parte de
ello acompana el ciclo de los alimentos que sirven para reproducir la vida. En
este caso, el alimento base de los Andes es la papa que se siembra entre agos-
to y septiembre, y se cosecha entre marzo y abril. Esta es una referencia que
ayuda a entender el ciclo de la musica y de los aeréfonos andinos.

Por otra parte, el ciclo relacional entre vivos y muertos tiene dos fechas
importantes que estan directamente relacionadas con el ciclo de la papa. Una
de ellas es el dia de los muertos, el cual marca el tiempo de inicio de la ger-
minacién de los alimentos en el subsuelo, que culmina con el ritual de la
primera cosecha en el tiempo de Anata y/o Pujllay®. E1 Dia de Todos los Santos
(dos de noviembre), conocido también como el Dia de los Muertos, inicia un
tiempo en el que las melodias y los instrumentos cumplen ciertos roles que
deberan ser respetados por los musicos.

Esto se explica porque en el modo de entender la vida en las comuni-
dades de los Andes, naturaleza, seres sobrenaturales y comunidad humana
participan en la produccién y reproduccién de la vida. En este tiempo, luego
de que los humanos han aportado con el trabajo de siembra de las semillas
de la papa, en noviembre llegan las almas de los muertos, las cuales luego de
compartir con los vivos entre el primero y dos de este mes, transitan hacia
el Mangha Pacha, el subsuelo y ahi, junto con otros seres sobre naturales se
ocupan de la germinaciéon y crecimiento de las papas.

Este es un tiempo fundamental para la vida, porque se espera, por una
parte, tranquilidad para los seres sobrenaturales o “parientes”, que estan
“trabajando” para la germinacién de las papas en el subsuelo; por otra, que
las lluvias desde el Alax Pacha produzcan la humedad suficiente para que el
alimento crezca sano. En ambos casos la musica es fundamental, los instru-
mentos y melodias deben ser aquellas que llaman a la lluvia y también debe-
ran tener la cualidad de no espantar a los seres que trabajan en el subsuelo.

*3  Estas flestas-rituales de cosecha, Anata en aymara y Pujllay en quechua, han sido subsumidas por la idea
colonial de carnaval y todavia se las confunde, incluso en las comunidades de aymaras y quechuas.

162 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



Por esta razoén, de noviembre a febrero, los musicos toman en cuenta estas
restricciones, para lograr una cosecha abundante unos meses mas adelante.
Ademas de tomar en cuenta estos roles, de los que los musicos son los
responsables, también deberan tener en cuenta los procesos de reciprocidad
presentes en diferentes dimensiones de la vida, entre seres humanos, con los
seres sobrenaturales y con la naturaleza. Esto significa tomar en cuenta otros
roles, en este caso ya no de la musica, sino de los musicos, como tales, en un
contexto de dindmica festiva, pero también, como parte de ciertas circuns-
tancias. Es decir, el musico en los Andes no solamente es musico, tiene como
sus actividades principales la agricultura y la crianza de camélidos u ovinos,
adicionalmente es parte de la tropa de musicos de la comunidad.

En este contexto, la musica en los Andes bolivianos, como elemento
mediador en los procesos rituales, guarda directa relacién con el tiempo y el
espacio. A nivel del espacio, el mapa regional se distingue por una diversidad
de aerdfonos con diferentes caracteristicas que estan presentes desde el po-
blamiento primigenio de la regién. Instrumentos de un solo tono, di-ténicos
y tri-ténicos son parte de la historia de la musica de aquellas poblaciones.
También se conoce la existencia antigua de cajas, instrumentos de percusién
rectangulares y cuadrados, probables antepasados del cajon peruano; que
siguen siendo utilizados por los Uru-Chipayas en la parte occidental del de-
partamento de Oruro.

La mayoria de los aeréfonos son fabricados con canas de bambu, tienen
diferentes configuraciones, casi siempre son variedades de las llamadas flau-
tas de pan que en los Andes se conocen como sikuris y diferenciados entre ellos
en detalles de resonancia, medidas y nimero de notas. Otra gran variedad esta
compuesta por las flautas de pico como las quenas, entre las cuales existen
algunas construidas en madera como las tarqas y pinkillos; finalmente, otro
grupo menos numeroso esta conformado por las flautas traversas, siempre
construidas en bambu. La distincién de estos instrumentos delimita particu-
laridades historico-culturales, asi como la diferencia de medidas entre un mis-
mo instrumento marca variantes endogenas al interior de las comunidades.

Ademas de estas diferencias de instrumentos por zonas, es decir, con
relacién al espacio, existen otras que tienen que ver con el tiempo. Existen
diferentes instrumentos cuyo uso establecen la diferencia entre temporada
humeda y temporada seca. En el tiempo de lluvias, de noviembre a febrero, se
pulsan los instrumentos melancélicos por su relacién con el ambiente propi-
cio a la reproduccién de los alimentos, la tarqa por ejemplo.

Entre los componentes de los grupos musicales de tropa de las comuni-
dades, si bien existen altos niveles de experticia en la ejecucién, estos no son
imprescindibles para participar como musicos. Dependiendo de los instru-

Tercera parte. Problematizacién ( 163



mentos y de las regiones la participacion de los comunarios es total o parcial,
pero siempre mayoritaria. En los ayllus del Norte de Potosi y el sur de Oruro,
por ejemplo, tocar jula-jula, para los varones, es una actividad fundamental
que se realiza junto con el Tinkuy. Casi siempre se menciona que los hombres
tocan y las mujeres tejen, aunque existen excepciones en las que los hombres
tejen clertas prendas especificas, sin ser su actividad principal y las mujeres
tocan algtn instrumento de percusién en determinados rituales.

El ejercicio de la musica para los musicos andinos es fundamental para
construir lazos de solidaridad y reciprocidad. Tomando en cuenta que la vida
cotidiana esta plagada de momentos de ritualizacién festiva, con bautizos,
cumpleanos, matrimonios, defunciones y otro tipo de celebraciones, los co-
munarios dependen de la musica en cada uno de estos momentos y, por ello,
no niegan su participacién cuando tienen que estar presentes en calidad de
musicos en alguna de estas celebraciones, porque saben que cuando a ellos
les toque estar de padrinos, de pasantes, de novios o de difuntos, el resto de
los musicos estara presente acompanando su celebracion. Los roles diferen-
ciados no privan, ni excluyen la existencia de musica en sus propias celebra-
ciones. Por otra parte, la légica de la reciprocidad volverd a estar presente
pero esta vez en el ambito de los humanos.

En esta dimensidn, la de los humanos, la practica de la reciprocidad mar-
ca todo el proceso de produccién de la musica, es decir, la composicion de las
melodias, la socializacién de estas con la tropa de musicos, las practicas para
su ejecucion en los dias de fiesta y finalmente, la entrega de la musica a la
comunidad en los dias de la celebraciéon. Este proceso, en el que la musica se
hace parte de las relaciones de reciprocidad, se despliega a nivel de la dimen-
sion humana, pero también entre humanos naturaleza y seres sobrenaturales.

Para explicar mejor la reciprocidad en la dimension de las relaciones
entre humanos, especificamente, entre los musicos, es importante conocer
clertas caracteristicas del aeréfono andino mas difundido. El instrumento
musical de mayor utilizacién en los andes es el siku o sikuri, esta construido
por un conjunto de varias canas alineadas, cuyo numero varia de un lugar a
otro. En la regién andina existen muchas variedades de sikuris, asi como en
el resto del mundo; en Europa ha sido denominada flauta de pan. Las carac-
teristicas de este instrumento y el modo de uso sirven para argumentar la
instalacién de estructuras de reciprocidad en toda la cadena de produccién y
circulacién de la musica en los Andes.

El sikuri estd compuesto por dos unidades, cada una agrupa un determi-
nado numero de canas intercalando en ambas unidades las notas, de tal for-
ma que una escala de notas suena cuando se soplan alternadamente ambas
unidades. El modo de pulsar este instrumento tiene también directa relacién

164 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



con la cosmovision de los pueblos de los Andes, que regula las practicas de
complementariedad en diferentes dimensiones de la vida; para el caso del
sikuri estas dos unidades se las nombra con el denominativo de ira (arriba) y
arka (abajo). Los musicos también se nombran con estos denominativos, es
decir, entre los que tocan el siku de arriba y los que tocan con el de abajo. Asi,
la ejecucién de cualquier melodia se hace entre pares de personas y no existe
ninguna posibilidad de que un individuo solo produzca alguna melodia.

De este modo, cualquier ejecucién de musica necesita de relaciones
de reciprocidad y complementariedad en la produccién de la misma, los iras
dependen de los arkas y estos de los primeros, de otro modo la musica no es
posible. Los lideres de las tropas de musicos, conocidos también como guias,
deben manipular indistintamente el siku ira o arka, pero cuando la musica
suena en los rituales debe pulsar el ira.

Otra caracteristica de los guias es que ellos propician el relacionamien-
to con la deidad de los musicos, con el Sereno y a partir de relaciones de reci-
procidad establecidas con ofrendas rituales logran recibir de esta las nuevas
melodias para los nuevos ciclos de la vida. En este caso, se trata de relaciones
con los seres sobrenaturales, los cuales comunican las melodias a través de
los sonidos de la naturaleza. Son momentos fundadores en los que gracias
a la musica, tiempo y espacio se vuelven una unidad, junto con las diferen-
tes dimensiones de la vida: deidades, naturaleza y humanos interconectados
producen el alimento para la vida. Asi, en ese momento, brotan las nuevas
melodias. El guia no es el compositor, recibe la melodia del Sereno, a través de
la naturaleza y en la misma légica, cuando redistribuye la nueva melodia con
el resto de los musicos no les ensena, les entrega para que le reciban, en la
légica del intercambio de dones. Este es el modo ancestral de producir musica
en las tropas de sikuris en los Andes.

Este sistema de relaciones que se va desplegando a partir de determi-
nadas estructuras de pensamiento ha sido constituido con especificos modos
de produccién, ejecucién y circulacién de la musica, algunos de los cuales
hemos descrito en lineas anteriores. Todos estos procesos, todavia presentes
en los espacios festivos de los Andes bolivianos producen, en funcién de co-
yunturas especificas, conexiones con sentidos liberadores.

Entendiendo que lo explicado anteriormente se desarrolla en contextos
complejos que trascienden las practicas especificamente musicales, pode-
mos decir que la musica en los Andes tiene posibilidades de sentido orien-
tados hacia horizontes con posibilidades de liberacién. Si bien actualmente
tanto el mercado moderno colonial de la musica como la cosificacién de esta
como mercancia y la enajenacién de las posibilidades locales de produccién
de musica se han desplegado por gran parte del planeta, desde que dio inicio

Tercera parte. Problematizacién ( 165



la l6gica de dominacién colonial en el siglo XVI, pensamos que, de la misma
manera como en aquel tiempo se produjo la reaccién con el Taky Onqoy, las
posibilidades de liberacién mediante la musica pueden ser desarrolladas con
estas formas otras de comprensién, produccion, circulacién y practicas de
musica, que tienen a la des-enajenacién como parte de su potencial politico.

CONCLUSIONES

En la presente reflexién se tuvo en cuenta dos epicentros que han
transformado de manera radical las concepciones y la dindmica de la musica:
Europa y Estados Unidos, cada una de estas regiones con lugares especificos
de irradiacién en distintas épocas. Por otra parte, se ha mostrado uno de los
tantos nucleos de la exterioridad, con una fuerte tradicién en produccién mu-
sical, el altiplano boliviano.

Aquellas transformaciones han sido el resultado de procesos politicos
que se fueron articulando hasta configurar un proyecto politico, nuevo para
la época, que tuvo la capacidad de producir un nuevo sentido para la vida.
Este sentido, entendido como riqueza monetaria, fue central en los circuitos
de produccién, circulacién y consumo de la musica y, actualmente, es el do-
minante en el planeta.

Sin embargo, como se muestra en el tercer subtitulo, procesos de
re-existencia, con sus propias dinamicas, han producido otro tipo de trans-
formaciones, sin anular las formas locales de relacionarse con la musica,
orientadas a la produccién y reproduccién de la vida en las comunidades de
los Andes bolivianos. Esta es la concepcién de la musica en los Andes y hasta
la fecha sigue enfrentado, con muchas desventajas, al sentido impuesto por
el mercado de la musica.

En estas lineas, hemos querido problematizar el estado actual de la
musica y poner en evidencia sus transformaciones, en la dimensién de las
practicas y de las representaciones. Este hecho concreto muestra como se ha
transformado el modo en el que pensamos la musica y también las formas
con las que nos relacionamos con ella, a través de las practicas musicales.

Entonces, podemos decir que el circuito de produccién, circulaciéon y con-
sumo de la musica reproduce distintos sentidos y estos dependen de las cir-
cunstancias politicas en las que se desarrollan. El proyecto de la modernidad
occidental, como proyecto politico encarnado en las corporaciones que manejan
el mercado de la musica, reproduce la légica del mercado capitalista moderno
colonial y orienta este circuito hacia la acumulacién de mercancias y de riqueza,
asi como al monopolio en las posibilidades de produccién y circulacion.

166 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



Mientras que el proyecto de reproduccion de la vida en los Andes, conte-
nido en los modos de produccién, circulacién y consumo de la musica —articu-
lada, ademss, a los procesos de reciprocidad entre humanos, con la naturaleza
y los seres sobrenaturales— produce un sentido dirigido al cuidado de la vida y
su reproduccion, con base en los intercambios reciprocos entre seres sobrena-
turales, naturaleza y humanos, sirve al mismo tiempo para producir procesos
de redistribucién impensables en la 16gica de acumulacion capitalista.

Creemos también que estos sentidos son parte de modos de ser, es de-
cir, de subjetividades construidas a partir de acumulaciones histéricas. En
este sentido, las posibilidades futuras de descolonizacién de la subjetividad
colonial dependen de la comprensién de estos procesos contenidos en las
practicas musicales, que resisten la explosiva difusién del mercado y re-exis-
ten mediante las practicas rituales de reproduccién de la vida.

CUARTA PROBLEMATIZACION: LAS POLITICAS CULTURALES

COMPRENDER LA DIMENSION COLONIAL DE LAS POLITICAS PARA LA CULTURA
en Bolivia, a lo largo de su historia, tiene que ver con la manera en la que
se entiende o se ha entendido la cultura y a las culturas, pero también con
el modo como se han legitimado ciertos tiempos y se deslegitiman otros, es
decir con la manera en que se legitiman ciertas historias y se deslegitiman
las historias otras**. En el primer caso, nos estamos refiriendo a la cultura y la
forma en que ha sido comprendida. Actualmente, sabemos que aquella for-
ma de comprensién se relaciona directamente con un proceso especifico 1la-
mado la colonialidad del saber (Lander, 2003); y en el segundo, la legitimacién
de ciertas historias y no de otras, tiene que ver con el encubrimiento de una
serie de procesos y de horizontes de sentido (Dussel, 2008), como constante
del proceso colonial impuesto por la modernidad en los Andes y en general,
en nuestro continente.

El modo encubridor segun el cual interpretamos nuestra realidad es
parte de una estructura de relaciones constituida durante el proceso colonial.
Esta se funda en el ejercicio de la violencia colonial cuando el ego conquiro>
hace un despliegue violento y devastador a lo ancho y largo de nuestro conti-
nente. El sujeto colonial, que como ser conquistador saquea, roba, mata, viola
y domina por la fuerza, se consolida en 1532 con la derrota de Francisco Piza-

*t  Las historias otras son aquellas producidas desde los propios actores de los hechos a través de practicas de
la oralidad u otras herramientas que cada cierto tiempo son cooptadas por los proyectos académicos.
5> Dussel (2008) argumenta de manera clara y documentada este proceso.

Tercera parte. Problematizaciéon ( 167



rro sobre Atawallpa y es constitutivo a la subjetividad de lo europeo que llega
en el siglo XVI a Abya-Yala/América. Es decir, es constitutivo a la Modernidad
eurocéntrica que inicia su despliegue como patrén global de poder colonial
(Romero, 2015).

Ala consolidacién de aquella estructura de relaciones dominadora y co-
lonial, como parte de la primera Modernidad, le sigue un proceso de sustitu-
cién de aquella subjetividad. Esto quiere decir, que el primer sujeto moderno,
el ego conquiro, es reemplazado por un nuevo sujeto, el ego cogito. Sin embargo,
la construccién de la Modernidad eurocéntrica encubre al primer sujeto con
el segundo, el ego conquiro (yo conquisto), fundamento real de origen de la
Modernidad occidental desaparece y es encubierto por el ego cogito (yo pienso)
como fundamento Gnico*®*. De este modo, la Modernidad eurocéntrica y los
estados modernos nacientes en el siglo XIX reproducen, en su constitutividad
y en la subjetividad de sus habitantes, el proceso de encubrimiento colonial
Iniciado en el siglo XVI.

Entonces, asi como el ego cogito encubre al ego conquiro, el Estado Mo-
derno encubre al Estado Colonial y, por ello, interpretamos nuestra realidad
desde un ano cero, el cual, casi siempre, es el ano de fundacién de nuestras
republicas, para el caso de Bolivia es 1825. Sin embargo, la historia y la cultu-
ra, como acumulacién de sistemas de representacion, son procesos que cons-
tituyen nuestras estructuras de relaciones y desde alli ha sido constituida
nuestra subjetividad, como subjetividad colonial. En otras palabras, es una
légica de relaciones entre colonizador-colonizado.

Lo que somos como colectividad y el modo de relacionarnos aqui y aho-
ra, tiene directa relacién con aquella historia y aquella acumulacién. Enton-
ces, el modo en que nos pensamos como pueblo, como comunidad imaginada
(Anderson. 1993), contiene aquellos sistemas de representacién que son el
resultado de la acumulacién histérico-politico-cultural del conflicto colonial.

Si queremos comprender la actualidad de las politicas para la cultu-
ra en Bolivia, debemos comprender, entonces, los acontecimientos histori-
co-politicos que han constituido la estructura de relaciones de la que somos
parte, los sistemas de representacion que hacen nuestra subjetividad como
bolivianos y las contradicciones que se tejen al interior de estas. Por esto, es
fundamental argumentar, aunque de manera resumida, algunos anteceden-
tes de las politicas culturales en Bolivia, las cuales se basan en un sistema de
representaciones coloniales de las élites ilustradas bolivianas, establecidas

% Esta discusién ha sido desarrollada durante varias décadas y puede ser ampliada en Dussel (2000, 20074,
2007b, 2008, 2009).

168 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



gracias a las ideas de paternidad colonial y negacién de lo indigena, a través
de lo “mestizo”, tal como lo afirma Mariano Baptista.

La cultura boliviana de hoy, en sus mejores expresiones, no reniega de su paternidad
europea ni de su maternidad indigena. Alzdndose sobre la experiencia de la mestizacién
durante cuatro siglos, la sublima con la sana y justa pretensién de crear un arte, una
literatura y una cultura que, aunque aun inacabada, es ya auténtica y rica dentro de la

originalidad y riqueza cultural del mundo latinoamericano. (Baptista, 1977, p. 19)

En este contexto, la hipdtesis que sostenemos es que existe una dificul-
tad estructural para superar el horizonte colonial, en el momento de encarar
ciertas transformaciones en la institucionalidad del Estado, en la elaboracién
de politicas, a nivel general, y, sobre todo, en el campo de lo cultural. Este
capitulo estd ordenado en tres subtitulos: el primero, plantea algunos an-
tecedentes que hacen a las politicas culturales y su concepcién colonial, y
resume las primeras politicas relacionadas con la cultura a principios de la
republica y en el siglo anterior. El segundo, muestra, de manera resumida, un
acontecimiento que es el resultado de acumulacién politica de siglos. En el
tercero, se intenta mostrar las contradicciones actuales en la generacién de
las politicas culturales

ANTECEDENTES HISTORICOS

Si bien el concepto de cultura ha tenido su propio proceso de transfor-
macién y desde el surgimiento de la antropologia ha delimitado un campo es-
pecifico de la realidad, que todavia es confundido con el campo del arte, para
nuestro analisis transitaremos mas alla, para comprender la cultura a la luz
de la complejidad que se produce en su cruce con el campo politico. Por esta
razén, asumimos la cultura como un “campo de batalla ideolégico” (Wallers-
tein, 1999) en el que se enfrentan formas de vida distintas® que hacen pro-
yectos politicos distintos y que son producidos por sujetos politicos distintos.

En conjuncién con lo anterior es importante aclarar que aquellas for-
mas de vida se despliegan a partir de procesos constitutivos y constituyentes
de las diferentes subjetividades, entre practicas y representaciones cultura-
les, las mismas que estan acumuladas en nuestra memoria como sistemas de

¥ La distincién la utilizamos desde la propuesta de Enrique Dussel y nos sirve para remarcar la existencia
entre lo distinto que esté fuera de lo mismo y lo diferente que estaria al interior de lo mismo. “... la iden-
tidad y la diferencia son dos modos de la totalidad; en tanto que la distincién es aquello que es desde
siempre “otro”, que nunca ha habitado en comunidad y por lo tanto no puede diferir [...]. De esta manera,
el Otro es originariamente dis-tinto y su palabra es ana-légica, en el sentido de que su logos irrumpe inter-
pelante desde més alla de mi comprensién; viene a mi encuentro” (1977, p. 126).

Tercera parte. Problematizaciéon ( 169



representacién. Estas son las que permiten, a partir de nuestro despliegue en
la realidad, discriminar valores, normas y comportamientos segin un deber
ser, como referente validado por un sistema de representaciones que ejerce
un rol rector.

Entonces, cuando se encuentran y se enfrentan dos horizontes de senti-
do distintos o, como en el caso que nos toca, dos proyectos politicos distintos,
también se estadn enfrentando distintos sistemas de representacién, cada uno
con su propia racionalidad. Mencionamos aqui un primer dato histérico que
permite entender lo anterior: a principios del siglo XVI se enfrentaron dos
horizontes de sentido que contenian formas de vida distintas: El proyecto del
Reino de Espafia con todo su acumulado histérico regional y el del Tawantin-
suyu, también con todo su acumulado histérico cultural.

A partir de esta primera puntualizacién, fundamental para desarrollar
nuestro argumento, es importante precisar que aquellos sistemas de repre-
sentacién hacen un horizonte de sentido y, como consecuencia, un proyecto
politico, es decir, constituyen una racionalidad mediante la cual se establece
una determinada estructura de relaciones en la que predominara una deter-
minada subjetividad. Dicho esto, mencionamos un segundo dato histérico,
los sistemas de representacién, es decir, la racionalidad y la subjetividad de
los pueblos de Abya-Yala/América, fueron derrotados por aquellos que llega-
ron de Europa con los espanioles.

Estos dos hechos histéricos, el segundo consecuencia del primero, pro-
dujeron un proceso de reacomodo en aquellos sistemas de representacion en
la légica de los ganadores y segun la racionalidad contenida en el proyecto
politico de los conquistadores. Este reacomodo es fundamental, desde nues-
tra perspectiva, para comprender el proceso y la actualidad de las politicas
culturales en Bolivia, porque fue en aquel momento en el que se inici6 el
vaciamiento de los contenidos de las practicas y de las representaciones de
los habitantes de las poblaciones andinas y amazoénicas. La forma de vida de
estos pueblos fue inferiorizada desde lo que para ellos era mas importante:
su espiritualidad. Esta fue nombrada con el calificativo de Idolatria y aquellos
sujetos, los jaqinaka (Qullas), los runakuna (Quechuas) y el resto de pueblos del
continente, fueron convertidos en idélatras, bajo la idea de buen cristiano. A
partir de aquel acontecimiento este nuevo sujeto dominado debia ser educa-
do en la fe y en las practicas impuestas por los conquistadores.

De este modo, con la idea de buen cristiano surgi6 la necesidad colonial
de construir centros educativos que servirian para aquel proceso de vacia-
miento denominado Extirpacién de Idolatrias (Duviols, 2003). Asi, se articu-
16 uno de los primeros mecanismos: la pedagogia colonial que serviria para

170) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



orientar el sentido de la vida segln la fe cristiana. Si bien el cristianismo
aparecia como el nuevo horizonte de sentido, en realidad el proyecto colonial
y el ego conquiro, como el nuevo sujeto emergente, estaban orientando la su-
misién de los indios para que la explotacién de estos en las minas no tuviera
ninguna resistencia. Se trataba de una pedagogia con alto énfasis en el casti-
go, ejercida en las escuelas por los sacerdotes, y también en la Iglesia. En este
contexto, la demonizacién fue uno de los dispositivos fundamentales para
el vaciamiento epistémico (Romero, 2012a, 2015) y la escuela la herramienta
para instalar aquel dispositivo.

Esta estructura de relaciones establecida para el saqueo, en la violencia
colonial, no cambié con el surgimiento de la Republica. Lo que sucedi6 fue
que se sustituyo el tipo de sujeto que habia ejercicio del poder, el ego conquiro,
por otro sujeto, el ego cogito, y con este se fue encubriendo todo el proceso de
violencia ejercido por el primero. De este modo, el “yo pienso”, como constitu-
tivo del ser racional moderno y eurocéntrico, se hizo del poder en las nuevas
republicas del continente y en el mundo.

Asi fue que el transito del Estado Colonial al Estado Republicano en
1825, por sus caracteristicas de continuum colonial, no modificé aquella es-
trategia que mantenia a los indios en la sumisién, se adecuaron y ajustaron
los dispositivos para la colonialidad, hasta apropiarlos como suyos. El pro-
yecto politico de saqueo y explotacién se mantuvo ajustandose a los nuevos
tiempos y el sujeto colonial se consolidé como sujeto encubridor de 1a historia
local inscrita en una supuesta historia universal. Fue una actitud negadora de
los procesos que constituyeron las representaciones y practicas culturales de
los indios y también negadora de la humanidad de estos.

De este modo, en la l6gica moderna occidental de aquella época, se im-
puso una comprensiéon de cultura en el mismo sentido al de extirpacién, pero
encubierta como educacién. Entonces, asi como durante los siglos XVI, XVII y
XVIII, durante la politica de Extirpacién de Idolatrias se construyeron escue-
las y otros espacios para la cristianizacion, en el siglo XIX esto se fue acen-
tuando con las nuevas leyes que, hasta ahora se piensa, estaban dirigidas al
campo de la cultura. De esta manera, se produjo un cambio en el enunciado,
la idea de extirpacién que, como parte de otras politicas, sirvié para producir
al buen cristiano, fue modificada por la idea de educaciéon que deberia servir
para producir al ciudadano civilizado. Sin embargo, en ambos casos, el senti-
do seguia siendo el vaciamiento epistémico de los contenidos civilizatorios de
los pueblos colonizados y enajenados a partir del siglo XVI.

Los datos que muestran la preocupacion por la cultura en la legislacién
boliviana del siglo XIX (Olivarez, 2013), entre decretos, normas resoluciones y

Tercera parte. Problematizaciéon (171



circulares, destaca el uso de edificios antiguos para funciones educativas, la
creacién de museos®, la creacién de la academia de ciencias y de la lengua®
y la clasificacién de objetos antiguos encontrados en Samaipata®. Como se
puede ver, la orientacién de estas primeras politicas en el Estado boliviano,
todavia entendidas como culturales, estaban dirigidas a la educacién y res-
pondian al sentido comun de la época, producido y difundido por el patrén
colonial de poder global.

En otras palabras, aquellas fueron politicas que sirvieron para profun-
dizar el horizonte colonial porque, para el caso del proyecto educativo repu-
blicano, negaba las practicas, las formas propias de producir conocimiento y
los saberes de las culturas locales, asi como seguia orientandose en la légica
de la escision del conocimiento de origen cartesiano en Europa. Esta se ca-
racteriza por hacer separaciones: la teoria de la practica, la realidad de la
ensenanza; y para eso servian las funciones educativas con las que se ence-
rraba a los estudiantes en el aula y los alejaba de sus propias experiencias de
vida como realidad. Esto sigue vigente en el sistema educativo actual. De este
modo, fue facil construir ciudadanos enajenados, convencidos de la existen-
cia de un conocimiento universal originado y desarrollado en Europa, a costa
de la ignorancia de su propio conocimiento local, pero sobre todo a costa de
la ceguera ante sus propios problemas locales.

Esta idea de cultura tomaba en cuenta, ademas, la creacién de los mu-
seos como deposito de colecciones objetualizadas, la creacién de una acade-
mia de ciencia, entendiendo como ciencia el conocimiento europeo moderno
colonial y una academia de la lengua, que tomaba en cuenta al espanol para
su existencia. Se trataba de una manera de legitimar el poder, el conocimien-
to y la lengua de las élites gobernantes. Esto sumado a la idea arraigada de
inferiorizacién, producia la invisibilizacién de las lenguas y las culturas lo-
cales. Es importante remarcar el modo objetualizador de relacionarse con
los objetos antiguos, que se los recoge completamente desconectados de la
realidad y de los problemas de la época.

El sentido colonial y enajenador de este proceso no cambio en lo abso-
luto durante el siglo XX, fue afinando su estrategia encubridora y, durante la
primera mitad del siglo XX, se empezd a conectar la arqueologia y 1a historia
con la idea de arte. Esto sirvid para transformar el contenido de la idea de
cultura en las politicas y, de estar pensada como educacién, pasé a tener un
significado ambiguo entre educacién y artes.

¢ Decreto Supremo del 11 de diciembre de 1825, aprobado en el Gobierno del Mariscal Antonio José de Sucre.
¢ Circular del 15 de mayo de 1872 (Olivares, 2013).

% Decreto Supremo del 2 de julio de 1873 (Olivares, 2013).

1 Resolucién del 31 de agosto de 1873 (Olivares, 2013).

172 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



Este proceso estaba articulado a una tarea, como tema de Estado, co-
nectada con la construccion del proyecto de nacién mestizo-criollo que, como
ya lo dijimos, se orientaba por un continuum colonial encubridor y enajena-
dor. La construccién de aquel proyecto, precario, inconcluso y decadente, por
la mediocridad de las élites bolivianas, intentaba marcar ciertos hitos como
componentes histérico-culturales a ser tomadas en cuenta como referentes
de lo boliviano. Todo esto se fue materializando en algunas leyes y decre-
tos que servirian para consolidar la intencién de aquel proyecto, que tomaba
como modelo la formacién de las naciones europeas.

Inicialmente, en el afio 1827, se formul¢ la Ley del Monumento Nacio-
nal y en su objetivo, como criterios relevantes, se mencionaba ciertos valores:
artisticos, histéricos o arqueoldgicos; como accién se hacia referencia al res-
guardo. Esto significaba que habia que evaluar en cada caso, si los criterios
eran pertinentes y luego habia que posibilitar el resguardo de determinado
monumento con la declaratoria de “monumento nacional”. Para ello se habia
establecido una comisién ad-honorem.

Posteriormente, en el ano 1930 se va consolidando ese giro de lo edu-
cativo a lo artistico, que establece una instancia de resguardo y conservacién
de las denominadas “obras y monumentos de arte” (Decreto Supremo 8171,
Ministerio de Instruccién Publica, citado por Olivares, 2013). Esta instancia es
la Direccién General de Bellas Artes, a partir de la cual se inicia un proceso de
declaracién de monumentos en varias ciudades de Bolivia.

En ese itinerario arbitrario que intentaba valorar el arte, resaltar la his-
toria y rescatar la arqueologia, lo que se estaba haciendo era encubrir una
serie de representaciones simbdlicas, negar las historias locales y modificar el
modo de relacionamiento con los espacios ancestrales. Todo este vaciamiento
epistémico, que orienta una idea de nacién como continuum colonial, se hace
explicito en la década de los cuarenta, con la creacién del Departamento del
Folklore Nacional y de la Seccién Folklore Boliviano en el Ministerio de Educa-
cién, Bellas Artes y Asuntos Indigenas (Olivarez, 2013).

Asi, las culturas, entendidas de manera estratégica, como formas de
vida presentes, vivas y diversas para la construccién de la “nacién boliviana”,
fueron transformadas en un “asunto” de aquel Ministerio, que tenia la educa-
cién como tarea central. Es decir, y aqui surge la primera gran evidencia que
sustenta nuestra hipétesis de trabajo, lo indigena era un asunto para la edu-
cacion. En otras palabras, la Uinica tarea que el gobierno de aquella época asu-
mia por los pueblos con poblacién indigena, para posibilitar su civilizacion,
desarrollo y progreso, era la educacion y estaba a cargo de aquel Ministerio.
Esto significaba que el rol enajenador de las culturas locales estaba a cargo
del mismo Ministerio y su herramienta era la “educacion civilizadora”.

Tercera parte. Problematizaciéon (173



En la segunda mitad del siglo XX, esta estructura, con leves variantes de
forma, consolidé la cultura como un tema pertinente a la educacion, gestio-
nada por el Ministerio de Educacién. A partir del ano 1975, 1o hace el Instituto
Boliviano de Cultura, luego, en el ano 1993, 1a Secretaria Nacional de Cultura
y, posteriormente, desde 1997, el Viceministerio de Cultura. En todos los casos
el impacto y la importancia de esta reparticién del Estado sobre las culturas,
es decir, sobre la reproduccion de las formas de vida de los diferentes pueblos
que habitan el territorio de Bolivia, no tuvieron relevancia alguna. Los hechos
politicos desplegados desde fines del siglo XX fueron testigos del abandono
de la vida de aquellos pueblos y de las posibilidades de su reproduccion. Los
gobiernos, durante casi dos siglos, habian abandonado aquellos procesos y la
consecuencia fue la generacién de politicas desde las calles por los propios
afectados por el sistema politico.

ACONTECIMIENTO POLITICO Y CULTURAS EN BoOLIVIA

En Bolivia, durante el transito del siglo XX al siglo XXI, se fue acentuan-
do un acontecimiento politico que, en su momento mas descarnado, desen-
cadent en el ano 2003 la Guerra del Gas. A esta le precedieron una serie de
hechos que marcaron el acontecer de aquella coyuntura (Rojas, 2015). En el
imaginario de las élites politicas de aquel momento se dio un cambio doloro-
so de un “Bolivia se nos muere”, en 1985, hacia el impacto y la evidencia de la
existencia de “dos Bolivias”, en el afio 2000. Aquel diagnéstico en realidad fue
la ultima estocada al Estado boliviano, porque habia servido para introducir
la politica neoliberal con el histérico Decreto 21060, que derivaria en la venta,
a precios de gallina muerta, de todas las empresas del Estado a transnacio-
nales. Asi se dio inicio a la retérica de la mano invisible del Mercado que en-
cubria el saqueo de materias primas y recursos naturales. Todo esto derivaria
en conflictos politicos que mostrarian, de manera evidente, el abandono que
sufrian las mayorias indigenas por parte del Estado moderno boliviano, frag-
mentado entre la poblacién urbana, visible y tomada en cuenta de alguna
manera y la otra, la negada, aquella que aparecié con multiples demandas
de existencias encubiertas por un desarrollo que nunca fue de ellos. A esta
contradiccién las élites la denominaron “las dos Bolivias”.

La contradiccién entre los altos niveles de pobreza y los altos niveles
de cinismo de las transnacionales produjeron la primera explosién en Cocha-
bamba en el afio 2000%, la instruccién de subir los impuestos del agua, pero

2 Antes de este acontecimiento se realizaron otros con menor impacto mediatico, pero igual de importantes
en las demandas que alimentaron el proceso de transformaciones que hoy vive Bolivia. La “Marcha por la
vida”, la “Marcha por el territorio y la dignidad”, entre las méas relevantes.

174 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



ademas fijar otro impuesto por el agua de lluvia fue el detonante, dando lugar
a la primera Guerra del Agua del planeta. A esta le siguieron otros aconteci-
mientos: en este tiempo una serie de circunstancias mostraron la crisis po-
litica en Bolivia, se interpeld el modelo politico y las organizaciones sociales
e indigenas, en las calles, demandaron ciertas medidas que articularon una
agenda de gobierno. Esta movilizacién fue rescatada de manera inteligente
por Evo Morales y el MAS-IPSP, quien al llegar a la presidencia en el afio 2006,
para el 2009, logr6 la promulgacién de la Constitucién Politica del Estado Plu-
rinacional de Bolivia, actualmente en vigencia.

Fue en aquella coyuntura, resultado de un proceso de acumulacion his-
térico-politico de varios afios, como se fue produciendo, con las demandas
y las movilizaciones de la poblacién en las calles, un horizonte de sentido
politico. Sin embargo, era sustentado en las practicas culturalmente discrimi-
nadas, negadas y aparentemente superadas. Estas, en medio de aquella crisis
politica, estaban formulando un sentido critico y transformador de la politica
del Estado moderno boliviano fundado en las formas de vida de los pueblos
negados.

A diferencia de las élites dominantes, que en aquella coyuntura, como
salida a la crisis politica, se habian propuesto la fragmentacién del pais en
dos republicas, los movimientos indigenas, basados en el cuidado de la vida y
su lucha por la no fragmentacién de Bolivia, articularon un sentido de Nacién
guiado por las practicas indigenas de base. Este proceso, que planteaba el
fortalecimiento del Estado, se vio fortalecido con las demandas de nacionali-
zacién y “el gas para los bolivianos” fue la consigna.

En este contexto, se hizo visible un proyecto politico orientado por po-
sibilidades civilizatorias distintas a las de la Modernidad occidental y con la
insurgencia aparecio, como novedad, una racionalidad de la vida que cuestio-
naba e interpelaba a una racionalidad que la ponia en riesgo, la racionalidad
instrumental, la del Libre Mercado. Asi, se hizo evidente la contradiccién en-
tre las logicas de reciprocidad, presentes en la diversidad de pueblos indige-
nas que son mayoria poblacional, y la 16gica de acumulacién al infinito® con
la que estaban actuando las transnacionales que privatizaron el agua, los
hidrocarburos y la totalidad de los servicios en el pais.

Aquella racionalidad de la vida articulada en torno a los pueblos indige-
nas, que en las lenguas de los diferentes pueblos tenia su propia traduccioén,
fue asumida en espanol como “Vivir Bien”. Se trataba de una forma de vida
que habia producido aquella racionalidad y aquella légica, y ambas servian
para garantizar la reproduccién de la vida por encima del mercado y del capi-

% Este tema puede ser ampliado en Hinkelammert (1974) y Hinkelammert y Mora (2009).

Tercera parte. Problematizacién ( 175



tal. Estaba contrapuesta a lo que desde ese momento se empezé a denominar
“Vivir Mejor”, como posibilidad de crecimiento constante y continuo a costa
de la destruccién de la naturaleza.

Fue un momento histérico en el que las practicas culturales estaban
delineando un proyecto politico que trascenderia las fronteras del pais. Sin
embargo, como ya se dijo, estas practicas y aquellos procesos eran resultado
de una acumulaciéon histérico-politica y se habian hecho evidentes mucho
antes a través de las dinamicas de lo festivo en diferentes lugares de los An-
des bolivianos. En esta regién, la complejidad de lo festivo articulaba la mayor
parte de los ambitos de la vida para su reproduccién y en esta articulaciéon se
habia hecho posible la interpelacién hacia una forma politica que ignoraba,
marginaba y negaba las formas de vida locales.

La comprensién de estos procesos, como parte de lo festivo, presentes
en dimensién microscépica en diferentes lugares, ayuda a reforzar el argu-
mento de aquella acumulacién histérico-politica de demandas culturalmente
desarrolladas, planteadas y argumentadas, que finalmente seran articuladas
como Vivir Bien. Por esta razén, en lo que sigue, de manera resumida, mostra-
ré tres conflictos desarrollados en el siglo XX en la ciudad de Oruro, que por
la circunstancia politica, de colonialidad, no alcanzaron a ser comprendidos,
ni siquiera como conflictos culturales, y menos como conflictos civilizatorios.

El primero de ellos se dio en el ano 1943 en un conjunto de diablos
conocido popularmente como Diablada. Los diablos eran parte de un gre-
mio que agrupaba inmigrantes rurales dedicados al faenado de carne vacuna
para el mercado local en Oruro y eran conocidos como los manazos o matari-
fes. Su forma de vida, es decir su cultura, contenia practicas ancestrales que
reproducian en la ciudad junto con las nuevas que fueron adquiriendo para
ser parte de aquel centro urbano (Romero, 2003; Cazorla, 2012).

La ritualidad, como parte de su vida y sus procesos ancestrales, no se-
paraba lo productivo de lo festivo; al contrario, a partir de aquella se inte-
graba lo politico, lo religioso, lo social y lo econémico para celebrar la Fiesta
Patronal que les servia de conciliador con el Estado Colonial, y desplegar de
modo encubierto sus propias practicas para el tiempo de Anata. Luego de la
Guerra del Chaco (1932-1935), entre Bolivia y Paraguay, fue este gremio el que
con grandes esfuerzos familiares restituyeron aquellas practicas rituales y la
diablada volvio a ser parte de la fiesta patronal en honor a la Virgen del Soca-
vén (Romero, 2003). En afios posteriores, otros gremios también recuperaron
aquellas practicas con otras danzas.

Sin embargo, el conflicto bélico, como acontecimiento, modificé las re-
presentaciones de lo nacional en Bolivia y se dio inicio a una serie de transfor-
maciones en los referentes de Nacién (Zavaleta, 1986). De este modo, algunos

176 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



jovenes hijos de profesionales en la ciudad de Oruro hicieron parte de aquella
diablada que pertenecia a las comparsas de indios que bailaban para la Vir-
gen. Este proceso desencadené un conflicto (que hasta ahora se lo considera
un conflicto de clase), entre matarifes y jovenes de clases medias, desembo-
cando en la fundacién de otras diabladas, la primera, en 1943, y la segunda,
en 1944 (Cazorla y Cazorla, 2005).

Pero, aquel conflicto producto de diferencias culturales puso en eviden-
cia formas distintas de racionalidad que, en aquel tiempo, no fueron com-
prendidas en su real magnitud. La gran demanda de la poblacién por ver la
Diablada en un festival de danzas organizado por el Gobierno del Presidente
Gualberto Villarroel de aquel entonces en la ciudad de La Paz (Cazorla y Ca-
zorla, 2005) fue la que gatillé la dimensién civilizatoria en las racionalidades
distintas entre Manazos y jovenes no-Manazos. A los primeros les interesaba
la danza- ritual, como parte de logicas de reciprocidad del ser Manazo y a los
segundos les interesaba la danza-espectéculo como posibilidad de ganancia
y acumulacion de dinero y capital a fin al ser moderno. La diferencia entre
Vivir Bien y Vivir Mejor ya se habia hecho evidente, pero en aquel tiempo no
se tenia la posibilidad de este tipo de comprensién. Lo cultural, como forma
de vida, como parte de proyectos politicos distintos estaba produciendo un
conflicto, comprendido como lucha de clases y resuelto, en apariencia, con la
formacién de nuevas diabladas en la logica de la danza-espectéculo.

Lo anterior abri6 la posibilidad de graduales y lentas transformaciones
en el espacio de lo festivo-ritual. Aquella poblacién con origenes rurales que
utilizaba los gremios para reproducir las logicas ancestrales empez6 a abrir-
se, cada vez mas, a personas y practicas urbanas y, en la década de los noven-
ta, nuevos procesos politicos ocasionarian nuevos conflictos. Uno de ellos, en
la misma dimension que el anterior, es decir, con un conjunto de danza-ritual
en la Fiesta Patronal de Oruro; el otro, aparecié mostrando otras dimensiones
del conflicto, haciendo alusién a lo histérico-politico.

La Morenada de los Cocanis era otro conjunto de danza ritual que par-
ticipaba en la Fiesta Patronal en homenaje a la Virgen de la Candelaria. A
mediados de la década de los setenta, del siglo XX, por los procesos sociales y
los altos niveles de discriminacién hacia las poblaciones indigenas urbanas,
habia quedado reducida a unos pocos danzarines. En estas circunstancias,
se inici6 un proceso de apertura a personas no-cocanis, que en la légica de
reciprocidad habian establecido relaciones de solidaridad con los cocanis v,
con la participacién de aquellos, se inicid un proceso de recuperacion de la
dinamica ritual-festiva del conjunto. Esto tuvo un desborde sin control y, poco
a poco, por la novedad que significaba para las poblaciones urbanas de aquel
tiempo ser parte de esta danza, en la légica de danza-espectaculo se fueron

Tercera parte. Problematizaciéon (177



sumando gran cantidad de personas que no conocian y no compartian las
légicas ancestrales de los cocanis (Romero, 2007).

Este proceso culminaria en la década de los noventa con una ruptura
al interior del conjunto. Las caracteristicas en la produccién de este conflicto
fueron parecidas a las de los Diablos, pero, mientras en el primero, los mana-
zos expulsaron a aquellos jovenes no-manazos y fundaron nuevas diabladas,
en el caso de la Morenada la poblacién no-cocani expulsé a los cocanis y es-
tos, luego de un proceso largo de lucha, recién pudieron ser aceptados como si
fueran un nuevo conjunto, pero manteniendo un lugar cercano al que tenian,
en el orden de entrada de los conjuntos unos cuantos puestos después.

Nuevamente, lo que se estaba enfrentando en este conflicto eran los
procesos de reciprocidad para la vida, contenidos en la racionalidad de la
fiesta-ritual, versus los procesos de acumulacion mercantil contenidos en la
racionalidad de la fiesta- espectaculo. En el primer caso, los cocanis apare-
cian sin conjunto y se veian en la incertidumbre de participar en la Entrada
como conjunto nuevo al final de la cincuentena de conjuntos participantes.
Las consecuencias de esto generaban dos situaciones: a nivel de las practicas,
significaba iniciar su recorrido en horas de la noche y terminar en horas de
la madrugada. Este cambio de horario impedia la participacién de los parti-
cipantes del conjunto, por el cansancio, del ritual del Alba que se daba de las
4:30 de la madrugada hasta las 7:00 de la manana. Impedia, también, que los
cocanis pudieran desplegar los procesos de reciprocidad con su comunidad,
en cuanto comunidad humana y con el Alax Pacha, como el mundo de los
seres sobrenaturales de arriba. Esto, a nivel de las representaciones signifi-
caba una ruptura de importantes consecuencias porque la imposibilidad de
participar del ritual del saludo al alba y no cumplir aquellos ciclos reciprocos
podia provocar la ruptura en la continuidad de los ciclos de produccién y re-
produccién de la vida, lo cual, en el nivel de las representaciones significaba
la muerte de todo el cosmos.

En el segundo caso, para la racionalidad de la fiesta-espectaculo y sus
militantes, los no-cocanis, se habia dado un triunfo, porque se habian apode-
rado de las horas estelares del espectaculo de la entrada y habian desplazado
a los indios hacia horarios nocturnos. Aunque esto Ultimo nunca se consolido,
fueron aquellos los que conservaron el puesto original, los documentos ori-
ginales y los simbolos rituales mas importantes que eran parte de la historia
de los cocanis®. Lo anterior, a nivel de las representaciones significaba el va-
clamiento de la historia de aquella comunidad gremial. Sin embargo, con las
practicas, la racionalidad de la vida se hacia presente en cada ciclo festivo y el

Los cocanis son un gremio organizado por los comerciantes de coca desde el tiempo colonial.

178 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



orgullo de ser cocani estaba marcando un nuevo momento histérico-politico
que conectaba 1992 con 1492.

Se trataba de un momento histérico que daba un giro a quinientos
anos de conquista colonial, por lo tanto, se hizo evidente la dimensién his-
térico-politica de aquel conflicto que se venia reproduciendo durante el siglo
XX, sin ser nombrado como tal. No obstante, otro conflicto, entre la dindmica
urbana de la fiesta patronal y la dinamica rural de lo festivo-ritual, seria el
que clarifique la real magnitud de aquel momento.

El dia jueves previo al Sabado de Carnaval, en 1992, la rutina cotidiana de
la ciudad se vio sorprendida por la invasién de varias comunidades y ayllus® del
area rural del departamento de Oruro que, con la practica festiva de la Anata,
interpelaban la dominacién colonial. Se habia organizado una toma simbélica
de la ciudad que articulaba sus relaciones en tres dimensiones: 1) entre huma-
nos, 2) con la naturaleza y, 3) con lo sobrenatural. Se trataba de una recomposi-
cién de los tejidos de relaciones interrumpidos con el proceso colonial.

Entre otras cosas, a nivel de lo sobrenatural, se estaba manifestando
una necesidad de recuperacién de las practicas rituales dirigidas a los di-
ferentes espacios sagrados de la Serrania Sagrada de los Urus; a nivel de la
naturaleza, con la celebracion de la Anata, se estaba marcando claramente el
ciclo de los alimentos y su importancia para la reproduccién de la vida. Mien-
tras que a nivel de los humanos lo festivo estaba articulando un proyecto po-
litico que tenia como horizonte de sentido la produccion y reproducciéon de la
vida y annos més tarde sera nombrado como Vivir Bien, se estaba posicionando
un conflicto basado en la distincién colonial.

Aquella entrada de comunidades, con musica, danza, colores y ritual,
interpelaba desde la historia encubierta un momento politico de celebracién
colonial y se posicionaba en la exterioridad de lo establecido. Aquel grupo de
comunidades inicié su recorrido con una gran pancarta que decia: “Maldita
raza espafola de asesinos y explotadores, 500 afios de resistencia al colo-
nialismo, Jallalla Kollasuyo Marca” (Romero, 2009). Con esto se habia hecho
evidente un modo distinto de comprensién de la vida que, como posibilidad
politica distinta a la impuesta por el proyecto colonial, se manifestaba en otro
proyecto, esta vez descolonizador y se situaba en un horizonte de sentido que
denunciaba muerte y explotacion, pero al mismo tiempo mostraba resisten-
cia, es decir, en realidad fue un proceso de re-existencia invisibilizado por el
horizonte colonial (Romero, 2015).

% Los ayllus son una unidad socio-territorial compuesta por un grupo de familias extensas. En algunos lu-
gares de Bolivia se presentan como ayllus menores organizados por veinte o cuarenta familias y los ayllus
mayores que es la organizacién de un grupo determinado de ayllus menores.

Tercera parte. Problematizacién ( 179



Sibien aquel acontecimiento de 1992 se inici6 en la insurgencia y como
una aparente demanda de reconocimiento cultural hacia el Estado, en 2002,
un ano después de que la UNESCO hubiera reconocido el proceso festivo en
Oruro como “Obra Maestra del Patrimonio Oral e Intangible de la Humani-
dad”, se mostraba el verdadero sentido del proyecto politico insurgente cuan-
do, en otra gran pancarta, se contradecia la declaracién de aquel organismo
internacional, puesto que llevaba como consigna: “Anata Patrimonio Viviente,
Natural, Material y Tangible de las Naciones Originarias”.

Asi, con la distincién civilizatoria se estaba cuestionando la idea de
verdad impuesta por la UNESCO y con la materialidad de la vida se negaba
una idea de intangibilidad impuesta, y también se rechazaba la idea de una
humanidad Unica y universal y més bien se reivindicaba el lugar de la exte-
rioridad negada, en plural, como Naciones Originarias. Todo esto, desde su
propia acumulacién histérica, culminaria en Bolivia con el primer presidente
indigena del continente y con la primera Constitucién del Estado Plurinacio-
nal de Bolivia que, entre otras cosas, reconoce los derechos de la Madre Tierra.

De este modo, al posicionar un proyecto politico distinto, mediante la
Insurgencia de un sujeto politico, también distinto, y con la reproduccién de
la vida como criterio fundamental, se dejaba abierta la posibilidad de trans-
formar radicalmente las politicas culturales en Bolivia, tomando en cuenta
aquella apertura producida por los procesos de insurgencia indigena. Con
esto, un nuevo horizonte descolonizador podia alimentar las nuevas politicas
del Estado Plurinacional de Bolivia.

EL s1GLO XXI Y LAS POLITICAS CULTURALES EN BoOLIVIA

Como explicamos en lineas anteriores, luego de un acontecimiento poli-
tico sin precedentes, en enero del afio 2006, Evo Morales, el primer presidente
indigena del continente, fue posesionado. Inmediatamente el Viceministerio
de Culturas pasé a denominarse Viceministerio de Desarrollo de las Culturas,
todavia dependiente del Ministerio de Educacién. Con esto, se estaba mos-
trando una posible ruptura en la concepcién conservadora de la cultura, y se
hizo evidente un giro desde la educacién hacia la economia, todavia regenta-
do por el campo de la educacién.

Sin embargo, la transformacién del Estado no podia desarrollarse sin
una nueva constituyente que pueda producir una nueva Constitucién Politi-
ca. Ese fue el siguiente paso que encar¢ el Gobierno de Morales, y en el afio
2009, luego de un proceso de multiples tensiones, se promulgé la nueva cons-
titucién, bajo la cual se creé el Ministerio de Culturas, con dos Viceministerios
de Descolonizacion y de Interculturalidad. Posteriormente, en el afio 2010, fue

180 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



incorporado un nuevo Viceministerio de Turismo, que modificaré el nombre
de la instancia que lo acogia en Ministerio de Culturas y Turismo. En lo que
sigue intentaremos entender este proceso de gestién politica y sus contradic-
ciones, en relacién con algunos puntos clave formulados en la Constitucién
Politica del Estado Plurinacional de Bolivia, y al proceso histérico-politico que
la hizo posible.

La creacién de un Ministerio de Culturas sugiere transformaciones im-
portantes, en la nueva estructura del Estado. En el predmbulo de la nueva
Constitucion se remarca inicialmente un proceso que destaca la naturaleza,
luego se menciona a sus pobladores relacionados con esta como Madre Tie-
rra, posteriormente se hacen evidentes las diferencias entre estos pobladores
como diversidad cultural, y finalmente se denuncia el racismo como compo-
nente del proyecto colonial. Se menciona que:

En tiempos inmemoriales se erigieron montanas, se desplazaron rios, se formaron lagos.
Nuestra amazonia, nuestro chaco, nuestro altiplano y nuestros llanos y valles se cubrie-
ron de verdores y flores. Poblamos esta sagrada Madre Tierra con rostros diferentes, y
comprendimos desde entonces la pluralidad vigente de todas las cosas y nuestra diversi-
dad como seres y culturas. Asi conformamos nuestros pueblos, y jaméas comprendimos el
racismo hasta que lo sufrimos desde los funestos tiempos de la colonia. (Estado Plurina-
cional de Bolivia, 2009, p. 7)

Lo evidente en el razonamiento expuesto en este predmbulo es la con-
cepcién de cultura como forma de vida, expresada de manera diversa por
los diferentes pueblos que habitan Bolivia. La inmediata creacién de un Mi-
nisterio de Culturas da cuenta de la preocupacion por el abandono de las
culturas como forma de vida. Se entiende en esta preocupacion el interés de
transformar aquel abandono mediante la gestién politica de un Ministerio
de Culturas. No se puede pensar otra cosa tomando en cuenta que los dos
nuevos brazos creados para este Ministerio, fueron la Descolonizacion y la
Interculturalidad. En el primer caso, se propone el desmontaje del proceso
colonial y la puesta en valor de las culturas, como formas de vida distintas
a la impuesta por el Patrén Colonial de Poder Global Dominante vy, en el se-
gundo, la generacién de politicas para la coexistencia tomando en cuenta las
diferencias culturales existentes en la diversidad de pueblos.

Sin embargo, algo vital en este proceso era la creacién de una ley que
pueda regular la dindmica que se dio y que se seguira produciendo entre las
culturas. Esta deberia ser el paraguas principal en la transformacién de un
Estado marcado por el proceso colonial, hacia el nuevo Estado Plurinacional.
La inexistencia de esta norma, desde la creacién de la Republica en 1825,

Tercera parte. Problematizacién ( 181



evidencia el vacio legal vivido por las diferentes culturas que habitan el terri-
torio boliviano.

Si bien la actual Constitucién del Estado Plurinacional de Bolivia plas-
ma el horizonte de sentido descolonizador y propone los principios sobre los
cuales se deberan producir las nuevas politicas; una Ley que regule los proce-
sos de las culturas, en un Estado que esta orientado hacia la descolonizacién,
deberia servir para superar los sesgos educativos del siglo XIX y economicis-
tas de fines del siglo XX, para potenciar las diferentes formas de vida de los
distintos pueblos, junto al modo de relacionarse con sus territorios, ademas
de potenciar también su relacionamiento intercultural. Las caracteristicas
iniciales de la creacién de este Ministerio de Culturas mostraban, sin duda,
este gran reto.

Sin embargo, si bien la creacién del Viceministerio de Turismo en el
2010 empez06 a mostrar cierta incoherencia con este proceso, que fue seguido
por la modificacién del Ministerio de Culturas en Ministerio de Culturas y Tu-
rismo, la totalidad de las acciones y el despliegue de una serie de actividades
artisticas y otras, orientadas a la generacién de nuevas ofertas turisticas, pen-
sadas considerando su alto impacto, como fue, por ejemplo, la realizacién del
Rally Dakar en Bolivia, fueron mostrando las prioridades de este Ministerio.

La posibilidad de redireccionar los procesos entre las culturas desde
este Ministerio con la creacién de una normativa especifica no fue la priori-
dad. Actualmente, luego de seis afios recién se cuenta con un Anteproyecto
de Ley Marco de Culturas (Anteproyecto de Ley Marco de Culturas, 2015), el
cual esta lejos de cumplir con las demandas originadas en multiples suble-
vaciones indigenas que demandaban el reconocimiento de sus culturas como
formas de vida distintas a la forma de vida impuesta por el proceso colonial.

Un Ministerio de Culturas en Bolivia, luego de los procesos politicos
desplegados desde fines del siglo XX hasta la produccién de una Asamblea
Constituyente en el 2009, estaba, pensamos, en las condiciones de proponer
una ley que pueda regular los procesos de interculturalidad en el territorio de
Bolivia. Inicialmente teniamos la idea de que aquel Anteproyecto al estar re-
ferido a las culturas, en plural, podia ser la base para aquella regulaciéon que
reordenaria las relaciones entre culturas en un nuevo Estado Plurinacional.

Decimos lo anterior porque pensamos que, si la cultura es un campo de
batalla ideolégico, esta nueva norma deberia servir para re-orientar aquellas
luchas, con base en el proyecto politico emergente en Bolivia y al sujeto que
ha producido este proyecto, que es el que ha dado sentido al nuevo Estado
Plurinacional de Bolivia. Entonces, se deberia relativizar en alto grado la he-
gemonia de la cultura colonial dominante e incentivar, en diferentes grados

182 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



las diferentes culturas, no hegemonicas, en funcién de sus predominancias
y sus niveles de abandono, pérdida de practicas y representaciones o de sus
niveles de empoderamiento. La ley de culturas deberia regular los procesos
de interculturalidad y esta regulacion se abriria a una serie de problemas to-
davia sin resolver en Bolivia.

Nos referimos, por ejemplo, a los procesos de coexistencia desequilibra-
da de diferentes sistemas juridicos y a su regulacién, la misma que debe ser
enfocada para salvar el conflicto generado por las diferentes concepciones de
justicias, recomponerlas con base en sus propios territorios y jurisdicciones y
construir puentes de didlogo para el caso de conflictos interjurisdiccionales.
Tales procesos de interculturalidad juridica, por ejemplo, urgentes en nuestro
pais, son procesos que deberan ser construcciones creativas que ya no pue-
den estar en las ideas de “cuatro expertos” venidos de otros paises. Se trata
de la construccién de equipos en los que los académicos deberan situarse en
redes horizontales con cabildos, autoridades indigenas y otra gente involu-
crada. Esto significa, ademas, iniciar procesos trans-ontolégicos para lograr
dialogos de saberes.

Este proceso expuesto de manera resumida para lo juridico, con las dis-
tancias y diferencias respectivas, deberia ser organizado para temas de inter-
culturalidad en la economia, tal vez el mas complejo por el alto impacto de la
economia de mercado en otro tipo de economias; interculturalidad en salud,
interculturalidad en la educacién, incluso la interculturalidad en la politica.
Asi, se estaria produciendo un real encuentro, intercambio y enriquecimiento
de saberes, en clave de horizontalidad y reciprocidad. Si el Ministerio de Cul-
turas, se ocupara realmente de las culturas, deberia ser el regulador de lo que
se propone en los demés ministerios, lo cual quiere decir, que deberia tener
un rango de Super Ministerio o Mega Ministerio.

Este tipo de regulaciones en una ley de culturas estarian orientando,
ademas, un proceso que daria fin a las interpretaciones hechas por las re-
presentaciones coloniales y eurocéntricas, que solamente sirvieron, y sirven
todavia, para evaluar a las otras culturas e inferiorizarlas, subsumirlas y/o
descartarlas. Entonces, el reto es gigantesco porque esta en juego la relativi-
zacion del patrén colonial de poder global dominante.

Mientras tanto el actual Anteproyecto de Ley Marco de Culturas, si bien
inicia con una Exposicién de Motivos en la que se mencionan algunos de los
principios filoséficos contenidos en la actual Constitucién, es suficiente leer
el articulo 1 (Objeto) del Anteproyecto, para darse cuenta de que aquellos
principios no han sido tomados en cuenta para nada en la totalidad de los
contenidos de aquel documento.

Tercera parte. Problematizacién ( 183



En el articulo mencionado se producen dos reducciones que marcan el
sentido de este Anteproyecto. Primero, la cultura, que se insinda en la parte
inicial como forma de vida, se la simplifica en la idea de expresiones cultu-
rales, utilizada en este sentido a lo largo de los capitulos, articulos e incisos
y segundo, el Vivir Bien, que surge en las movilizaciones politicas y se sitla
como Horizonte de Sentido Politico distinto al Horizonte moderno colonial, se
lo reduce a paradigma, que significa subsumirlo en el modo de comprensién
producido por el conocimiento colonial.

De este modo, seglin una concepcién de cultura como arte e ilustracion,
anclada en la visioén colonial del Estado Republicano, aquel anteproyecto esta
dirigido a la regulaciéon de la circulacion de objetos culturales, como objetos
de arte, de folklore y de patrimonio. Por eso, se evita hablar de practicas cul-
turales conectadas a representaciones y se antepone la idea de expresiones
culturales en la légica de expresiones artisticas, que es en realidad el verda-
dero énfasis en el que se centra aquel documento.

CONCLUSIONES

Para el Estado boliviano del siglo XX, el mayor logro de las politicas
relacionadas con las culturas, entendidas como formas de vida, consiste en
volverlas un asunto pertinente para el Ministerio de Educacién. Luego de un
proceso de acumulacién politica que culmina en la demanda de una Asam-
blea Constituyente, y de la promulgacién de una nueva Constitucién, actual-
mente en vigencia, se reduce la problematica de las culturas de Bolivia a
expresiones culturales. Ante este panorama estamos en condiciones de ar-
gumentar que los responsables de encarar la problematica de las culturas en
Bolivia, a diferencia de otras reparticiones del Estado, no han superado en lo
mas minimo el horizonte del Proyecto colonial.

Por otra parte, el sesgo economicista, lejos de ser superado ha dejado de
ser un simple sesgo, puesto que ha copado por completo las politicas de aquel
Ministerio y el turismo se ha convertido en su mejor posibilidad de gestion.
No por nada el Perfil del actual Ministro®® denota las intenciones politicas
hacia lo que se piensa es la cultura, pero muestra también la ignorancia de
lo que esta significa en términos de diversidad de formas de produccién y
reproduccién de la vida.

Sin embargo, esta reflexién sirve para darnos cuenta del gran reto y
la gran dificultad que significa transitar de un horizonte colonial hacia otro

% El actual ministro es Licenciado en Economia, con Maestria en Gestién Turistica, Posgrado en Turismo y
Cooperacién Internacional, Posgrado en Turismo Rural y Diplomado en Inteligencia Cambiaria.

184 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



descolonizador. Ejemplo de ello es el Viceministerio de Descolonizacién que,
en corto tiempo se convirtidé en un espacio aislado en el conjunto de las re-
particiones, puesto que no tiene ni el respaldo, ni la fuerza politica para re-
vertir aquel proceso de enajenacién producido por el Ministerio de Culturas
y Turismo.

Sin embargo, sl se tiene en cuenta que han sido cinco siglos de instau-
racién de una mentalidad enajenada y constituida para negar lo propio y de-
sear lo ajeno, lo dominador, lo colonial, entonces, no deberia extrafiarnos que
algo asi esté sucediendo. En Bolivia, los puentes, las posibilidades de dialogos
inter-subjetivos e inter-culturales recién se estdn empezando a construir y
dichos procesos son parte de esta construccion. Lo que se espera es que estas
lecciones sean aprendidas para las futuras transformaciones, necesarias y
urgentes.

Tercera parte. Problematizacién ( 185






Cuarta parte. De los dispositivos

FOLKLORIZACION?

La recurrente presencia de practicas de danza, musica y fiestas urba-
nas durante la segunda mitad del siglo XX y su intensificaciéon en el siglo XXI,
ademas de forzadas representaciones de “ceremonias rituales” desconecta-
das de sus contextos de origen y mediatizadas por intereses ajenos a aquellos
contextos, son los factores por los cuales estamos intentando producir una
reflexién critica, con posibilidades de sentido trans-ontolégico, en relacién
con el modo en el que actualmente se reproducen los sistemas de represen-
tacién y las practicas ligadas con la reproduccion de musica, danza y algunas
ceremonias rituales que tienen acogida en espacios masivos de movilizaciéon
festiva. Estas puestas en escena de musica, danza y ceremonias en tiempos
anteriores no tuvieron un escenario favorable para su reproduccién y difi-
cilmente formaron parte de espectaculos masivos. Para que esto sucediera
tuvieron que darse una serie de transformaciones que, desde la perspectiva
de la modernidad eurocéntrica, respondian a las ideas de progreso, desarrollo
y civilizacién.

Nuestra reflexion asume una historia distinta, porque entendemos es-
tos procesos como parte del continuum colonial. Por esta razén, para compren-
der de otro modo el presente, debemos trascender aquel proyecto civilizatorio
y la narrativa que lo ha hecho posible. Esto significa asumir un proceso de
de-construccion de los sistemas de representacion, encontrar las causas de
sus mutaciones y permitirnos comprender de otro modo los acontecimientos,
para asi poder des-encubrir primero y desmontar después los intereses politi-
cos por los cuales nuestras representaciones han sido modificadas.

Esto equivale a tomar en cuenta, por ejemplo, que lo que actualmente
se conoce como América Latina —que acd nombramos Abya-Yala/América-

t Una version anterior de este articulo, con el titulo “De la extirpacién a la folklorizacién: A propésito del
continumm colonial en el siglo XXI”, fue publicada en la revista Estudios Artisticos: Revista de Investigacion
Creadora, num. 1.

Cuarta parte. De los dispositivos ( 187



contiene varios paises que han transitado de un régimen colonial hacia otro
denominado Estado Republicano. Tales paises, en aquel transitar, han cam-
biado a sus élites, han modificado los territorios del poder y han creado nue-
vos imaginarios de inclusion. Estas fueron algunas de las transformaciones
evidentes. Pero lo no evidente es que se mantuvo una estructura colonial y
con esto se sostuvieron flujos y direcciones opuestas entre: explotacién de
seres humanos y naturaleza, por una parte, y beneficios y privilegios a costa
de aquella explotacién, por otra®. Asi se desarrolld el continuum de aquella
estructura de dominacién colonial instalada en el siglo XVI.

En aquel transitar algunos dispositivos, emplazados por y para la co-
lonialidad, fueron mantenidos y otros fueron modificados y transformados.
En este capitulo nos vamos a referir al proceso en el que un dispositivo, la
demonizacidn, activado para la instalaciéon de una estructura colonial, sin ser
anulado por completo, fue adecuado para ser reemplazado por otro: la folklo-
rizacién. En ambos casos, estos dispositivos fueron activados para lograr el va-
clamiento de contenidos epistémicos del sistema de representaciones de las
poblaciones locales del continente. La diferencia entre ambos ha estado en el
modo de operar de cada uno de los dispositivos. El proceso de folklorizacién
tiene como idea base la nocién de folklore. Esta fue la que reemplazé a la no-
cién de Idolatria en el sistema de representaciones de nuestras poblaciones y
se dio a partir de un giro tactico producido para el continuum de la dominacion
colonial. Asi, de un proceso de extirpacién explicito se ha transitado hacia
otro, encubierto, que ha servido para anular los procesos y practicas rituales
ancestrales.

La hipotesis a desarrollar en el presente capitulo es la siguiente: La
folklorizacién, instalada en el sistema de relaciones intersubjetivas, es un dis-
positivo que activa la enajenacién de las representaciones y las practicas, al
tiempo que las desconecta de sus historias y procesos locales. Asi produce su
fragmentacién, su discriminacién y la seleccién de algunas, muy pocas, para
envolverlas con otra estética, hasta convertirlas en mercancia. De esta forma,
la folklorizacién se constituye en un dispositivo de dominacién orientado en
funcién de los beneficios de un determinado proyecto que responde al patrén
colonial de poder eurocéntrico y occidental.

Si bien esta reflexién intenta tomar en cuenta una problematica global,
el énfasis mayor tiene que ver con la regién comprendida por los paises co-
lonizados por el Reino de Espana en el siglo XVI. 'Y, en este contexto, existen
dos especificidades con base en las cuales se plantea nuestro argumento y
son las que definen el lugar de enunciacién del mismo. La primera tiene que

2 Ver Dussel (2008).

188 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



ver con un énfasis en la reflexién de problemas desde los Andes centrales, de
Bolivia en particular, y la segunda, que estas han sido producidas a la luz de
la problematica que hace a las celebraciones festivas en las que se ponen en
evidencia musica, danza y ceremonias rituales.

El presente capitulo estd compuesto de tres subtitulos. En el primero se
intenta mostrar el modo como los conquistadores operaron en el nivel de los
sistemas de representaciéon para consolidar la dominacién colonial. El segun-
do desarrolla con cierta especificidad el des-encubrimiento de la Modernidad
como Colonialidad y del ego cogito como ego conquiro®. Finalmente, en el terce-
ro se explica como devino la demonizaciéon en folklorizacién y se muestran
algunas de sus consecuencias.

LA CONSTITUCION DEL EGO CONQUIRO

El proceso de conquista y dominacién colonial fue desarrollando una
serie de componentes que todavia no han sido expuestos en su real magnitud.
Agui me aproximo a uno de ellos, que fue constituido con base en un modo
sistematico de encubrimiento. Este proceso sirvié para constituir al primer
sujeto de la Modernidad que se consolidd como ego conquiro. Su caracteristica
fundante sirvi6 para producir, un tiempo més tarde, su propio encubrimiento
como ego cogito. Este acontecimiento se fue desarrollando paralelamente a la
constitucidn de una estructura articulada entre relaciones de poder denomi-
nada Estado Misional (Romero, 2015) y sirvié para consolidar su proyecto con
la intervencién violenta de aquel sujeto. Aquella estructura fue constituida
por: 1) el poder politico de la Monarquia espafiola, que despleg6 la conquista
con su ejército, pero que también seria el principal responsable de la evan-
gelizacién de los indios; 2) el poder de la Iglesia Catdlica, que delego toda la
misién pastoral, de evangelizacién y de cristianizacién al poder politico de
Espafia y, por ende, al ejército; y 3) la justicia, que fue construida, adecuada y
ejercida por ambos poderes, el de la iglesia y el de los reyes, especificamente
para la dominacién violenta (denominada “justa”) de los indios y el saqueo/
robo de los productos de la naturaleza. Estos componentes se constituyeron
en fundamento de la reproducciéon de todo un sistema de relaciones y pactos
para la dominacién colonial. Cada uno de ellos, de manera articulada, se fue
adecuando de un modo sostenido a cada momento histérico politico y sirvid
para consolidar la conquista y su proceso posterior como dominacion colonial.

®  El ego conquiro o ser conquistador, que saquea, roba, mata, viola y domina por la fuerza, como primer su-
jeto emergente europeo que surge con la primera modernidad en el proceso de conquista, es encubierto,
negado e invisibilizado por el ego cogito (yo pienso), sujeto de la segunda modernidad. Estos temas pueden
ser ampliados en Dussel (2000, 2007, 2008, 2009).

Cuarta parte. De los dispositivos ( 189



La idea de justicia sirvi6 como base para construir un argumento jus-
tificativo y al mismo tiempo encubridor de todos los vejamenes infligidos a
los indios. Con aquella idea se fueron ajustando a determinadas coyunturas
clertas normativas dominadoras, como componentes de aquella estructura:
el Estado misional, la ley natural?, la ley divina® y el derecho de gentes® fueron
utilizados alternadamente, en funcién de la circunstancia, para justificar la
violencia y la guerra contra los indios.

Francisco de Vitoria’, de manera contradictoria, utilizé la infidelidad
como causa de guerra justa. Mientras decia que no se podia hacer una guerra
para obligar a convertir a los infieles en cristianos, planteaba que se podia ha-
cer una guerra para que aquellos dejen de creer en parte de las creencias que
tenian. En sintesis, la guerra siempre fue una accién valida. Ademaés plantea-
ba el Derecho a la libre divulgacion del credo, en este caso el del conquistador,
y al libre transito y comercio y al eventual poder, como una manera de justifi-
car el uso de la violencia, para obligar a aceptar el dogma cristiano y prohibir
el propio credo (Castafieda, 2001).

Asi se fue imponiendo y consolidando la idea excluyente y dominado-
ra de raza. Esta se desplegd en una manera muy particular de clasificacién
social (Quijano, 2000) y sirvid para situar superioridades: gente blanca, con
acceso privilegiado a ciertos espacios en la distribucién de los recursos, e in-
ferioridades: gente de color destinada a ocuparse de los trabajos mas duros y
sin acceso a aquella distribucion de recursos. Pero fue en la primera fase de la
modernidad temprana cuando empez6 todo esto, fase en la que grandes can-
tidades de oro y plata fueron saqueadas, mientras que centenares de miles de
indigenas fueron explotados en la mita® en Potosi y otros lugares.

Entonces, el Estado misional sirvié también para instaurar una nueva
idea de realidad en la que el sentido de humanidad estaba entrando a for-
mar parte de clerta forma de clasificacion. Para esto el establecimiento de

¢ Se reflere a las posibilidades que el ser humano tiene de conocer la realidad a partir de la razén, y se la
diferencia de la ley divina o la ley de Dios, que es algo dado por la fe.

> Son las leyes que no dependen de los hombres, sino de Dios.

¢ Esaquel que se diferencia del Derecho Natural y retne las normas juridicas que son comunes a los pue-
blos. Sin embargo esta idea de comun impone la idea de dominacién sobre los otros, porque legitima
instituciones como la esclavitud.

7 Nacido en 1483 y muerto en 1546, Francisco de Vitoria fue un fraile dominico espafiol. Famoso como
profesor en la Escuela de Salamanca, especialista en derecho internacional y considerado por algunos el
idedlogo de las Leyes de Indias.

& Mita es un vocablo quechua y significa “turno”. Era un sistema utilizado por los incas y luego por los con-
quistadores en funcién de sus necesidades. Se trataba de un trabajo obligatorio para los indios varones
entre 18 y 50 afos a favor del estado espafiol. La mita ocupaba un periodo de tiempo determinado. Para el
caso de la mita minera, el requisito era un ano. Lo lamentable fue que por aquel servicio los indios recibian
un pago que les era insuficiente para la simple supervivencia y, por esta razén, ellos eran los que corrian
con sus gastos de alimentacién y alojamiento.

190) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



jerarquias® con base en la idea de raza fue fundamental, y asi se consolidaron
ciertos atributos que se tradujeron en beneficios y ventajas para espanoles
y europeos y en desventajas y carencias para indios y negros. Todo esto fue
parte del surgimiento de un nuevo patréon de poder’, germinal todavia, que
luego se impuso a nivel global situando a Europa como centro rector de aquel
patrén y al resto del mundo como actor subordinado, inferiorizado y domina-
do por aquel centro.

Sin embargo, este proceso tuvo sus propios antecedentes que hicieron
parte de la constitucién de aquella subjetividad. La conquista de Granada fue
resultado de importantes estrategias guerreras acumuladas en varios siglos
de despliegue estratégico en Europa'’. Dussel denomina este momento his-
térico la primera modernidad, y se refiere a la temprana modernidad en la
que esta todavia existia en una situacion periférica en relaciéon con el islam.
Este fue el momento de origen, hasta que poco a poco aquella periferia se fue
situando como centro para constituir lo que seré el Imperio Espatol y el real
nacimiento de la Modernidad en 1492.

La Modernidad se originé en las ciudades europeas medievales, libres, centros de enorme
creatividad. Pero “naci¢” cuando Europa pudo confrontarse con “el otro” y controlarlo,
vencerlo, violentarlo; cuando pudo definirse como un “ego” descubridor, conquistador,
colonizador de la alteridad constitutiva de la misma Modernidad. De todas maneras, ese
Otro no fue “descubierto” como Otro, sino que fue “en-cubierto” como “lo mismo” que
Europa ya era desde siempre. De manera que 1492 seréd el momento del “nacimiento” de
la Modernidad como concepto, el momento concreto del “origen” de un “mito” de violen-
cia sacrificial muy particular y, al mismo tiempo, un proceso de “en-cubrimiento” de lo

no-europeo. (Dussel, 2008, p. 9)

Asi nacid y se consolid6 la Modernidad eurocéntrica, aquella que, de
acuerdo con la reflexiéon de Quijano®?, podemos denominar Modernidad/Co-
lonialidad. Se trata de un proyecto politico especifico que produce su propio
mito a partir del encubrimiento del Otro. Este Otro era un sujeto al que Euro-
pa tuvo que enfrentar y confrontar, un sujeto que tuvo sus propios procesos

°  Grosfoguel (2006) argumenta con cierto detalle la produccién de jerarquias en el proceso colonial.

1 Anibal Quijano precisa esto de manera magistral: “Con la constitucién de América (Latina), en el mismo
momento y en el mismo movimiento histéricos, el emergente poder capitalista se hace mundial, sus cen-
tros hegemonicos se localizan en las zonas situadas sobre el Atlantico -que después se identificard como
Europa-y como ejes centrales de su nuevo patrén de dominacién se establecen también la colonialidad y
la modernidad. En breve, con América (Latina) el capitalismo se hace mundial, eurocentrado y la colonia-
lidad y la modernidad se instalan asociadas como los ejes constitutivos de su especifico patrén de poder,
hasta hoy” (2000. p. 342).

1 Para entender de manera critica este proceso se pueden revisar Mignolo (1997).

2 Ver Quijano (2000).

Cuarta parte. De los dispositivos ( 191



histéricos, con logros cientificos, culturales productivos, politicos, etc., y que,
pese a sus propios conflictos, habia construido un modo de reproducciéon de
practicas diversas.

Pero el ego conquiro negd su propia inferioridad en aquella que consi-
deraba inferioridad del “Otro” y con ello se borraron existencias milenarias,
aquellas que fueron derrotadas por la violencia misional, y surgieron sobrevi-
vencias victimadas y acusadas de su propia victimizacién, mientras el violen-
tador intentaba limpiarse los rastros de sangre de su conciencia. Junto con el
despliegue del guerrero sanguinario, del ego-conquiro, el conquistador produjo
una manera sutil de justificar sus acciones violentas, para aparecer como
inocente de culpas. A este proceso Dussel lo denomina el “mito de la Mo-
dernidad”. Se trata de “un victimar al inocente (al Otro) declarandolo causa
culpable de su propia victimacién, y atribuyéndose el sujeto moderno plena
inocencia con respecto al acto victimario” (2008, p. 65).

Se constituyo6 al ego conquiro por y para la negacién. Empez6 negando el
origen de aquellos saberes que habian producido chinos, africanos, etc. y los
asumié como suyos. Negaba asi su marginalidad en relacién con los procesos
que se habian dado en los territorios de la peninsula de la que venia, y segui-
ria negando lo que le tocara negar en el futuro. Aquellos espanoles ansiosos
de oro y plata, cegados por la necesidad de sentirse poderosos y superiores
ante el Otro que encontraban en su caminar depredador, se repartian entre
ellos ciertas atribuciones y ciertos rangos. El cronista Cieza de Ledn cuenta:
“dio Pedrarias a Francisco Pizarro provisiéon de su capitan, para que en nom-
bre del Emperador, hiziese el descubrimiento que de suso es dicho” (1987, p.
8). Aquel descubrimiento al que Cieza de Ledn se refiere no es otra cosa que
el encubrimiento, el mismo que sirvié para ir negando sistematicamente la
existencia y el ser del Otro.

Entonces, constituyéndose con la subjetividad del guerrero victorioso,
pudo imponer su poder mediante la fuerza y la violencia, y se empezaron a
poner nombres. Se inici6 el proceso de nombrar?® todos los lugares a los que
llegaban, en algunos casos reproduciendo el mundo al que ellos pertenecian,
en otros relacionando hechos u otras circunstancias con los nombres de los
lugares. Nombrar era negar, era desplegar el Estado misional, y asi 1o hicieron.
“Como Pigarro sali6 en su navio de Panama, anduvieron hasta llegar a las ys-
las [de] las Perlas, donde tomaron puerto y se proveyeron de agua y lena y de

¥ Nombrar es un acto inaugural, es un rito de inicio en el que se constituye y se funda. “Colén, antes de
descender y de preguntar el nombre de la isla, y como esa isla lo salvaba le puso el nombre de San Salva-
dor. Ponerle un nombre es como dominar ya su ser. No pregunto a los indios cémo se llamaba la isla; le puso el
nombre” (Dussel, 1977, p. 58; énfasis agregado).

192 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



yerba para los caballos; de donde anduvieron hasta el puerto que llamaron
Pinas, por las muchas que junto a €l se crian” (Cieza de Ledn, 1987, p. 9).

Aquel proceso que se inici6 con la negacién, en el hecho de nombrar de
acuerdo con otra percepcién del mundo de la vida, tuvo su propia dindmica,
se fue consolidando y se intensifico cuando se enfrentaron a las representa-
ciones religiosas. Ya no basto el proceso de imposicién de nuevos nombres,
porque se trataba de un universo simbdlico arraigado en lo profundo de la
subjetividad de la poblacién local. Tampoco fue suficiente destruir lugares ri-
tuales, saquearlos, por el interés del oro y de la plata y reemplazarlos por cru-
ces, santos o virgenes. A contracorriente de lo que los conquistadores crefan,
y cuando gran parte de la poblacién local acepté el bautismo y las practicas
cristianas, se dieron cuenta de que todo aquello no fue suficiente. Entonces
tuvieron que recurrir a un proceso mucho mas radical planificado para el va-
clamiento epistémico, denominado Extirpacién de Idolatrias.

EL EGO CONQUIRO Y LA EXTIRPACION DE IDOLATRIAS

En esta parte haremos referencia a la que, en la constitucién de la nue-
va subjetividad colonizador-colonizado, fue la principal consecuencia produ-
cida por el modo en que se instald la cristiandad, como parte del proceso
colonial: el vaciamiento epistémico, que produjo una serie de cambios de sen-
tido en gran parte de las practicas y procesos rituales en las comunidades de
los Andes. El proceso colonial, como se vio arriba, se consolidé gracias a la
instauracién del Estado misional, que fue el que produjo las condiciones para
que el ego conquiro encubra, mienta, robe, viole, niegue, cree incertidumbre vy,
al mismo tiempo, dé regalos, haga promesas y ofrezca amistad®. Asi, en el si-
glo XVI, se llegd a un estado de realidad en el que la dominacién colonial fue
predominante e instalé en las conciencias un estado de relaciones conforma-
do por dominadores (espafioles) y dominados (indios). Entonces se establecid
una estructura que consolidé un sistema de relaciones intersubjetivas dife-
renciadas y complementarias entre dominadores y dominados.

De este modo la construccién de la nueva identidad, constituida me-
diante la violencia durante el proceso colonial, fue instalando en la subjetivi-
dad de colonizadores y colonizados un nuevo sistema de jerarquias, que sigue
vigente varios siglos después de aquel proceso. Pero aquel sistema jerarquico
fue instalado luego de un despliegue de violencia que, al mismo tiempo, mo-

Estas acciones estdn ampliamente documentadas en la Crénica de Pedro Cieza de Ledn ([1553] 1987).

Cuarta parte. De los dispositivos ( 193



difico los saberes locales®. Esta modificacién que derivé en la transformacion
del sentido de aquellos, también alterdé su nomenclatura.

En un corto tiempo aquellos procesos y practicas rituales, ademas de
perder jerarquia en relacién con las practicas cristianas, se convirtieron en
Idolatrias y fueron considerados pecaminosos. Un ejemplo de este proceso,
que tiene a la pintura virreinal como su mejor herramienta, estd contenido
en la subjetividad del cronista Huaman Poma de Ayala, quien ya tenia inter-
nalizados aquellos dispositivos cuando dibujé a los pecadores y a la ciudad
del infierno en su crénica. Esta ha sido la forma como se ha producido uno de
varios epistemicidios?®, que sirvieron para consolidar luego una geopolitica de
conocimiento dominadora.

Mientras la nocién de idolatria era utilizada para cambiar el sentido de
las representaciones rituales y los simbolos, la politica de Extirpacién tenia el
objetivo directo de acelerar aquel cambio introduciendo el uso de la violencia
en las practicas. Todo esto: la introduccién de una nocién nueva para nom-
brar simbolos antiguos, la instalacién de aquella nocién en las mentes como
representacion y el ejercicio de la violencia contra las practicas se constitu-
yeron en componentes de una misma politica que llevaba por nombre Extir-
pacién de Idolatrias e instalé el dispositivo de la demonizacién. De este modo
se consolido la represiéon de la reproduccién de representaciones y practicas
rituales. Inicialmente fueron formuladas instrucciones especificas en Espana
y posteriormente se produjeron varios concilios en Lima®, con los cuales fue-
ron respaldadas aquellas acciones de violencia y vaciamiento.

El despliegue de aquel proceso fue consecuente con las premisas plan-
teadas en Europa: habia que “destruir el adoratorio pagano, plantar en sus
ruinas o en sus bases una cruz y eventualmente edificar encima un templo

Actualmente a este tipo de modificacién de los saberes se lo ha nombrado como colonialidad del saber y
es una dimension, entre otras, de la violencia de la que han sido objeto los diferentes pueblos que tuvieron
procesos histéricos, resultado de proyectos civilizatorios no-modernos. Edgardo Lander compila una serie
de trabajos de varios autores que se refleren a este problema desde diferentes perspectivas. Se trata de
un proceso a partir del cual se ha impuesto una idea de verdad que respondia y responde a un patrén de
poder dominante, capitalista, eurocéntrico, moderno/colonial, del que su ultimo eslabén es la sociedad
liberal industrializada. “Esta es la concepcién segun la cual nos encontramos hoy en un punto de llegada,
sociedad sin ideologias, modelo civilizatorio Unico, globalizado, universal, que hace innecesaria la politica,
en la medida en que no hay alternativas posibles a ese modo de vida” (2003, p. 12).

% Esto puede ser ampliado en Santos (2009). El proceso colonial no solo violenté los cuerpos y los espiritus de
los habitantes de Abya-Yala/América, sino también las ideas y los saberes de estos, al grado de producir un
proceso de vaciamiento de los saberes logrados en siglos de constitucién de un proyecto civilizatorio que
se correspondia con el lugar mismo de su produccién. Este proceso de vaciamiento es también entendido
como epistemicidio: “Los procesos de opresién y de explotacion, al excluir grupos y practicas sociales ex-
cluyen también los conocimientos usados por esos grupos para llevar a cabo esas practicas. A esta dimen-
sién de la exclusion la he llamado epistemicidio” (2009, p. 12).

¥ En 1545-1549, se dieron las instrucciones del arzobispo Loayza; en 1551 se realiz6 el primer concilio; y se
reflere al proceso como si realmente fuera un medio de represién. En 1567 se dio el segundo concilio y en
1583 el tercero. Con base en estas directrices se desarrollaba el proceso de Extirpacién de Idolatrias.

194 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



cristiano” (Duviols, 2003, p. 22). Esto se hizo a lo largo y ancho del continente
en los lugares sagrados de los indios, que sirvieron de base para la mayoria
de los templos®.

La extirpaciéon, considerada ya como un proceso, se conceptualizaba —entre tedricos y
apologistas— como una mezcla perfecta de medidas pedagobgicas, judiciales y penales,
necesitadas para reconvertir o llevar a los “indios cristianos” de nuevo al “buen camino”
[...]. Evidentemente, la gama de medidas utilizadas resalta en gran medida la inventiva y
creatividad de los representantes eclesiasticos a la hora de aplicar castigos. Sin embargo,
el aspecto fisico de dicha “extirpacién” es s6lo una parte y no contempla otro tipo de acti-
vidad fisica, sobre todo aquella referida a la transformacion y resignificacién de espacios
y lugares ya sea a partir de su destruccién, como de su reutilizacién o re-edificacién.
(Mencias, 2009, pp. 3-4)

En el siglo XVI, por iniciativa directa del virrey Toledo, fue realizada la

Visita General y a partir de esta fueron concretadas ciertas medidas que ini-
ciaron el proceso de Extirpacion de Idolatrias.

En el caso concreto del Pert, la politica religiosa del virrey Toledo en el ultimo tercio del
siglo XVI estuvo inspirada, en mayor o menor grado, por la férrea voluntad de extirpar
la religién aborigen. Su obsesiva persecucién contra hechiceros y dogmatizadores (“el
principal efecto de la Visita general y personal mia —escribia Toledo- era el de extirpar
las idolatrias, hechicerias y dogmatizadores para que la doctrina de los Evangelios caiga

en disposicién y tierra que pueda hacer fruto”), asi lo atestigua. (Martinez, 1990, p. 524)

Posteriormente se realizaron las visitas de idolatrias con la intencidén de

intensificar aquella destruccién de “idolos” y espacios no cristianos y asi lo-
grar la anulacién de aquellas practicas que no reproducian la doctrina cristia-
na. Aquel proceso que movilizaba tribunales itinerantes por las comunidades
indigenas estaba dirigido a procesar a los indios apdstatas y se desarrollaba
en dos etapas. “Una de caracter judicial destinada a someter a proceso y casti-
gar a los nativos que fuesen culpables de conductas alejadas de la ortodoxia,
y la otra de caracter pastoral, cuyo principal fin era adoctrinar y reconducir a
los indigenas a la fe cristiana” (Cordero, 2012, p. 361).

18

Aungque la posicién de Mesa y Gisbert respalda y enaltece el proceso colonial, mencionan que “los templos
[indigenas] se destruyeron aunque no totalmente, pues sus plataformas y parte de sus estructuras se usa-
ron para levantar sobre ellas iglesias cristianas, asi en Cuzco sobre el templo de Virachocha se edificé la
catedral; sobre el Amarucancha, la Compania; sobre el Coricancha, Santo Domingo; y sobre el Acllahuasi
o recogimiento de mujeres, el convento de monjas de Santa Catalina. Los sitios precolombinos considera-
dos sagrados fueron los preferidos para levantar santuarios, tal es el caso de Copacabana y el de la iglesia
levantada sobre la pirdmide de Vilcashuaman” (1985, p. 130).

Cuarta parte. De los dispositivos ( 195



Fue en ese contexto de violencia y agresion donde el discurso de la ex-
tirpacién desplegd un enunciado que planteaba la salvacién de las almas,
al mismo tiempo que formulaba el castigo para aquellos que perseveraban
en lo que llamaban el error religioso. Este error se referia a la continuidad
de las practicas rituales entre algunos indigenas. El objetivo instrumental,
especifico de este proceso, era la autoinculpacién o la denuncia de conductas
idolatricas entre los comunarios. A partir de estas acciones se procedia a la
penalizaciéon y, en el caso de arrepentimiento, a la absolucién. Esta politica,
que en su modo convencional fue reproducida en los Andes segn los cano-
nes, el modelo y la experiencia Europea, fue liderada por el sacerdote Pablo
José de Arriaga. Este, que pertenecia a la congregacién de los jesuitas, en el
prologo de su “Extirpacién de la Idolatria en el Pirv” relativiza y compara este
proceso de noventa afios con los seiscientos que, segn €, duraron en Europa.

Como si en menos de noventa afos, que se comengd a predicar el Evangelio, en estas
partes se uviera hecho més, y tenido mejores ministros que los Reynos de Espafia. Donde
al cabo de seycientos afios que se avia predicado el Evangelio, por medio de tan santos
Prelados y Dotores, y rogado con sangre de tan insignes Martyres, brotavan con todo eso

las Idolatrias, y no se acabavan de desarraigar. (1621, p. 3)

Este y otros documentos antiguos ponen en evidencia las dificultades
en la cristianizacion y, al mismo tiempo, dejan ver el énfasis posterior en el
ajuste de aquellas politicas para lograr su objetivo. En este documento tam-
bién se aclara con bastante precisién la nocién de idolatria, que evidencia su
intencién de inferiorizar las representaciones religiosas locales.

Toda aquella complejidad presente en aquellas practicas y procesos ri-
tuales, descritos por el principal extirpador en los Andes, fue objeto de distin-
tos procesos para su enajenacién. Entre estos la Iglesia Catdlica introdujo la
idea de culpa, contenida en la nocién de pecado, que sirvid para instituir una
pastoral del temor, a partir de la cual se incorporaba el miedo al juicio y al
castigo divino. Aquel dispositivo fue la confesién. Todo este proceso de juicios
y castigos en el que la confesién era central fue administrado por miembros
de la Iglesia, quienes se ocupaban de imponer el evangelio y anular las otras
practicas. Valenzuela Marquez (2007) analiza minuciosamente la figura del
pecado como herramienta de persuasiéon y de disuasion en el momento de la
conquista y aclara los detalles por los que pasa aquel proceso en su imple-
mentacién en nuestro continente.

196 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



Pero la Iglesia contrarreformista, como hemos visto, no pudo escapar a lo que Jean
Delumeau define como una “pastoral del temor”, que mantuvo su predominio como he-
rramienta de persuasiéon y de disuasién hasta el siglo XVIII. Mas aun si, en el caso hispa-
noamericano, los autores de los manuales de confesién coincidian en que los indigenas,
“por ser comunmente gente de cortos entendimientos, no alcanzan la calidad que ha de
tener la contricién”, llegando a confesarse “sin dolor ni arrepentimiento de sus pecados”.
(Baptista, 1600, 2r; en Valenzuela, 2007, p. 42).

Como se menciona en la cita, la implementacién de este dispositivo se
hizo a partir de la elaboracién de ciertos manuales de confesion que deberian
ser logrados luego de ciertos procesos en los que se incluia el aprendizaje
de las lenguas locales, de la cultura y, sobre todo, de detalles especificos de
los rituales. Se trataba de un proceso similar al de los etndgrafos del siglo
XX. De estos datos, los autores de aquellos manuales extractaban lo que se
denominé pecados del nuevo mundo. Entonces, su trabajo no solo consistia
en adecuar los textos que llegaban desde Europa integrando ciertas practi-
cas locales para convertirlas en pecaminosas; también deberian traducirlos
a lenguas locales.

Este es uno de los procedimientos que apuntalaron la colonialidad del
saber, porque fue el ego conquiro quien empezé a apropiarse del universo de
conocimiento de los indios y, al mismo tiempo, lo fue vaciando de conteni-
dos. Para Valenzuela Marquez poseer aquel saber significaba transformacién,
porque era “de esa posesion de un ‘saber’, que la Iglesia misionera y cristia-
nizadora obtenia el ‘poder’ para desplegar su estrategia de cambio cultural y
de implantaciéon de su verdad evangélica” (p. 46). Esto que el autor denomina
cambio cultural, como si aquel proceso hubiera estado libre de presiones, de
amenazas, de violencia fisica y psicolégica, es algo que produce, de manera
complementaria, coercién, encubrimiento y vaciamiento, y asi lo menciona
el mismo autor. “La estrategia de cristianizacién de las etnias nativas debia
combinar la represién enérgica con un plan pedagodgico de ‘concientizacién’
que mezclara el temor y la esperanza; que canalizard un contenido doctrinal
apropiado para personas infantilizadas y semi-racionales a través de alego-
rias discursivas y formas rituales emotivas” (p. 54).

Se estaban encubriendo la violencia, las amenazas, las presiones, las
muertes y las violaciones, mientras los contenidos de gran parte de las repre-
sentaciones estaban siendo objeto de vaciamiento. Aquellas empezaron a ser
prohibidas, pero también despreciadas. Este nuevo modo de relacionarse con
lo simbélico gener6 su inferiorizacién, pensada para que la poblacién local
abandonara, se desprendiera, odiara y negara sus propias representaciones y
poco a poco las sustituyera por otras. Entonces, con el tiempo, sus practicas

Cuarta parte. De los dispositivos ( 197



haran referencia a otras representaciones: del Tata Inti* se transitara al Tata
Santisimo?, de este al Tata Wila Cruz?!, para finalmente llegara a iconizar a
Jesucristo; a su vez, de las wak’as locales se transitara a los santos patronos;
de los uywiris, los apus, los saxras? a los diablos, etc.

En los ayllus del norte de Potosi en Bolivia actualmente se celebra el 3
de mayo la Fiesta de la Cruz y el simbolo ritual més importante en la cele-
bracién es el Tata Wila Cruz (el Sefior Ensangrentado). Se trata de una cruz,
aparentemente catélica, que lleva el rostro de Jesus, pero que en realidad re-
presenta al Sol. Por otra parte, es sabido que en muchos de los lugares sagra-
dos de los Andes, donde se encontraban las wak’as locales, se han instalado
templos catélicos junto a la referencia de un santo o una advocacién de la
Virgen como patrén o patrona del lugar. En la ciudad de Oruro, el templo del
Socavén contiene en su parte baja interior una vertiente de agua, en el que
antes de su construccion era considerado el lugar ritual méas importante para
los urus. Estos transitos, que en algunos casos perdieron la referencia de ori-
gen y en otros la mantuvieron, pero de manera confusa, provocaron el actual
estado de realidad vigente en las practicas y en su relacién con las represen-
taclones rituales en ciudades, pueblos y comunidades indigenas de los Andes.
Por estas confusiones y vacios, algunas investigaciones encuentran el origen
de algunas practicas rituales locales en Europa.

Entonces, al mismo tiempo que se origind un vacio en el conocimiento
de la dindmica de relaciones de aquellos procesos, la imposicién colonial del
credo cristiano se ocup6 de acrecentar aquel vacio. Actualmente, dificilmente
se pueden argumentar los origenes histéricos o explicar las caracteristicas de
algunas practicas, aparentemente cristianas. Para ello, arbitrariamente se re-
curre a construcciones miticas, con base en apariciones en las que, casi siem-
pre, intervienen una virgen o un santo como los salvadores de los pueblos, y a
las practicas se las reduce a categorias o simplemente a nociones producidas
para mantener el continuum colonial. De manera general, recurrente y poco
clara, se utilizan simbiosis, sincretismo o folklore.

Esto sucede porque aquellas representaciones aparecen aisladas y con
pocas pistas de sus relaciones ancestrales y de sus origenes histéricos. Estas
desconexiones, casi siempre, han producido un vacio, que dificulta la recom-
posicién del tejido histérico —constituido por las representaciones simbdlico
rituales- y beneficia el proceso de colonialidad del saber, desplegado, en este

¥ Considerado el Dios mayor en el momento Inka.

% Entre los ayllus del norte de Potosi representa a Sol como divinidad.

“ Entre los mismos ayllus del norte de Potosi representa al sefior de la sangre y es representado por Jesucris-
to ensangrentado.

22 Todas estas deidades son seres sobrenaturales que habitan el mundo de abajo, dentro de la cosmovision
de los Andes.

198 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



caso, mediante la pastoral del miedo. Aquella que utilizaba “sermones, car-
tillas de catequesis, multiples doctrinas y catecismo impreso en idiomas o
dialectos americanos y confesionarios” (Valenzuela, 2007, p. 48).

Fue con el miedo al castigo divino, introducido por el ego conquiro a tra-
vés de la Extirpacién de Idolatrias, como se logro la cristianizaciéon de los in-
digenas y, paralelamente, se produjo el vaciamiento de las representaciones;
con esto, sus propios universos fueron transformados y sus propias mentes
empezaron a responder a la hegemonia colonial. Asi fue como tuvieron éxito
la demonizacién de las practicas rituales y, de este modo, la cristianizacién,
que presuponia encubrimiento y vaciamiento y “se enmarcaba en una estra-
tegia global de difusién de los hébitos y valores europeo-occidentales, en la
cual jugaba un rol central el cura de indios” (p. 54).

De este modo, el vaciamiento, que consistia en la erradicacién de las
representaciones y, con esto, también de las practicas, fue desplegado a partir
de la implementacién de la doctrina eclesiastica. Aquella referencia jerar-
quizada, de las representaciones y practicas religiosas y culturales europeas,
tuvo como consecuencia légica la incorporacién de los cédigos de origen
cristiano y europeo en la subjetividad de la poblacién local, que cada vez se
orientaba en un sentido ascendente, en dejar de ser indio para ser mestizo y
en dejar de ser mestizo para ser europeo.

DE LA DEMONIZACION A LA FOLKLORIZACION

Asi como la idea de demonizacién fue producida y utilizada en Europa
y luego viajo por el Atlantico para llegar a las Américas, la nocién de folklore
tuvo el mismo recorrido, aunque unos siglos después. Este ultimo proceso
lo desarrollaremos mas abajo. Ahora explicamos el primer caso en el que la
inquisicion desplegada en aquel continente, cuando llegd Abya-Yala/Améri-
ca, se convirtié en extirpacién. Se trataba de la identificacién de un mundo
diabdlico, traido por los sacerdotes cristianos, con las practicas y procesos ri-
tuales andinos. Aquel demonio, que los misioneros imaginaron en los Andes,
era el mismo que llegaba junto con sus propias representaciones. Los espa-
noles trajeron sus demonios personales en sus propios barcos y conciencias.
Esto quiere decir que la encarnacion del mal, de lo malo y de la maldad como
demonio, construida en Europa, no podia estar presente en los Andes sin la
presencia de sus constructores.

Como ya se menciond en la primera parte, la Inquisicién y Extirpacién
utilizaron la idea de demonio o de anticristo. En ambos casos, aquellos des-
pliegues tenian como horizonte la imposicién del cristianismo. Y en Europa

Cuarta parte. De los dispositivos ( 199



y en los Andes se trataba de un ejercicio politico de dominacién relacionado
con la hegemonia del poder colonial y la lucha por su continuidad. Todo lo
que pudiera amenazar aquella hegemonia cristiana y su poder inmediata-
mente recibia la denominacién de anticristo o demonio.

Los conquistadores se dieron cuenta de la importancia de los otros len-
guajes, més alla del alfabético, e incentivaron las recreaciones de historias
miticas en los rituales. Junto a estas, en las que introdujeron simbolos cristia-
nos, incluyeron la elaboracién de pinturas y lienzos que recreaban imagenes
y escenas a partir de las cuales fueron reemplazando las representaciones
locales. Ya mencionamos aquellos grandes lienzos, La Gloria y El Infierno, que
permitian consolidar las representaciones de lo que significaba ser bueno y
ser malo. En estos esquemas la idea de pecado y su relacién con el demonio
jugaban un rol fundamental.

Esto, que al mismo tiempo modificaba las representaciones en rela-
cién con sus propias practicas, guiaba su abandono o su encubrimiento y a
la adopcién de las nuevas practicas, precisamente aquellas que eran repro-
ducidas en la idea del buen cristiano. Como ya se dijo en la Primera Parte,
donde se menciona la demonizacién como enajenacion, diferentes versiones
de diablos estan presentes desde Panama hasta Bolivia a lo largo del despla-
zamiento de los conquistadores.

Sin embargo, estas danzas o estos personajes que transitaron varios si-
glos en diferentes lugares no solamente fueron contenedores de la huella co-
lonial, pues al mismo tiempo guardan vestigios de aquellas representaciones
de los pueblos locales. En Ecuador y Pert, por ejemplo, aquellos “demonios”
tienen que ver con la fiesta del Inti Raymi, y la danza de la diablada de Oruro,
Bolivia, estd directamente relacionada con el ritual de Anata o celebracion
ancestral de la primera cosecha de papa. En todos los casos, estos procesos y
practicas rituales han sido encubiertos y enajenados por el ejercicio politico
de la dominacién. Con el castigo y desde la pastoral del miedo, la intencién
cristianizadora, como parte de aquella politica, se ocupé de desplegar la de-
monizacion.

La Extirpacion de Idolatrias, en el horizonte de sentido colonial, habia
servido para instalar en la subjetividad de la poblacién, es decir, en los sis-
temas de representacién de aquella gente, la demonizacién de sus propios
sistemas simbdlicos. Esto produjo un conflicto con el horizonte de sentido de
los pueblos andinos. De este modo, el esquema ordenador de aquellas repre-
sentaciones, la cosmovision de los Andes, se fue ajustando en funcién de tal
circunstancia. Empez6 por incluir nuevos simbolos, el demonio y los santos
patronos; después asoci6 otros: Illapa con el rayo y con Tata Santiago, y mo-
difico el plano de expresion de algunos: Wari convertido en Diablo; hasta que

200 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



recompuso y modificé sus relaciones, al punto que actualmente en muchos
lugares la idea de la Virgen es el opuesto complementario de la gran wak’a
local; por ejemplo, en Oruro, la Virgen del Socavén y el Wari o Tio de la Mi-
na-Diablo* son complementarios.

Al mismo tiempo que esto sucedia, la légica impuesta por el poder co-
lonial se convertia en hegemoénica y dominante. El vaciamiento epistémico
habia sido un éxito y los sistemas de representacion de los pueblos andinos,
a pesar de aquellas modificaciones, se quedaron en los lugares marginales y
atrasados y quedaron aislados en aquellos espacios abandonados por el desa-
rrollo, el progreso y la civilizacién. Por el proceso de demonizacién se impedia
su existencia publica, entendiendo como lo publico a las ciudades y pueblos
para espanoles. Por ello, en estos espacios se hacia necesario su camuflaje.
Mientras que en el espacio privado* de las comunidades indigenas, aque-
llas que se encontraban alejadas de los centros urbanos y desconectadas del
tiempo colonial de extirpacién y del desarrollo, el progreso y la civilizacién,
reproducian su latencia ciclica con el ritmo de la reproduccion de la vida.

Aquella demonizacion de los procesos y practicas rituales, consolidada
como politica colonial y explicada como dispositivo de vaciamiento y enaje-
nacion, produjo un segundo dispositivo presente desde fines del siglo XIX de
forma incipiente todavia como folklorizacién. Y la implantacién de la Extir-
pacién de Idolatrias en el siglo XVI, que inicié un proceso de vaciamiento y
enajenacion, en el momento de decadencia del Imperio espanol y durante el
transito del régimen colonial hacia el republicano, se fue modificando como
un nuevo proceso de vaciamiento y enajenacién que acompand y legitimoé a
un proceso politico de relevancia mundial.

Este ultimo fue un proceso global que desembocd en guerras de
independencia que consolidaron una nueva geopolitica, con la creacién de
los Estados republicanos, luego de la Revolucion Francesa. Este hecho, como
plantea Dussel (2007), era parte de un complejo proceso conectado con otros
que marcaron un momento de transicién de la Modernidad temprana a la
Modernidad madura®.

#  Warl es el nombre con el que los antiguos urus, habitantes de la Serrania Sagrada de los Urus, llamaban
a la deidad principal que ocupaba el espacio de abajo, el subsuelo, el mundo oscuro. Esta, con la llegada
de los esparioles, tomo la forma y los rasgos del diablo europeo vy, sin perder sus caracteristicas simbolicas
con las que los habitantes se relacionaban con la misma, su denominacién cambi6 a Tio de la Mina. Ac-
tualmente, de pendiendo de los contextos, esta divinidad es denominada como Wari o Tio, y aunque no se
lo refiere como diablo, en la representacién de la poblacién y la cosmovisién de los Andes, se entiende que
es un diablo.

#  La “chacra para cada una de las familias de agricultores aymaras en los Andes, a pesar de ser parte del
paisaje abierto y sin aparentes limites fisicos, es considerada por ellos parte de su espacio “privado”. Esto
puede ser ampliado en Romero (1999).

»  Dussel se refiere al 1815 de la Modernidad industrial, que indistintamente podia estar marcada por la fe-
cha de 1879 de la Revolucion Francesa o la de 1776, por la Obra de Adam Smith como la época que marca

Cuarta parte. De los dispositivos ( 201



Por factores eventuales no estructurales, Europa pudo realizar entonces la Revolucién
industrial, y no la China (ni la India). La “gran divergencia” se habia producido. Ademas,
las colonias inglesas (en menor medida las francesas y otras potencias del Norte de Eu-
ropa), gozaran las ventajas de tener una metrépoli industrial. Por el contrario, Portugal
y Espana, habiendo perdido el proceso de la industrializacién (quizé por la eliminacién
de su burguesia desde el siglo XVI), dejaran a sus colonias latinoamericanas (y otras) en
un estado de subdesarrollo pre-industrial que les sera dificil de superar hasta el presente
(ya que dicha Revolucién industrial en dichas regiones postcoloniales acontecera bien
entrado el siglo XX). (p. 203)

Fue una época marcada por grandes transformaciones. No solo se im-
puso una nueva geopolitica global, pues los avances tecnolégicos modificaron
también las formas de habitabilidad en el espacio y se inicié un desplaza-
miento, inicialmente de poca importancia, de campesinos de areas rurales
hacia las ciudades a ocupar espacios laborales de manufactura y servicios.
Junto con esto, en el ambito cientifico, Europa consolidaba su hegemonia.

Durante el siglo XIX, partiendo de la Revolucién industrial hasta el momento de su acele-
raciéon por el fendémeno del imperialismo (en el sentido dado por Lenin) en torno al 1870,
Europa lograra una supremacia de instrumentos técnicos y militares, apoyados en una
revolucién cientifica, cultural y religiosa, que le permitird ejercer un dominio politico
y militar sobre todo el mundo postcolonial latinoamericano, y el colonial americano y
asiatico por parte de Inglaterra, pero igualmente de Francia, Holanda, Dinamarca, etc. La
extraccién de riqueza de las antiguas y nuevas colonias se acelera, incluyendo ademaés
el ferrocarril como medio de transporte de productos que antes habria sido imposible

comerciar. (Dussel, 2007, p. 204)

Las nuevas transformaciones globales estaban imponiendo otras en
areas mas especificas, y aquellas que, con la pastoral del miedo, operaron en
lo profundo de las mentes hasta convertir las practicas y representaciones del
mundo local andino en inferiores, pecaminosas y nocivas para la vida, en este
nuevo tiempo serian modificadas. Ya no intervendréa la pastoral del miedo, la
idea de pecado sera reemplazada por otras y la necesidad de extirpar también
sera modificada.

Aquellas practicas que eran parte del sistema de representaciones, re-
lacionadas con la tierra como naturaleza, con los muertos como seres sobre-
naturales y con los humanos como parte de la fiesta de la vida, comiendo,

esta transicién de la Modernidad temprana iniciada en 1492, que como Modernidad madura llegara hasta
1945, para dar lugar a la Modernidad tardia (Dussel, 2007).

202 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



bebiendo y ritualizando la vida, para ser parte de las nuevas transformacio-
nes que traian el progreso, el desarrollo y la civilizacién, en la nueva era ya
no deberan desaparecer, ahora deberan ser sometidas a varios procesos de
purificacién y desinfeccién, hasta convertirse en mercancia para alimentar el
capitalismo y cumplir su premisa de crecimiento al infinito. Pero este proceso
de mercantilizacion de las practicas y los procesos rituales desarrollados en la
segunda mitad del siglo XX necesitaba un momento previo. Este fue la insta-
lacion de la folklorizacion.

Entonces, en el transito de la Modernidad temprana a la Modernidad
madura surgieron nuevas naciones que necesitaban transformar el sentido
monarquico del anterior régimen y, con base en las directrices de la nueva
época, producir una especie de “comunidad imaginada” (Anderson, 1993). Fue
para esto que se utilizé la idea de folklore.

Los inventores de las nuevas naciones procederian del mismo modo
que los denominados folkloristas. Estos recogian objetos y relatos, entre otros
insumos, y, como precursores de los actuales museos, procedieron a la “desin-
sectacién”?, la limpieza y la puesta en vitrina de aquellos objetos. Este proce-
so servia para resaltar el angulo, el color y la forma mas vistosa de aquellos
objetos a los que luego les esperaba una estancia completamente separada,
en su cubiculo, alejados y aislados de su lugar, de su origen, de su historia y
de las practicas y usos que le dieron el sentido de utensilio.

Pero antes de este proceso se deberia poner entre paréntesis la demo-
nizacién generada en el momento colonial. Esto significaba que el sentido
negativo deberia ser neutralizado, controlado y limpiado, junto con lo sucio
de las culturas de origen. Aquellos rostros que reflejaban el sufrimiento por la
dominacion, la explotacién, la vejacién colonial, deberian ser transformados
en rostros sonrientes, y aquellos tejidos degastados por el uso cotidiano, sin
color y vetustos, tendrian que ser reemplazados por tejidos coloridos, y los
paisajes deberian reflejar la “maravilla” de la independencia y de la nueva
republica.

El nuevo sentido, sin demonizacién, deberia ser positivo, y para ello
habia que des-historizarlo y des-politizarlo. En este tiempo del ego cogito,
caracterizado por encubrir el ego conquiro como el momento racional de la
colonizacién, se producia un segundo momento de enajenacién que ya no
operaba para la anulacién del sistema de representaciones, pues eso ya ha-
bia sucedido con la demonizacién. Ahora el énfasis enajenante estaria en su
modificacién. Habia que transformar el sentido histérico-politico de aquellas

% Proceso de eliminacién de insectos y larvas en objetos materiales organicos que entran a ser parte de las
colecciones de los museos.

Cuarta parte. De los dispositivos ( 203



representaciones y practicas rituales. Como en el museo, habia que limpiar-
las y colocarlas en la vitrina de la “nacién imaginada”.

Sin embargo, en Europa ello fue desarrollado de acuerdo con una historia
distinta a la de la dominacién colonial y tuvo su propio proceso en el siglo XIX.
Como nos recuerda Renato Ortiz, “en el sur y en el este europeo, el desarrollo
del folclor estd estrechamente ligado al debate sobre la nacionalidad; en los
paises eslavos, en Finlandia, en Italia y en Espana, cultura popular y cultura
nacional son practicamente sinénimos” (s.f., p. 4). Por otra parte, precisa:

En Alemania el interés por la cultura popular existe porque lo que esta en cuestién es la
problematica nacional, su estudio es una forma de identificarse como aleman, esto es, de
construir una nacionalidad que no existe todavia en su totalidad pero que se pretende
consolidar como realidad histérica. Creo que lo mismo se puede decir en relacién a Italia,
donde la reunificacion politica durante el Resurgimiento coloca al folclor como elemento
de conciencia nacional. En América Latina el inicio de los estudios folcléricos también

estd marcado por el mismo tipo de preocupacién. (p. 13)

Fue debido a esta manera de encarar las transformaciones, como una
copia ciega de Europa, que la idea de nacién siempre fue ambigua y con-
tradictoria y el transito hacia la Republica nunca produjo transformaciones
trascendentales. Se transformo el régimen anterior, pero la estructura de re-
laciones coloniales de dominacién fue adecuada al nuevo. Lo mismo paso
con la demonizacién instalada con la idea de idolatria: esta no podia seguir
vigente en el nuevo Estado moderno, porque carecia de sentido y no era com-
patible con el nuevo proyecto de Nacion. Asi, la mutacion de la idea de ido-
latria produjo una nueva nocién, el folklore, que sirvi6 para nombrar gran
parte de las representaciones y practicas que en el momento colonial fueron
denominados idolatria.

En Bolivia este proceso recién se dio en el siglo XX, cuando aquellos ritua-
les dirigidos hacia los seres subterraneos, las almas de los muertos y al Supay,
que en tiempos anteriores estaban relacionados con la Anata y Pujllay como
fiesta de la primera cosecha, se convirtioé en una celebraciéon con bastante com-
plejidad en la que aquellas practicas rituales fueron absorbidas por la fiesta
patronal en honor de la Virgen del Socavén, pero nombradas como carnaval, en
el que se realizaba una entrada folklérica. Esto Ultimo tiene actual vigencia en
la ciudad de Oruro, que ostenta el titulo de Capital Folklérica de Bolivia, donde
aquel acontecimiento ha sido reconocido como Obra Maestra del Patrimonio
Oral e Intangible de la Humanidad, otorgado por la UNESCO?.

¥ Estos temas y otros pueden ser ampliados en Romero (2013).

204 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



Asi, con el surgimiento de los Estados Nacién se consolid6 el vacia-
miento epistémico como continuum colonial, instalado como folklorizacion.
Sin embargo, para que este proceso pueda ser comprendido en su verdadera
magnitud, exige la comprensién de algunas propuestas argumentativas que
ya hemos esbozado en parte y que en general relaciona cinco ideas: 1) la
emergencia del sistema mundo (Wallerstein, 1999) que, con 2) la argumen-
tacion de la colonialidad del poder y una nueva clasificacién social (Quijano,
2000), han trascendido en 3) el sistema mundo moderno/colonial (Migno-
lo, 2003a) imponiendo 4) un nuevo sistema de jerarquias (Grosfoguel, 2006)
y consolidando el advenimiento de 5) la modernidad como encubrimiento
(Dussel, 2008) desde el siglo XVI.

Sin este giro critico trans-ontolégico, una serie de dispositivos de la co-
lonialidad no pueden ser visibilizados, y la folklorizacién es uno de ellos. Esta
idea y su despliegue son parte del proceso de colonialidad, y en este se im-
ponen una serie de dispositivos, que sirven para anular el saber, transformar
el ser y legitimar una concepcién dominadora de poder, junto a un nuevo
modo de ejercerlo®. Por esto es importante superar la distraccion de la idea
de folklore y concentrar el analisis en procesos que esta nos ha heredado

Lo que nos ha dejado la nocién de folklore, con muy poco o ningun
uso académico en la actualidad, es un dispositivo vigente actualmente: la
folklorizacién, que ha servido para fetichizar? las practicas y procesos ritua-
les en tres dimensiones. Primero, en la dimensién del saber, se ha producido
la anulacién de determinados saberes. La fetichizaciéon ha anulado el saber
en relacién con el contexto histérico-politico-cultural de aquellas practicas y
procesos. Esto quiere decir que ha desconectado a las personas, entre ellas y
de su horizonte de sentido, hasta transformar la subjetividad preexistente en
otra enajenada, vacia o con ciertos contenidos fragmentados e incompletos
y sin conexiones histérico-politico-culturales, o, en algunos casos, los menos,
con ciertas conexiones con el horizonte reciente: el republicano, el moderno
y eurocéntrico.

Aquellas practicas desplegadas en rituales, musica, danza contenian
un sistema de relaciones que articulaban un horizonte histérico de relaciona-
mientos reciprocos entre seres sobrenaturales, naturaleza y seres humanos.

% La idea de poder como dominacién es instituida e institucionalizada a partir del proceso colonial y este
también sirve para anular la concepcién del poder como servicio orientado hacia la produccién y repro-
duccién de la vida, instalado en los pueblos del continente hasta 1492. El poder colonial consecuente con
la dominacién fe ejercido con altos niveles de violencia fisica y psicolégica. Todo esto puede ser ampliado
en Dussel (2007b, 20072, 2008, 2009).

»  Laidea de fetichizacién, en relacion con la economia, ha sido trabajada por Karl Marx. Se refiere a la feti-
chizacion de la mercancia, como un fantasma que llega a dominar la vida cotidiana de los seres humanos.
Esto puede ser ampliado en Marx (2008).

Cuarta parte. De los dispositivos ( 205



Su despliegue a través de ofrendas, bebidas rituales, musica, danza, comida,
afectos familiares y comunitarios servian para la reproduccion de la vida.
Instancias de intercambios reciprocos como el rodeo, los aynis, las mink’as,
todavia vigentes en diferentes lugares del altiplano y en las ciudades de Boli-
via, han sido borradas de la memoria de gran parte de los participantes de las
ahora llamadas entradas folkléricas. Actualmente se baila para la diversién,
se compone musica y se la practica, para grabar discos para el mercado y
hacerse famoso en los circulos artisticos locales.

Segundo, en la dimensién del ser, con la anulacién de determinados
saberes, se ha afectado la subjetividad existente produciendo transformacio-
nes para generar su enajenaciéon. La nueva subjetividad colonial, esto es, el
nuevo modo de ser, se relaciona con lo festivo en el sentido consumista, como
objeto, como mercancia; paga por bailar, por divertirse y, entre otras cosas,
entra en niveles de consumo de alcohol sin sentido ritual. Por esta razén, en
los espacios de poder y los medios de comunicacién, sin conocer el sentido
festivo, se le atribuye la razén de los altos indices de consumo de alcohol. “El
presidente del Senado, José Alberto ‘Gringo’ Gonzales, indic6 que el exceso de
consumo de alcohol es el ‘detonante’ en la mayoria de los casos de violencia
contra las mujeres y, en este sentido, dijo: ‘basta de trago, basta de entradas
folkléricas™ (Erbol digital, 2015). En este caso hasta la violencia es atribuida a
lo festivo.

Tercero, en la dimensién del poder, en la que enajenacion y desconexion
producen una coyuntura bastante favorable para afectarla, a partir de un
ejercicio del poder como dominacién. En este caso lo que se hace es legitimar
al poder fetichizado por la hegemonia de los medios y de lo que en el Gltimo
tiempo se ha denominado Industrias Culturales. Asi la musica folklérica, que
antes servia para la fiesta del pueblo en la que todos compartian y cada quien
aportaba con lo suyo y el mayor beneficio era la alegria y el compartir, se ha
transformado en mercancia de diferentes precios que circula en festivales,
espectaculos y grabaciones de audio.

Y, en el caso de Bolivia, las entradas folkléricas®® que servian como mo-
mento de transicién entre un ciclo que se cierra y otro que se abre, en el que
ademas se articulaban procesos politicos, rituales, econémicos, educativos,
entre otros. Actualmente se han transformado en puestas en escena que prio-
rizan lo mediatico y lo comercial, porque son cooptadas por transnacionales
de la comunicacién y de los medios, junto a otras corporaciones que utilizan

% En Bolivia y en algunas ciudades de otros paises se realizan desfiles o romerias en homenaje a un determi-
nado santo patrono o virgen. Participan numerosas agrupaciones con danza al ritmo de musica folklérica.
Estos acontecimientos han sido denominados entradas folkléricas.

206 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizaciéon



la imagen de lo festivo para inducir a diferentes tipos de consumo, por ejem-
plo para la venta de cerveza.

CONCLUSIONES

El proceso de encubrimiento colonial produjo una de las herramientas
mas exitosas para lograr la transformacion de los indios en sujetos domina-
dos: la Extirpacién de Idolatrias. Esta se ocupd de instalar la demonizacion
como dispositivo encargado de producir un proceso de discriminacién de
clertas representaciones rechazadas, negadas y proscritas por aquella politi-
ca colonial, porque la identidad vélida era la de buen cristiano y esta respon-
dia a otro sistema de representaciones distinto al de los indios.

El proceso de demonizacién, que consistia en la transformacién de las
imagenes del mundo sobrenatural de los indios, tenia como objetivo instalar
en aquellas las figuras de los diablos o demonios traidos por los espafioles.
Con esto, en el momento de seleccionar los simbolos para poder ser legitima-
dos como buenos cristianos, las representaciones demonizadas serian anula-
das y abandonadas.

Este fendmeno de vaciamiento de contenidos junto con los simbolos y
representaciones, fue el resultado del cambio de sentido de aquellas y de la
pérdida de consenso y legitimidad ante los nuevos estandares que el Patrén
de Poder Dominante estaba imponiendo. De este modo, asi como aquellas
representaciones legitimadas por aquel patrén de poder habian producido al
buen cristiano como el ser validado por el poder colonial, las representaciones
demonizadas sirvieron para la produccién de un iddélatra, un no-ser, cuestio-
nado, criticado, discriminado y marginado por aquel poder.

Sin embargo, como se muestra en el presente capitulo, el transito de
la demonizaciéon hacia la folklorizacion es realizado para ajustar el proceso
de vaciamiento al nuevo contexto de la geopolitica global. Este proceso sirve
para producir la desconexion total de aquellas representaciones con su histo-
ria, sus productores, sus formas de relacionamiento con los procesos sociales
politicos y culturales por los que han sido producidos.

De este modo, pensamos que en varios de nuestros paises y también en
Bolivia, la musica folklérica, las danzas folkléricas y las entradas folkléricas,
con la consigna de recuperacién de la identidad, rescate de nuestros valores,
etc., lo que han estado produciendo ha sido un sistemético proceso de vacia-
miento de contenidos histérico-politicos y culturales que debemos identificar
y reconocer como folklorizacion.

Cuarta parte. De los dispositivos ( 207



PATRIMONIALIZACIONS3!

Esta breve reflexion acerca de la nocién de patrimonio tiene como ante-
cedente un trabajo*®, publicado en el afio 2005, donde se sugerian diferentes
niveles de conflicto que gestores culturales, académicos y poblaciones locales
tenian con el Estado de aquella época. Podriamos decir que mucha agua ha
corrido bajo los puentes, por una parte, en relaciéon con los problemas que
en aquella época intuiamos acerca de los procesos de patrimonializacion y por
otra en nuestra propia reflexién y su sentido critico.

Resultado de esto y de la imposibilidad de retomar la reflexion sobre el
patrimonio en estos casi diez anos, ahora, en una reflexion critica que intenta
abordar la problematica de las practicas culturales, retomamos este tema
COMO Un Nuevo paso para la problematizaciéon de la idea de patrimonio y de
los conceptos que han alimentado o sostenido su existencia desde las esferas
de poder. Pensamos que esto puede servir para transitar del entrampe en el
que, a nuestro juicio, nos han situado esta y otras nociones coloniales que
impiden nuestra relacién con la realidad.

La primera idea expuesta se refiere, de manera breve, a la historia an-
terior de eso que ahora se denomina patrimonio intangible o patrimonio in-
material. En esta parte se quiere poner en evidencia la extrema violencia con
la que el proceso colonial ha marcado las practicas y procesos celebratorios
en los Andes y la Amazonia y su conocida intencién de eliminarlos a cual-
quier costa. Para ello, como en los anteriores casos, mostramos como toda esa
complejidad que contenia una forma de vida distinta a la de los conquistado-
res, fue denominada idolatrias, y aclaramos que desde esta nomenclatura se
transformaron gran parte de las representaciones en nuestros pueblos.

A partir de esta aclaracién, se desarrolla inicialmente la visibilizacién
del sustrato encubierto de la nocién de patrimonio, en el segundo subtitulo,
relacionamos esta nocién con la estructura social patriarcal desde la cual ha
sido recogida para ser trasladada al campo de la cultura. En esta parte deja-
mos evidencia de sus connotaciones patriarcales y de los comportamientos
falicos inherentes a estos procesos de los que también son parte los espacios
de poder de los estados y los organismos internacionales.

Finalmente, en el tercer y ultimo subtitulo hacemos referencia al pro-
ceso de patrimonializacién y a las consecuencias de este, desplegado en lo
que se denomina carnaval de Oruro. A partir de exponer la evidente relacion

3 Una version anterior de este articulo, con el titulo “La nocién de ‘patrimonio’ como colonialidad festiva”,
fue presentada al II Congreso de Antropologia: Desarrollo Interaccién y Flujo de Antropologias en Bolivia,
ano 2014.

32 Ver Torres y Romero (2005).

208) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



entre patrimonio, turismo y desarrollo, mostramos los efectos del proceso de
objetualizacién de la dinamica festiva en funcién de intereses de empresa-
rios, que al mismo tiempo que invierten se llevan gran parte de las ganancias.
En esta logica se menciona la diseccién, necesaria para consolidar el objeto
turistico.

EL SUSTRATO COLONIAL DEL PATRIMONIO

Desde hace algunas décadas recién se han empezado a tomar en cuen-
ta las implicaciones del proceso colonial en los problemas actuales de nues-
tros paises. Como se ha visto a lo largo del texto, son varios los pensadores
que, en el Gltimo tiempo, se han ocupado de desnudar aquel acontecimiento
y su posterior proceso, y actualmente sabemos que, ademaés del robo, la vio-
lencia y la imposicién de un nuevo patrén de poder, una de las herencias mas
graves de este régimen es la estructura colonial que se quedd “incrustada” en
la subjetividad de la poblacién del continente.

Este mecanismo, poco visible pero determinante en nuestras acciones,
ha sido nombrado y pensado de diferentes maneras. Por ejemplo: colonialis-
mo, colonialismo interno y, en la Gltima época, colonialidad®. Anibal Quijano
(2000) aclara la diferencia entre colonialismo y colonialidad. La primera se
refiere a un proceso de dominacién econémico-politica impuesta desde la es-
tructura de poder de un Estado dominador, hacia otra estructura de poder de
otro Estado que cumple el rol de dominado; mientras que la colonialidad, en
este caso como colonialidad del poder, se refiere a la dominacién producida
en el plano mental, aquella que se ha ocupado de constituir a la generalidad
de los sujetos que son parte de una determinada comunidad con una deter-
minada racionalidad y que son incorporados al interior de una subjetividad
dominada para reproducirla de manera inconsciente en la practica de las
acciones cotidianas.

Por otra parte, en el contexto de las practicas politicas, las luchas, las
sublevaciones y las insurgencias, entre, por, para y desde los indigenas, no ha
sido necesaria la aclaracién categorial sobre la diferencia entre colonialidad y
colonialismo que hace Quijano. En Bolivia los movimientos indigenas, cuando
hablan de colonizacién, colonialismo y descolonizacién, tienen la claridad de
que este proceso no solamente se refiere a temas econémicos y politicos, so-

*  Silvia Rivera alude a una controversia en relacién al uso, difusién y apropiacién de esta idea y concluye
que “la estructura vertical de los tridngulos sin base que genera la academia del norte en sus relaciones
con universidades e intelectuales del sur se expresa de multiples maneras” (2010, p. 67). En este caso se
menciona que la relacién de algunos intelectuales del sur con la academia en el norte ha generado la in-
visibilizacién de su aporte en relaciéon al tema.

Cuarta parte. De los dispositivos ( 209



bre todo se refieren a la anulacién de su espiritualidad, que puede entenderse
también como el vaciamiento epistémico de los procesos para la produccién
y reproduccién de la vida en los Andes y la Amazonia. Esto no es reciente, ya
estuvo presente en los procesos insurgentes del siglo XVI con el Taky Onqoy.
También Silvia Rivera (2010), desde su propia perspectiva y experiencia, acla-
ra, explica y cuestiona el contexto y la dinamica en relacién a la propuesta
de Quijano.

Este proceso, pensado segin una categoria especifica, sea colonialidad
o colonialismo interno, es reciente; sin embargo, su practica es resultado del
proceso colonial desarrollado desde fines del siglo XV y principios del XVI. En
él se produce una estructura para la dominacién y la explotacién, que se con-
creta con el proyecto de la dominacién colonial y se ocupa de producir una
nueva idea de realidad, un nuevo sentido comun, en el &mbito de las relacio-
nes intersubjetivas en todo el territorio dominado por la conquista espanola.

... la modernidad/colonialidad desde fines del siglo XV y principios del siglo XVI habria
producido una “estructura colonial” especialmente en el plano de la intersubjetividad, o
de las relaciones intersubjetivas que habrian producido, como nucleo, la estructura de la
dominacién moderna hasta el dia de hoy, que ahora se habrian codificado como “racia-

n o« o«

les”, “étnicas”, “antropolégicas” y hasta “nacionales”. (Bautista, 2012, p. 215)

Esta estructura de dominacién moderna, instalada gracias a la domi-
nacién colonial, produjo un sistema de jerarquias®* impuesto como encubri-
miento® y este dio lugar, en las poblaciones locales, a la enajenacién de lo
propio logrando un estado de incertidumbre en diferentes campos. El proceso
de encubrimiento como enajenacion se inici6 en los primeros momentos en los
que los conquistadores pisaron estas tierras y desplegaron un proceso en el
nombrar, desde la dominacién, la nueva geografia a la que se enfrentaban®.
El manto colonial cubrié, tapd, veld, encubrié aquella geografia, primero; a

*  Este tema es desarrollado en Grosfoguel (2006).

*  La nocién de encubrimiento esté desarrollada en Dussel (2008). Se trata de una actitud en la que los es-
pafioles encubrieron una complejidad de procesos y de practicas con el nombre de descubrimiento, pero
ademas este proceso sirvié para que la “Modernidad como fendémeno cultural (también técnico politico,
filoséfico, literario, etc.) se vaya originando por la confrontaciéon creativa de una cultura que se va trans-
formando en ‘central’, pero nutriéndose de los elementos de las otras culturas que cree simplemente
dominar, explotar, obtener riquezas” (2003).

La conquista significaba también im-poner nombres como impuso su poder por la fuerza y la violencia.
Asi iniciaron el proceso de nombrar todos los lugares a los que llegaban. Nombrar era negar al Otro y al
mismo tiempo era desplegar el Estado Misional. “Como Pigarro salié en su navio de Panama, anduvieron
hasta llegar a las yslas [de] las Perlas, donde tomaron puerto y se proveyeron de agua y lefia y de yerba
para los caballos; de donde anduvieron hasta el puerto que llamaron Pifias, por las muchas que junto a él
se crian” (Cieza de Ledn, 1987, p. 9). En todo el proceso de conquista no se preguntaba y menos se respetaba
el nombre local, lo que se hacia era imponer uno nuevo.

210) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



aquellas personas, después, y junto con esto todo su sistema de creencias y
de valores, que constituian también su propio corpus de conocimiento. Con
el proceso colonial fueron impuestos otros nombres, otras creencias y valores
instalados en lo mas alto del nuevo sistema de jerarquias, al mismo tiempo
que se instalaba aquella estructura jerarquizada lineal y ascendente® en las
racionalidades de las personas.

Asi, en el largo proceso de cinco siglos se logré enajenar a las poblaciones
locales transformando mediante aquellas practicas coloniales estructuradas
y estructurantes, como son los habitos y las formas de vida, los lugares de re-
sidencia, su sistema de creencias y sus formas productivas, hasta aquellas co-
sas aparentemente sutiles, pero no menos importantes para la enajenacion,
como son los apellidos, la forma de vestir, el acento en castellano e incluso, en
el Gltimo tiempo, las practicas estéticas en relacién con la pigmentacién de
la piel y el color y la forma en el pelo®®. Todo esto obedecia y todavia obedece
a la posibilidad de ascenso en aquella estructura lineal y vertical impuesta
durante el proceso colonial, la cual, al mismo tiempo, en algunos casos, se
convertia en una estrategia de supervivencia.

Sibien todo este proceso de dominacién colonial tuvo que enfrentarse a
movimientos insurgentes, desde el siglo XVI hasta nuestros dias*, su derrota
y el poder de la dominacién lograron que un buen porcentaje de la poblacién
fuera haciendo parte de aquella subjetividad enajenada, dominada y colonial
que no hacia y no hace otra cosa que aspirar a repetir los roles, valores, creen-
cias, etc., de su dominador, impuestos por aquella estructura jerarquizada
para la dominacién colonial.

La dominacién colonial, vista como encubrimiento, impuso también la
enajenacion. Con el transcurrir de los siglos y de la mano de la colonialidad del
saber, desde la que se produjo el conocimiento cientifico, se fortalecieron las
representaciones de una idea de realidad que respondia a los intereses del
poder colonial y se reproducia en la nueva subjetividad enajenada. Asi, al-
gunos procesos fueron el resultado de aquellas transformaciones complejas

¥ Aqui me estoy refiriendo a la estructura colonial que, luego de algiin tiempo de haber sido instalado, se
establece como sistema lineal y ascendente que se aplica a las diferentes facetas de la vida y se puede
graficar como una escalera que asciende de lo indio a lo mestizo, de este a lo criollo, para terminar en lo
espariol, como el estrato superior en el que todos quisieran estar.

*  En este ultimo caso, en contextos de poblacién afro de Colombia, Venezuela, Brasil, etc., las mujeres se
planchan el pelo, mientras que en contextos de poblacién indigena se lo enrulan. En ambos casos, la refe-
rencia es la inferiorizacién. En el primero el pelo afro y en el segundo el pelo indigena.

#  Entre estos, los méas notorios en la regién del actual Estado Plurinacional de Bolivia fueron: el Taky Onqoy en
el siglo XVI; la serie de alzamientos indigenas que se desarrollaron en el siglo XVII y culminaron en el XVIII
con los levantamientos de los hermanos Katari en Chayanta, Tupac Amaru en Cuzco y Tupaj Katari en La
Paz; la sublevacion de Zarate, el “Temible” Wilka, en el siglo XIX en Oruro; los levantamientos indigenas
que dieron lugar a la Revolucién de 1952 en Bolivia en el siglo X y la Guerra del Agua y la Guerra del gas en
el siglo XXI en Bolivia.

Cuarta parte. De los dispositivos ( 211



originadas por la imposicion de nuevas representaciones acordes a una forma
de vida, y por las reacciones hacia estas por otras formas de vida.

Un primer momento se dio durante el régimen colonial, que fracturé el
sentido espiritual de las diferentes practicas que servian para la produccién y
reproduccién de la vida. Entonces el sentido comun de aquella época, que se
desplegaba segin un sistema de creencias, fue interrumpido y transformado
violentamente. Aquellas practicas que organizaban el mundo y su manera
de comprenderlo, desde lo espiritual, fueron nombradas y transformadas en
idolatricas y fueron prohibidas, demonizadas y combatidas, al grado de ser
concebidas como el enemigo principal de la Conquista. Asi, todo un universo
de creencias, de practicas, de sentires y de experiencias se transformo en algo
que no podia y no debia seguir siendo reproducido. Para esto sirvié la politica
de Extirpacién de Idolatrias®.

Formas como los propios conquistadores se referian a este proceso fue-
ron, por ejemplo: “Guerra anti-idolatrica”, “represiéon a los idélatras” (Duviols,
2003), entre otras. Asi quedaba en evidencia el énfasis guerrerista y destruc-
tivo de aquella lucha obsesiva por la destruccién no solo de las represen-
taciones religiosas de los indigenas, sino también de su universo simbdlico
religioso y su subjetividad, a partir de los cuales habian construido todo el
universo ritual y festivo que era parte de la vida en general y desde el cual se
habia constituido una subjetividad particular en las comunidades y ciudades
andinas y amazonicas, en las que la redistribucién y el disfrute de lo festivo
era vital.

Por ello, muchas de aquellas practicas se volvieron clandestinas y se-
cretas; sin embargo, a pesar de esto y de otras formas de reproduccién de
aquellas practicas, la fuerte y sostenida arremetida de la politica colonial in-
trodujo una serie de incertidumbres y dudas que poco a poco, y con el trans-
curso de los siglos, se harian cada vez mas notorias.

Aquella accién, que nombraba los nuevos procesos basada en el poder,
fue ordenando el mundo segun el criterio de la dominacién colonial y sirvié,
y sirve todavia, para fortalecer las relaciones de dominacién ejercidas desde
los niveles mas altos del poder colonial. Asi fue como la dominacién, de la
mano de la colonialidad del saber, transfirié algunos procesos desarrollados
en Europa y los consolidé en las subjetividades locales. Nombré aquello que
no podia ni queria comprender, porque estaba mas alla de los limites de la
Totalidad*. Entonces, con el tiempo, en aquella ignorancia y con la afirmacién

% Este tema puede ser ampliado en Duviols (2003).

“ “Para los griegos, los que estaban mas all4 del muro de la ciudad (Heraclito llamaba al muro de la ciudad
el logos del ser), de la Magna Grecia o de Anatolia (donde estaba Efeso y las pequefias colonias griegas), los
llamaban bérbaros [...]. Lo que estd mas alla de la civilizacién es la barbarie, nos ensefia un autor argen-

212 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



del Otro como lo mismo, lo que no podia comprender como “cultura” lo nom-
bré como folklore; aquello que no cumplia con el canon de la modernidad/co-
lonialidad lo definié como tradicién; y en los afios venideros, lo que no podia
ser parte de la élite aristocratica europea y se compartia entre los habitantes
comunes del pueblo lo denominé popular.

Con la constitucion de las republicas y la légica del Estado moderno se
habia consolidado una forma de nombrar que servia para la reproduccién de
un orden colonial global y marcaba la separacién de la Totalidad moderna/
colonial como ser y la Exterioridad como no-ser. Aquellas formas de nombrar,
que aparecieron para fortalecer el poder y la dominacion, sirvieron para re-
producir la incertidumbre entre los dominados, mientras que todo esto se lo
alimentaba con la idea de raza, como nocién ordenadora de aquella estructu-
ra jerarquica lineal y ascendente.

De esa forma se produjo un encadenamiento del sentido de las practi-
cas, como sujecién y dependencia, en aquella manera de nombrar de la co-
lonialidad del saber. Este encadenamiento estaba compuesto, y para muchos
todavia esta, por un conjunto de eslabones conectados, cada uno de los cua-
les contenia una idea, producto de y para aquella dependencia. Entonces, asi
como en el siglo XV1la idea de idolatria, como primer eslabdn, fue trasplanta-
da desde Europa, con toda su carga de racismo, discriminacién y dominacién
para ser perfeccionada y difundida en todo el continente y nombrar las prac-
ticas rituales andinas, sin dar cuenta de toda su complejidad e importancia,
en el siglo XIX fue reemplazada por la idea de folklore, como segundo eslabén,
con clerta tolerancia sutil, pero con el mismo sentido de inferiorizacion. Esta
nueva nocion estaba relacionada con el pueblo y diferenciada de la cultura,
que correspondia a la aristocracia; ademas, el folklore estaba conectado con
lo arcaico, otro eslabéon del encadenamiento, con lo primitivo, y se anclaba
en un ultimo eslabén que se vino a denominar tradicién, en oposicién a mo-
dernidad, ahora entendida también como “modernidad/colonialidad” y como
materia prima para construir una idea de nacién surgida con la Revolucién
Francesa. De esta manera, cada eslabon era parte de una forma de encade-
namiento y delimitaba un lugar y una posibilidad de contexto, en un caso,

tino del siglo XIX que escribié Civilizacion y barbarie. La civilizacién es la totalidad y la barbarie es lo que
estd mas alla de la civilizacién, es el no-ser. Entonces llega el espafiol a América y se pregunta: el indio
es hombre? Fernandez de Oviedo nos aclara que es un hombre, es decir ‘un animal racional y de la misma
estirpe de la Santa Arca de Noé, pero que se ha vuelto bestial por sus costumbres’. Decir que se ha vuelto
bestial es decir que es bestia, pues ha perdido su racionalidad, y si ha perdido su racionalidad ha dejado de
ser hombre para ser solo ente; por lo tanto el indio es un til, una cosa a ‘disposicién-de’. Es asi como los
espanoles piensan Hispanoamérica; si el indio es un sin sentido, nada, hay que educarlo y hacerlo civiliza-
do, europeo. El indio recibira su ser de la civilizacién” (Dussel, 1977, p. 40).

Cuarta parte. De los dispositivos ( 213



para la dominacién y los dominadores, distinto del otro encadenamiento de
la dominacién orientado a los dominados.

La modernidad/colonialidad, como modernidad eurocéntrica occiden-
tal, provoco un encadenamiento encubierto en el que lo colonial se ocupd de
producir una idea de realidad enajenada en la incertidumbre, aunque esta
ultima se puso y se pone en evidencia cuando deviene un acontecimiento*.
Entonces las representaciones construidas para relacionar el folklore, la tra-
dicién y lo popular con los procesos actuales contienen sentidos coloniales
que se fundan en la idea de idolatria y en su extirpacién y se reflejan en la
enajenacion que connotan y en las incertidumbres que contienen cuando se
intenta desarrollar comprensiones despolitizadas que encubren la domina-
cién, la liberacién y la complejidad y movimiento de la realidad.

A partir de esta primera puntualizacién en la que hemos querido hacer
evidente que las nociones de folklore y lo popular, introducidas con la repu-
blica, son nuevas nociones que sirven para referirse a las mismas practicas a
las que en el tiempo colonial se referian con la nocién de idolatria, pero con
la misma carga colonial y con cierta sutileza. En lo que sigue, con la misma
intencién des-encubridora, nos ocuparemos de desarrollar otros componen-
tes coloniales contenidos en la nocién de patrimonio.

LA REPRODUCCION PATRIARCAL DEL PATRIMONIO

La nociéon de patrimonio es parte de la estructura social patriarcal, to-
davia predominante en nuestros dias, y hace referencia a la herencia que se
transmite por linea paterna (Urbano, 2000). La herencia contiene un vinculo
que conecta y relaciona el presente con el pasado y sirve también para unir-
se con alguna o algunas representaciones del pasado y reproducirlas en el
presente y, al mismo tiempo, posibilitar la continuidad de aquella estructura
patriarcal.

De esta manera se logra la reproduccion, esto quiere decir, la continui-
dad de aquella estructura que contiene un ideal masculino en el que la figu-
ra del padre sobresale por encima de las demés. Actualmente, y desde gran
parte del anterior siglo, la UNEsco ha utilizado la nocién de patrimonio para

#  Laidea de realidad impuesta en el proceso colonial tuvo momentos serios de crisis y la incertidumbre se
hizo evidente en diferentes momentos en los que la insurgencia indigena mostré otra posibilidad de des-
pliegue de la realidad. El tiempo del Taky Onqoy fue el primero, las sublevaciones indigenas, entre ellas, la
de 1781 en Oruro fue también otro ejemplo claro. La insurgencia de Zarate Wilka también hizo evidente la
incertidumbre y en el siglo XX en 1952, pero con mayor relevancia las insurgencias de inicios del siglo XXI
estan mostrando los vacios del horizonte colonial, por ejemplo, en la idea de mestizaje que se constata
como un indicador de la profunda incertidumbre cultural de las poblaciones urbanas con mentalidad
colonial que niegan y siempre negaron lenguas y practicas indigenas.

214 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



referirse a sitios arqueoldgicos, monumentos arquitecténicos, objetos y, en el
ultimo tiempo, también a procesos sociales; sin embargo, en ninglin momen-
to ha reflexionado sobre la connotacién patriarcal de esta nocién. Es probable
que se piense que no tiene ningun sentido relacionar aquella connotacion
patriarcal con los procesos de gestion y despliegue del patrimonio. Sin embar-
go, el argumento que desarrollo a continuacién intenta mostrar que aquella
nocién y la manera en la que se ha intentado desplegarla, en la practica, ha
reproducido la estructura patriarcal y el comportamiento falocéntrico®.

Sabemos que la estructura patriarcal no solo esta presente en la con-
figuracién de las relaciones de género y que es sobre todo una estructura de
pensamiento que se reproduce de modo intersubjetivo y que privilegia un
comportamiento falocéntrico. Esto ultimo se refiere a un modo de ser en el
que se destaca la centralidad, la verticalidad, la jerarquia y el poder de la do-
minacién masculina. Esto quiere decir que hombres y mujeres de todas las
edades estamos constituidos para pensar y actuar segin y en relacién con
centralidades, verticalidades y jerarquias impuestas desde arriba que repro-
ducen el poder patriarcal y el comportamiento falico.

Celia Amor6s (1991) aclara que el patriarcado es un sistema de domi-
naciéon masculina que utiliza sus propios mecanismos de auto-designacion,
lo cuales le sirven para legitimar la sostenida presencia de los hombres en
la estructura de dominacién. Esto significa un despliegue de esfuerzos para
la reproduccién del poder masculino, que significa también solidaridades de
género y, junto con ellas, la utilizacién de todos los campos y las dimensiones
posibles para contaminar, con aquella estructura y con el sentido patriarcal,
los ultimos rincones del planeta y las subjetividades existentes en este. Ob-
viamente esto también incluye el campo de la cultura y la dimensién de las
practicas a las que haremos referencia a continuacion.

La creacién de la UNEScO tiene como antecedente las transformaciones
que se dan con el inicio del Estado nacién, en Europa primero y luego en el
resto del mundo, entre los siglos XVIII y XIX. Este proceso da continuidad a
aquella légica y aquella racionalidad que reproduce la estructura patriarcal a
la que nos hemos referido en lineas anteriores. La superacién del Estado mo-
narquico por el Estado moderno eurocéntrico dio continuidad a aquella es-
tructura en la que lo patriarcal y lo falico son caracteristicas fundamentales
y reproducen, de modo renovado, el patrén colonial de poder que surge en el

#  El comportamiento falocéntrico es aquel que destaca algunas actividades, actitudes, objetos sobre otros y
las destaca ignorando, invisibilizando y velando a otras y a otros. Por ejemplo, un comportamiento predo-
minante es aquel que destaca el rol de proveedor del padre y se ignora el rol de cuidado de la madre. Este
comportamiento reproduce el sistema jerarquico impuesto por la modernidad eurocéntrica.

Cuarta parte. De los dispositivos ( 215



siglo XVI*. La nueva forma de Estado y la idea de nacién marcan un momento
politico diferente del colonial, pero reproducen aquella estructura patriarcal,
adaptandola a las caracteristicas del nuevo Estado.

En el siglo XX, luego de la Segunda Guerra Mundial se crean varios
organismos internacionales y en el ano 1945 se crea la Organizaciéon de las
Naciones Unidas para la Educacion, la Ciencia y la Cultura (United Nations
Educational, Scientific and Cultural Organization — UNESCO). Se trata de un
organismo especializado en educacién, que guarda directa relacién con la
Organizacién de las Naciones Unidas (ONU) y tiene su sede en Paris.

Una caracteristica de este tipo de organizaciones es que el personal que
se ocupa de la gestion viene de los diferentes paises que han suscrito el con-
venio para su creacion. Internamente, en cada Estado miembro, se designa a
sus delegados en funcién de los vinculos de estos con los partidos politicos de
turno y no necesariamente por capacidad académica o técnica.

Por otra parte, las relaciones de poder dentro de cada organizacién son
una réplica de las relaciones globales de poder impuestas por el sistema mun-
do moderno colonial Esta caracteristica hace que en estas organizaciones, y
la UNESCO no es la excepciodn, se reproduzca el mismo equilibrio/desequilibrio
de poder que se da entre los paises de todo el planeta y junto con esto la re-
produccién de todas las taras que contiene la politica moderna®. Entre estas,
por ejemplo, el proceso de auto-designacién entre vinculos de partido que
tienen también predominancia de género, como nos recuerda Amoros (1991).

Resultado de todas estas contradicciones, contenidas en la politica mo-
derna/colonial, en la fetichizacién del poder y en su ejercicio como domina-
cién, las resoluciones de la ONU y de la UNESCO expresan, en el caso de la
primera, la aplicacién del poder como dominacién ejercido por el mas fuerte
sobre los débiles, y en el caso de la segunda, la sutil forma de encubrir aquella
dominacién mediante la idea de patrimonio y educacion. Por ejemplo, en la
segunda mitad del siglo XX, la actitud politica de aquellos organismos mos-
traba su interés, por una parte, por la dominacién y, por otra, por el encubri-
miento. Mientras el documento de creacién de la UNESCO, en su constitucion,
aprobada el 16 de noviembre de 1945 y haciendo alusién a la Carta de las
Naciones Unidas, dice que “se propone contribuir a la paz y a la seguridad
estrechando, mediante la educacioén, la ciencia y la cultura, la colaboracion
entre las naciones, a fin de asegurar el respeto universal a la justicia, a la ley,
a los derechos humanos y a las libertades fundamentales [...] sin distincion

#  Este tema puede ser ampliado en Dussel (2008).
% Las practicas perversas y corruptas de la politica moderna eurocéntrica y colonial no estan ausentes en los
procesos internos e incluso externos en los que se mueve la actividad de la UNEsco.

216 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



de raza, sexo, idioma o religién”, en otro documento de la ONU de 1951, seis
anos después y a contracorriente del anterior, se expresa que:

Hay un sentido en el que el progreso econémico acelerado es imposible sin ajustes dolo-
rosos. Las filosofias ancestrales deberan ser erradicadas; las viejas instituciones sociales
tienen que desintegrarse; los lazos de casta, credo y raza deben romperse; y grandes
masas de personas incapaces de seguir el ritmo del progreso deberan ver frustradas sus
expectativas de una vida coémoda. Muy pocas comunidades estan dispuestas a pagar el

precio del progreso econémico. (United Nations, 1951, p. I; citado en Escobar, 2007, p. 18)

Més alla de estos ejemplos citados, contradictoriamente, en varios do-
cumentos de la UNESCO se encuentran declaraciones de intenciones por la
conservacion, preservacion, puesta en valor, etc., en las que también se habla
de progreso y desarrollo, como el sueno de las naciones aliadas luego de la
Segunda Guerra Mundial. Sin embargo, como lo demuestra Escobar, aquel
sueno se transformo en pesadilla, porque “el modelo del desarrollo desde sus
inicios contenia una propuesta histéricamente inusitada desde un punto de
vista antropoloégico: la transformacién total de las culturas y formaciones so-
ciales de tres continentes de acuerdo con los dictados de las del llamado Pri-
mer Mundo” (2007, p. 11).

Todo esto muestra la profunda contradiccién, contenida en la idea de
patrimonio, entre conservacion y desarrollo, sugerida y difundida por aquel
organismo internacional, que, ademaés, como consecuencia de la racionalidad
patriarcal contenida en su logica, se ubica en un lugar central y en un estrato
superior: el lugar del patriarca, desde el cual cree que puede “orientar a los
pueblos”. Se trata de un momento en el que se habia producido una idea de
verdad en la que se divide el mundo entre paises desarrollados, paises en vias
de desarrollo y paises subdesarrollados, y en que la idea de desarrollo, enten-
dido como crecimiento y acumulacién, se transforma en la meta a lograr por
todos los paises del mundo segtin el modelo de Occidente, centro en el que se
ubican todos los supuestos paises desarrollados y los expertos.

Con estos antecedentes, en alto grado encubridores y orientados por la
estructura patriarcal y el comportamiento falocéntrico, se despliegan una serie
de intervenciones en los diferentes paises miembros de la UNEScO para nom-
brar el patrimonio cultural, relacionado primero con la idea de acervo, luego

Cuarta parte. De los dispositivos ( 217



con la de folklore*, posteriormente con la de cultura popular® y finalmente
con la de patrimonio inmaterial®®, y asi fue como la politica moderna/colonial
se ocupd de universalizar un sentido comun cuyo modelo es el lugar del hom-
bre adulto europeo, blanco, ilustrado, heterosexual. Asi es como la nocién de
patrimonio ha intentado e intenta destacar algunos monumentos, sitios, obje-
tos y, en el Ultimo tiempo, fendmenos y procesos, en detrimento de otros.

En esta légica, en el Ultimo tiempo la UNEsco empezd a hablar de obras
maestras: “En 1997 comenzo6 el programa de Proclamacién de Obras Maestras
del Patrimonio Oral e Intangible de la Humanidad, con lo que se dio inicio
a la inscripcion de las expresiones que se consideraban las mas destacadas
de cada pais” (Villasenor y Zolla, 2012, p. 77). Si bien este programa tenia el
objetivo de corregir las omisiones realizadas en la Lista de Patrimonio Mun-
dial, completamente dedicado a lo que se concibe como patrimonio material,
con énfasis en los monumentos, y también al patrimonio natural; el patrén
de comportamiento falocéntrico se repite, destacando lo aparentemente
mas importante, lo que segin algunos era lo mas visible, lo vistoso, y asi se
desarrollé aquella lista de obras maestras.

Actualmente no solo no se ha modificado el nombre de obra maestra,
sino que ademas ello obliga a cumplir una serie de etapas de seleccién, a car-
go siempre de funcionarios que son parte del escenario en el que se mueven
los partidos politicos*. Cada fenémeno, cada hecho, cada proceso, cada prac-
tica cultural tiene que ser reconocida por instancias de gobierno en sentido
ascendente, municipal, departamental y, finalmente, nacional®. Es decir, la
posibilidad de reconocimiento tiene que pasar por una aprobaciéon en cada
nivel de gobierno, o sea, tiene que tener el visto bueno de la autoridad politica.
Esto, entendido a la luz de la légica patriarcal, se refiere a la autoridad del pa-
dre, donde la uNESco ocupa el tltimo nivel de autoridad que define y aprueba
o desaprueba la posibilidad de lograr la nominacién como Obra Maestra.

%  Con esta nocién, desde fines del siglo XIX, pero sobre todo en la primera y parte de la segunda mitad del
siglo XX, se intenta abarcar la totalidad de las actividades y practicas de los seres humanos que tienen
raiz y representan lo nacional. Se intenta lograr la posibilidad de un abordaje holistico. Con el tiempo el
folklore y los folkloristas fracasaron en su intento, mientras que este propoésito fue mejor desarrollado por
la antropologia que todavia tiene vigencia.

#  Con esta nocién se intenta diferenciar las actividades que no tienen raiz nacional y que son parte del pue-
blo.

#  Con esta nocién se intenta recomponer los usos y las delimitaciones sesgadas de folklore y cultura popular.
Se trata de una ampliacién del concepto de patrimonio que pareceria tener su importancia. Sin embargo,
esta nocién es bastante cercana a la que la antropologia y otras ciencias sociales definen como cultura.

“  En Bolivia todos los funcionarios que se ocupan de la gestién cultural son elegidos a dedo por las élites
politicas de turno. Desde el Ministro hasta los funcionarios de cultura de las alcaldias departamentales.

0 Esimportante tener en cuenta que en estos espacios de gestion politica se mueven diferentes intereses y
que estos son utilizados y cooptados de diferentes modos, incluso llegando a altos niveles de corrupcién.

218) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizaciéon



Este proceso denota la existencia y participacién del poder politico de
cada Estado para lograr alguna nominacion y el modo de administracién del
poder mencionado denota la misma verticalidad de la estructura patriarcal
a la que se tiene que someter siempre la posibilidad de reconocimiento y
legitimacién de aquellas practicas a la que se quiere hacer nominar como
patrimonio. Ademas, tales practicas o procesos necesariamente tienen que
ser asociados con algunas cualidades representativas de la Nacién a la que,
se cree, puede corresponder y representar.

Sin embargo, cuando aquella idea de Nacién se transforma, cuando
aquella invencién empieza a re-inventarse, cuando se rompe el espejismo de
lo Ginico de lo absoluto, de aquello que sobresale por encima de todo como si
fuera lo Unico y se desciende al llano y se fija la mirada en el horizonte, ya no
en el zenit, y se constata que lo Ginico no es nada més que un componente
de lo diverso y que las diferencias no necesariamente son signo de divisién,
entonces se ha transitado de una predominancia de lo vertical, de lo falico,
como la torre o el monumento, hacia lo horizontal, hacia lo femenino, aquello
que las comunidades andinas consideran la plaza, en oposicién a la torre, o la
chacra, en oposiciéon al cerro.

Algo de esto esta pasando en Bolivia, a pesar del anclaje de aquellos
eslabones de colonialidad en los sistemas de representaciéon de la poblacién y
de los personeros de gobierno. Por esto se siente que falta mucho camino por
recorrer. Desde el ano 2009, con la aprobacién de la nueva Constitucién, se
ha transitado de un Estado con caracteristicas monoculturales que intentaba
asimilarse a la nocién de universalidad uniforme impuesta por el eurocen-
trismo hacia otro plurinacional con diversidad cultural.

Tomando en cuenta que la nocién de patrimonio busca identificar y
resaltar el imaginario de la nacién moderna, unitaria y monocultural, produ-
cida por el Estado moderno/colonial, la posibilidad de transito hacia el nuevo
Estado plurinacional se ve afectada también por la continuidad en las esfe-
ras de poder del discurso patrimonialista, que, junto a la idea de patrimonio,
mantiene todavia notoriamente la idea de la nacién unitaria, como veremos
en el siguiente subtitulo.

PATRIMONIALIZACION Y DINAMICA FESTIVA
Como mostramos en el primer subtitulo, los procesos celebratorios en

los Andes, aquellos que generaban un complejo articulado de actividades,
luego de 1532 fueron transformados, desarticulados, simplificados y demoni-

Cuarta parte. De los dispositivos ( 219



zados®'. A partir de este proceso, como parte de la dominacién colonial, se los
combatié con el denominativo de idolatrias y con este nombre, incrustado en
las conciencias de gran parte de la poblacién, aquellas practicas fundamen-
tales para la reproduccién de la vida transitaron los tres siglos del régimen
colonial.

El paso del régimen colonial al republicano no trajo muchos cambios
en estos aspectos, que mas bien acentuaron sus precarias condiciones, su
marginalidad y la desarticulaciéon y, en muchos de los casos, sirvieron para
aislarlos en las instancias mas reducidas de convivencia: la comunidad pe-
quena o el ayllu menor, compuesto casi siempre por veinte o treinta familias.
En estos espacios reducidos y alejados de los centros urbanos®? continuaron
aquellas actividades celebratorias transformadas casi siempre en Fiestas Pa-
tronales.

Este tipo de festividad se convirtié en estrategia de doble direccién. Uti-
lizada por los conquistadores para convertir a las poblaciones de herejes en
cristianos, también sirvié a los indios al utilizar esta dindmica incorporando,
con su légica y su racionalidad, muchas de sus practicas celebratorias y de
reproduccién social. En la mirada eurocéntrica colonial, actualmente, estos
procesos son calificados como sincréticos o hibridos; sin embargo desde de
fines del siglo XIX se las nombro6 como folklore, silenciando la cualidad demo-
nizadora de idolatria, pero manteniendo su componente discriminador con
relacion a la cultura. Asi se inicié una discriminacién dentro de la nueva idea
de Nacién que asumia el eurocentrismo como modelo y discriminaba aque-
llos procesos celebratorios diferenciados entre aquellos que correspondian al
pueblo y aquellos que eran de las élites. Como se vio en lineas anteriores, se
empez0 a diferenciar la musica clasica o musica culta de la musica folklori-
ca; lo mismo pasé con la danza clésica y la danza folklérica. Para el caso de
Bolivia, en un nivel de inferioridad mayor al del folklore se habia ubicado a la
musica y danzas indigenas o autéctonas.

Sin embargo, la vida en aquellas comunidades del altiplano central bo-
liviano encontré una manera tranquila de fluir, dentro del espacio festivo que
le proporcionaba la Fiesta Patronal, y mientras la mirada colonial discrimina-
ba, racializaba y calificaba de distintos modos este tipo de fiestas, la logica y
la racionalidad locales tomaron estos momentos como su propio espacio. Los
sistemas de cargo y de autoridad, en algunos lugares, eran y todavia son parte

1 Estaidea ya fue formulada en Romero (2012a).

2 Con el transcurso del tiempo y con la movilidad social, estas practicas viajaron también a las ciudades.
Un ejemplo iconico de este proceso es la fiesta de la Virgen de la Candelaria, desplazada a la temporalidad
movible del carnaval y desarrollada mediante practicas rituales en la fiesta denominada Anata (fiesta de
la primera cosecha), que en el afo 2001 fue declarada Obra Maestra del Patrimonio Oral e Intangible de la
Humanidad.

220) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



de esta dindmica; los intercambios reciprocos de bienes y servicios consoli-
daban las redes y estructuras comunitarias y, al mismo tiempo, en la misma
légica, la reciprocidad con los seres sobrenaturales y la naturaleza consolida-
ban, y todavia lo hacen, en algunos lugares, la produccién y reproduccién de
la vida.

Asi se fue consolidando una dinédmica festiva* contenedora de diversas
practicas, en las que lo politico, lo social, lo econémico y lo espiritual encon-
traban una manera particular de fluir. Cada una de ellas encontré la forma
de acomodarse en la complejidad de la dinamica festiva y hacerse parte y
todas ellas eran y son parte de la vida de la comunidad, que en ese momento
celebratorio encontraba la posibilidad de renovarse como las nuevas autori-
dades, los nuevos pasantes, las nuevas papas y también las nuevas melodias
recibidas del Sereno y el baile de los jévenes con las nuevas parejas que se
incorporaban a la vida adulta.

Mientras la légica patrimonial moderna/colonial, en las esferas de po-
der y junto con los criterios de los expertos, privilegiaba los espacios mo-
numentales, como arquitectura, monumento o historia, la légica festiva de
los Andes acogia por igual a propios y extranos, autoridades y comunarios,
hombres y mujeres, heterosexuales y homosexuales, invitando al éxtasis, y
marcaba el tiempo de la reproducciéon de la vida.

El acontecer relacionado con la dindmica festiva y el monumento, du-
rante el siglo XX, mostraba distintos itinerarios, pistas y referencias que sir-
ven para comprender la distincion de las légicas que hacen a cada uno. La
légica que transita el itinerario del monumento privilegia el espacio y lo di-
ferencia como huella de superacion de la naturaleza. Se apropia de una por-
cién del paisaje y lo interviene, lo modifica; es una légica que se esfuerza por
alejarse de la superficie natural de la tierra e intenta ascender lo mas posible.
Destaca la fuerza fisica y el valor del hombre, que son exaltados con el logro
de aquella transformaciéon de la naturaleza en espacio construido y la razén
patriarcal moderna/colonial la premia como patrimonio.

El itinerario de lo festivo es distinto: se aleja de la razén moderna/co-
lonial y se esfuerza por quedarse en la tierra, en el paisaje, en la naturaleza,
sin transformarla y haciéndose parte de ella. No privilegia el espacio y méas

* En un trabajo anterior he aclarado que: “La flesta en si es una denominacién que implica una delimita-
cién corta, temporalmente hablando y limitada a un espacio fisico restringido, en el que se manifiestan
[ciertas] practicas festivas que aparecen como mas evidentes. La dinamica festiva, a diferencia de la fiesta,
implica un espacio que articula seres humanos, sus creencias, sus sensibilidades y sus practicas, mas alla
del momento especifico de la fiesta y en el marco de las contradicciones que hacen a la vida en general de
las comunidades humanas. Todo esto desplegado en una temporalidad que rebasa el tiempo propio de lo
festivo y ocupando un espacio fisico que invade los espacios que no son necesariamente escenarios de lo
festivo” (Romero, 20123, p. 138).

Cuarta parte. De los dispositivos ( 221



bien articula el tiempo y se mueve horizontalmente, con la comida y la bebida
que tiene que llegar a todos por igual, con la danza, el canto y el baile que se
desplaza libre como el viento sin ninguna restriccién. La dinamica festiva es
un alimento para la vida, que es devorado por el éxtasis festivo; por eso cuan-
do ha transcurrido el tiempo y se han agotado los Ultimos platos de comida,
los ultimos tragos de alcohol, las ultimas melodias, los Ultimos suspiros y no
queda nada de lo festivo, queda la vida renovada y un nuevo ciclo naciente
para ser vivido.

Lo festivo, como hecho, se diluye en la materialidad> de las personas,
en aquellos hombres y aquellas mujeres sensibles y creyentes que recuperan
su horizonte y fortalecen su proyecto en los momentos importantes de cada
ciclo. Asi la reproducciéon de la vida también es la reproduccién de su propio
proyecto, que se convierte en insurgente por la acumulacién histérico-poli-
tica de sus actores y por la negacién violenta de su horizonte y su proyecto.
Por todo esto, lo festivo se convierte en un espacio importante de irreverencia
contra la dominacién colonial que se revela ante la politica moderna/colonial
desde lo festivo.

Pero la logica de lo patrimonial llega también a aquellos espacios de
ritualizacién festiva y se inicia un proceso de neutralizacién de aquella insur-
gencia, el carnaval de Oruro es un ejemplo paradigmatico para entender este
proceso®. Se intenta objetualizar el proceso, iconizarlo, y al mismo tiempo
que se lo va convirtiendo en comercializable, se lo subsume como legitimador
del poder vertical centralizado. Este es el mismo poder que deslegitima los
consensos logrados desde las bases y que mas bien instaura el clientelismo
en ellos y los coopta. Asi, desde mediados de los anos setenta, ese poder mo-
nopoliza la organizacién del espectaculo de lo festivo y lo escinde de los otros
componentes del proceso celebratorio.

La dindmica festiva, que funcionaba en un equilibrio entre lo publico
en la calle y lo privado entre la comunidad participante —que en el caso de los
conjuntos de la Fiesta de la Candelaria en Oruro fue organizada por agrupa-
ciones gremiales y se mantuvo con esta estructura hasta entrada la segunda
mitad del siglo XX-, empezé a ser desequilibrada y cada vez fue tomando
mayor importancia lo publico como espectaculo. Esta parte de lo festivo, que
consistia en un viaje hacia las wak’as, posteriormente fue entendida como
una romeria hacia el templo de la Virgen del Socavén y actualmente se la
reflere como “Entrada de Carnaval”, es un ejemplo fundamental de este des-
equilibrio. Y como tal en el afio 2001, luego de varios anios de gestioén por parte

*t Por eso se llaman tangibles.
> Este tema puede ser ampliado en Romero (2009, 2012a y 2012b).

222 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



de funcionarios locales y nacionales, la nombraron Obra Maestra del Patrimo-
nio Oral e Intangible de la Humanidad.

En apariencia este proceso puede ser pensado como positivo, por el re-
conocimiento de una institucién internacional como la UNESCO, y fue este el
sentido con el que se recibié este titulo por parte de la poblacién de la ciudad,
sobre todo por aquellos que centran su actividad en los servicios informales,
de los que la actividad turistica (no monopolizada) se beneficia. El principal
argumento expresado fue el incremento del turismo para la ciudad, el se-
gundo fue la importancia del respaldo de aquella organizacién internacional
a los procesos de usurpacién de patrimonio por los paises vecinos. Méas alla
de estos argumentos, lo que realmente se logré con el proceso de patrimo-
nializacién de lo festivo en Oruro fue la acentuacién de aquella iconizacién,
objetualizaciéon y comercializacién que se inicié a mediados de la década
del setenta, generada por la Asociacién de Conjuntos del Folklore de Oruro
(ACFO) y, en aquel tiempo, la Honorable Alcaldia Municipal. Actualmente, si
bien la carga turistica se ha incrementado, el monopolio en la administracién
de los servicios y del “espectaculo” no permite que comerciantes y artesanos
orurenos se beneficien de aquel incremento.

Por otra parte, las posibilidades insurgentes de la fiesta han sido des-
plazadas hacia otros momentos de la dinamica festiva y aquellas practicas
presentes en la dindmica festiva antes de estas transformaciones, como el
cuidado, el amparo y el servicio para la reproduccién de la vida, y aquel ele-
mento redistribuidor y reproductor descentralizador del poder, que des-lo-
caliza lo icénico y redistribuye la acumulacién, han sido desplazados por el
espectaculo.

La patrimonializacién, ademaés de diseccionar la dindmica festiva, ha
actuado como un activador de acciones eminentemente turisticas y comercia-
les, como mencionan Villasenor y Zolla, “donde los referentes activados y los
significados conferidos desde los centros emisores de turismo corresponden
y satisfacen a la imagen externa (a menudo estereotipada) que se tiene de la
identidad de los protagonistas” (2012, p. 87). Ademas, aquel objeto turistico, que
en su inicio produjo la ACFO convirtiéndolo en su propietario, actualmente se
encuentra en disputa con el Estado Plurinacional, que en varias ocasiones, en
circunstancia de esta disputa, expresé que ahora aquella manifestacién ya
no era ni de orurenos ni de bolivianos, sino de la humanidad. Lo que ha suce-
dido entonces ha sido “un cambio en el sentido de propiedad de las practicas
culturales, lo que potencialmente atenta contra los derechos culturales de
los grupos sociales” (p. 87) al tiempo que se ha generado una disputa por la
propledad a cargo de personas ajenas y externas a los protagonistas (intrusos
y especuladores) de las propias practicas y procesos celebratorios.

Cuarta parte. De los dispositivos ( 223



Esta es solo una mencién de algunos de los elementos notorios que han
cobrado importancia luego de la intervencién de la UNEScO, en lo que hasta
ahora se conoce como Carnaval de Oruro. Seguramente todo este proceso,
posterior a aquella nominacién, no depende de aquel organismo internacio-
nal, pero si es parte de la légica con la que se administran los espacios de
poder locales, nacionales e internacionales, de los que la UNEScCO es también
parte, y es también esta logica la que alimenta nuestras representaciones pa-
triarcales y falocéntricas, con las que reproducimos la nocién de desarrollo,
crecimiento y progreso, que son las que encubre la explotaciéon de muchos
para la acumulacién de unos pocos.

CONCLUSIONES

A tiempo de mencionar que esta es una reflexidon que continua el de-
bate sobre la nocién de “patrimonio” y tomando en cuenta que existe una
abundante discusién sobre el tema, nuestra intencién es poner en conside-
racién algunas ideas conscientes de la complejidad y las implicaciones de lo
que involucra esta nocién. Al mismo tiempo esperamos que estas puedan ser
motivadoras de futuras reflexiones.

Junto con esto quisiéramos aclarar que nuestra intencién no es la des-
calificacién por la descalificaciéon. Como dijimos, se trata de una problemati-
zacién y como tal hemos tocado algunos puntos problemaéticos que hacen a
la constitucién y a la aplicacion de la nocién de patrimonio. En esta misma
linea me parece importante destacar, aunque no es el tema de esta reflexién,
que en ciertos casos (los menos) los procesos de patrimonializacién han ser-
vido para movilizar algunas comunidades y fortalecerlas, pero esto ha sido
asi, porque en estos procesos se ha superado el sustrato colonial, se ha renun-
ciado a las practicas patriarcales y los comportamientos falocéntricos.

Sin embargo, para lo que sirve esta reflexién es para conectar un pro-
ceso que, por las particularidades de las nociones de “folklore”, “tradicion”,
aparecia desconectado. Por ello me parece util la idea de encadenamiento
para volver a juntar, desde el sentido colonial dominador de la conquista,
la nocién de idolatria con la de folklore y con las sucesivas nociones que se
han ocupado de nombrar aquellas practicas y procesos celebratorios. Esto, al
mismo tiempo que no puede ser negado, deberia tomarse en cuenta en aque-
llos espacios en los que las nociones de folklore y de “cultura popular” siguen
siendo utilizadas sin desarrollar ninguna problematizacién.

En la misma légica historizadora nos parece fundamental la problema-
tizacién de la nocién de patrimonio y de su consecuencia la patrimonializa-

224 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



cién. Una ultima puntualizacion tiene que ver con la nocién de Patrimonio
Intangible o Patrimonio Inmaterial, la misma que ha sido producida sin pro-
blematizar las nociones sobre las cuales se apoya y desde las cuales se nom-
bran ciertas celebraciones en las cuales, a pesar de sus propios cambios y
transformaciones, todavia se reproducen practicas y procesos celebratorios
de origen ancestral.

Desde esta nocidén aparentemente nueva y novedosa se contintia con la
visién esencialista de la cultura y por ende del patrimonio y se ha consolidado
la apropiacién, desde la idea de espectaculo, de los derechos y los recursos
producidos por aquellos procesos celebratorios. De esta forma una vez mas
se ha marginado, aislado y vetado a los propios protagonistas, y se ha desa-
rrollado la apropiacién de su producciéon, como sucedid en el tiempo de la
Extirpacién de Idolatrias.

Cuarta parte. De los dispositivos ( 225






Epilogo

PASOS HACIA UNA DESCOLONIZACION DE LO FESTIVO!

En un trabajo anterior (Romero, 2012a), en el proceso de orientar un
itinerario posible, y conscientes de que este no podia ser el tinico, habiamos
sugerido tres modos de colonialidad de lo festivo: la demonizacion, la mercan-
tilizacién y la patrimonializacion. En el presente trabajo estos modos, junto a
la folklorizacién, han sido definidos de manera especifica como dispositivos
para la colonialidad. En la misma linea de aquel trabajo, tomando en cuenta
la dinamica festiva en Oruro, aqui se intenta reflexionar sobre el proceso de
colonialidad y, ademas de ampliar aquel argumento, se intenta trascender un
poco mas alla de la enunciacién sugiriendo, a manera de hipétesis, algunas
pistas para la descolonizacién de lo festivo.

A partir de visualizar la demonizacion de lo festivo fuimos detectan-
do la enajenacion como un proceso de mayor especificidad. Esto sirvié para
comprender con mejor detalle la transformacion de las representaciones en
los Andes. Por ello postulamos que, a partir de aquella enajenacion, poco a
poco, se fueron imponiendo nuevas representaciones desde la idea de idola-
tria. Esta imposicién, mientras iba transformando el sentido de los procesos y
practicas celebratorias y las agrupaba en la idea de idolatria, convertia aque-
llas representaciones en dispositivos para la dominacién colonial.

También estamos planteando, a manera de hipétesis, la posibilidad de
re-versiéon de aquel proceso a partir de un dispositivo descolonizador, que
llamamos des-enajenacién, necesario para orientar un movimiento que re-
cupere aquel Horizonte de Sentido reproductor de la racionalidad de la vida?,

* Una versién anterior de este articulo fue publicada con el mismo titulo en la revista Tabula Rasa, nam. 22.

2 Este tema es desarrollado por Juan José Bautista (2012). A partir de la propuesta filoséfica de Hinkelam-
mert, plantea diferenciar a la racionalidad instrumental, llevada al extremo como racionalidad de la muer-
te de la racionalidad de los pueblos de “Amerindia” como la racionalidad de la vida.

Epilogo (227



presente todavia en el espacio celebratorio en torno a la Serrania Sagrada de
los Urus.

En el segundo subtitulo, junto con la comprension de la mercantilizacion
de lo festivo, mostramos la enajenacion de la reciprocidad para la vida. Esta
practica, que siempre ha estado contenida en las celebraciones rituales en
los Andes, ha sido reproducida con su propia logica en el espacio festivo de
Oruro® y, al mismo tiempo que era enajenada por la mercantilizacién de lo
festivo, fue reemplazada, en los Ultimos anos, por el turismo/mercancia como
fiesta-espectaculo.

La identificacién que hacemos de esta secuencia nos ha permitido acla-
rar la constituciéon del proceso de objetualizacién y mostrar algunas de sus
etapas previas a la mercantilizacién de lo festivo. Pero ademas ha sido posible
identificar su consecuencia depredadora por la invasién del sentido comer-
cial, por una parte, desde la légica de la fiesta como espectéculo turistico y,
por otra, por la enajenacion que produce del sentido festivo y de la racionali-
dad de la vida, como redistribucién de los afectos.

Junto con lo anterior mostramos que, con la transformacién de las
representaciones y su consecuente enajenacion, se produce el vaciamiento
epistémico en la forma de vida de los pueblos andinos, desencadenado en la
infravaloracién de sus practicas y su posterior abandono. Remarcamos que
este proceso, constituido por la racionalidad instrumental, preparé muy bien
el terreno para la imposicién de otras nociones de valor orientadas desde y
hacia el mercado de consumo capitalista, y contenidas en un patrén colonial
de poder moderno eurocéntrico.

En esta parte remarcamos la generalizacién de la economia monetaria,
el consumo individual y la acumulacién de capital, por encima de la recipro-
cidad y redistribuciéon y también la fragmentacién del espacio entre actores y
espectadores. Finalmente postulamos, a manera de hipdtesis y como posibi-
lidad liberadora, la recuperacion de los afectos y de los ciclos de reciprocidad
y con estos la posibilidad de producir la des-mercantilizacién del disfrute y la
descolonizacién de lo festivo.

®  Es importante mencionar que Oruro es un pequena ciudad minera en Bolivia, localizada en el centro del
altiplano andino a 3.706 msnm. Se inicia como asiento minero en 1557 y como la Real Villa de San Felipe
de Austria en 1606. En la década de los setenta, en el siglo XX, la poblacién no pasaba de los 150.000 habi-
tantes, actualmente estos no rebasan los 270.000.

228) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizaciéon



DE LA DEMONIZACION A LA INSURGENCIA

El proceso colonial ha producido un saqueo sistematico de las repre-
sentaciones con las cuales los habitantes de Abya-Yala/América* producian
y reproducian la vida en las diferentes regiones. Estas acciones se ocuparon,
entre otras cosas, de negar y enajenar cualquier actividad que fuera en contra
del establecimiento del proceso de dominacién colonial. A partir de la enaje-
nacion se impuso por la fuerza la nueva nomenclatura con la que se iniciaria
el vaciamiento epistémico y con esto la transformaciéon de las representa-
ciones de aquel mundo que era parte, ademas, de un horizonte de sentido
distinto al del conquistador.

Fueron casi tres siglos en los que se enajenaron los procesos celebra-
torios, se transformaron sus nombres y se modificaron sus representaciones.
Todo esto fue desplegado para la produccion de una nueva idea de verdad® que
seria impuesta a la poblacién de aquellas tierras, las mismas que fueron apro-
pladas por los conquistadores. Una de las nociones fundamentales en aquella
idea de verdad impuesta se desprendié de la politica de Extirpacién de Idola-
trias. La denominacién idolatria® sirvi6 para referirse a la generalidad de préac-
ticas relacionadas con la cosmovisién de los pueblos andinos. En la crénica de
Guaman Poma de Ayala (1980)” ya se encuentra esta nocién en referencia a la
forma de ritualidad con la que las poblaciones de aquel tiempo reproducian
la vida en reciprocidad con la naturaleza y lo sobrenatural. Para referirse a
este tipo de practicas el cronista alude a “ceremonias id6latras” (p. 168) y luego
describe la manera integral y compleja de los procesos festivos desarrollados
como acontecimiento fundamental para la reproduccién de la vida.

En la crénica aquellos procesos celebratorios estan descritos en un in-
tento de relacionar el tiempo de los conquistadores y el tiempo de los inkas. La
periodizacién descrita es mensual e inicia en el mes de enero, como el tiempo
de Cdpac Raymi Caimi Killa y asi relaciona cada mes con el denominativo de
un acontecimiento importante. Por las caracteristicas climaticas, la mayor
produccién de alimentos se iniciaba en marzo y con mayor abundancia en
abril, mientras que en enero y febrero se daba la mayor escasez. Para tener

*  Abya-Yala/América representa un lugar en disputa que cuestiona la geografia de la razén fundada en el
conflicto entre la insurgencia de los pueblos, en su intento por cambiar el sentido de la historia, y la mo-
dernidad eurocéntrica occidental, todavia dominante y dominadora.

°  Esta reflexién se relaciona con la creacién de una nueva idea de verdad a partir del momento de la con-
quista y ha sido trabajada y expuesta de distintas formas, entre otros, por Dussel (1980, 2000, 2003, 2007,
2008); Grosfoguel (2006); Mignolo (2003, 2007); Walsh (2002, 2003); Bautista (2007, 2012, 2014).

®  Enla Cuarta Parte se ha desarrollado la nocién de idolatria como el sustrato colonial del patrimonio.

7 Esimportante tomar en cuenta que Felipe Huaman Poma fue asistente de Pablo José de Arriaga durante el
proceso de Extirpacion de Idolatrias en los Andes.

Epilogo (229



una idea de cémo se describe una celebracién festiva, hacemos referencia al
Inca Raymi Quilla.

Abril. Inca Raymi Quilla, en este mes ofrecian unos carneros pintados a las dichas uacas
idolos dioses comunes que habia en todo el reino y con ello tenfan muchas ceremonias y
el dichos Inga tenia muy grande fiesta; convidaba a los grandes sefiores y principales, y a
los deméas mandones y a los indios pobres y comian y cantaban y danzaban en la plaza
publica en esta fiesta cantaba el cantar de los carneros —puca llama- y cantar de los rios,
aquel sonido que hacen estos son natural, propio cantar del Inga, como el carnero canta
y dice -yn- muy gran rato con compas y con ello mucho convite y banquete y mucho vino
yamur aca. Este mes esté la comida madura y ansi comen y beben y se hartan la gente del
reino a costa de Inga. Y este mes las aves del cielo y los ratones tienen que comer -todo el
mes juegan los sefiores principales al juego de riui choca [tejo] al uayro de ynaca pichica,
de hilancula, y de Challacochima, juegan otros juegos y regocijos tiene todo el reino en
este mes de abril yncaraymi y se horadan las orejas en este mes todos los hauayncas
como Cépac Inga, uaccha Ingas, con ello tienen gran fiesta entre ellos, y se convidan unos

con otros asi como rico como pobre. (Poma de Ayala, 1980, p. 171)

Aungque al principio se introduce la nocién de idolo, la descripcion hace
énfasis en el ofrecimiento, en este caso, de carneros (llamas) pintados para
beneficio de las wak’as® y realizado en lugares rituales junto a ceremonias y
fiestas. Continua expresando que se convidaba comida y bebida, en general,
a los senores y a los pobres; incluso menciona que las aves y los ratones son
invitados a comer y junto con esto se refiere a juegos y regocijos.

Toda esta dindmica se desarrolla como parte de la gran fiesta en la que
una de las acciones méas importantes es invitar y lo que se invita, la comida
y la bebida, se transforma en un elemento posibilitador de lo festivo. Por eso
aquel ofrecimiento de carneros que menciona el cronista, que en realidad son
llamas, no es otra cosa que el alimento periédico que se ofrece a las divinida-
des, quienes las reciben como muestra de las relaciones de reciprocidad con
los humanos y con la naturaleza.

Entonces, toda la dinamica que desplegaba sus propias formas de re-
lacionamiento, en una primera dimensién, en el ritual con las divinidades;
en una segunda dimension, en lo productivo con el medioambiente y la na-
turaleza, y en una tercera dimensién, entre seres humanos a nivel familiar
y comunitario como momento politico, se movia en la buisqueda de ciertos
equilibrios para la vida. Las practicas rituales y las otras, tenfan que ver con el

& Nombre genérico que reciben los lugares sagrados en los Andes bolivianos.

230 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



flujo de la energia vital, a través del alimento para el cuerpo, como la comida,
y para el espiritu, como la musica y la danza.

Se trataba de una dinamica compleja dificil de comprender, y menos en
un contexto de dominaciéon colonial. En esta circunstancia fue cuando sur-
gieron, hasta imponerse, aquellas practicas demonizadoras como la Extirpa-
cién de Idolatrias, motivo de una especie de manual, escrito por Pablo José de
Arriaga ([1621] 1919), quien describe en detalle sus contenidos, desarrollados
en tres partes:

La primera. Qué fdolos, y Huacas tienen los Indios, qué sacrificios, y fiestas las hazen, qué
ministros y sacerdotes, abusos, y supersticiones tienen de su gentilidad e Idolatria el dia
de oy. La segunda las causas de no averse desarraygado entre los Indios, pues son Chris-
tianos, y hijos, y aun nietos de Padres Christianos, y los remedios para extirpar las rayzes
deste mal. La tercera la practica muy en particular, de como se a de hazer la visita para

la Extirpacién de estas Idolatrias.

Sin embargo, esta idea de extirpacién tiene su propio origen. Duviols
(2003) en su obra “Procesos y visitas de idolatrias. Cajatambo, siglo XVII” hace
una referencia a los origenes de la idea mencionada:

“Extirpar” es “arrancar, “desarraigar” y consiguientemente “suprimir”. Este verbo se aplica,
y se aplicaba, en particular a las malas yerbas, con las que eran comparadas las religiones
paganas -andinas en nuestro caso-, junto con los comportamientos, rituales, dogmas y
representaciones que les correspondian, y que la Iglesia queria desarraigar para poder
sembrar y plantar luego en tierra despejada [...] Segun la teologia cristiana, el idolo (‘ima-
gen’ en griego) es el producto de una creacién, de una fabricacién; y el acto de idolatria
consiste en adorar idolos, esto es dar a las criaturas de Dios el culto que solamente es
debido a Dios mismo. El culto de las divinidades concebidas y el de los objetos fabricados
por el hombre son idolatricos. Idolatria se usa a menudo como equivalente, aunque no
sinénimo, de politeismo, paganismo o gentilismo, porque estas palabras designan actitudes

religiosas que implican la idolatria (2003, p. 22)

La referencia que se hace a extirpar como desarraigar o suprimir, jun-
to a la idea de malas yerbas, pone en evidencia la necesidad colonial de re-
emplazar las representaciones locales relacionadas con su mundo espiritual.
Aquellas, que estaban integradas con lo politico, lo productivo y lo social,
fueron reemplazadas por otras impuestas por la Iglesia Catélica. Por esto era
importante tener la tierra despejada, para que la accién de suprimir se pu-
diera realizar con éxito, hasta el punto de enajenar tales representaciones y
lograr que los mismos indios se refirieran a sus propias practicas como idola-

Epilogo (231



tria, como en el caso de Poma de Ayala. Por otra parte es importante aclarar el
origen europeo de estas practicas, utilizadas ya en la cristianizacién de cultos
griegos y romanos en Europa, puesto en evidencia cuando se menciona el
origen griego del término idolatria.

Como ya se Vvio, este primer momento de colonialidad, como demoniza-
ciéon de lo festivo, enajend y reemplazd todo un sistema de representaciones
que hacian a la reproduccién de la vida de aquellos pueblos y su nomenclatu-
ra fue reemplazada de manera forzada por la nocién de idolatria a lo largo de
tres siglos. Al mismo tiempo esta nocién contenia una connotacién de pecado
y se relacionaba con el mundo infernal, maligno, de dificil asimilacién, por su
légica dicotémica y antagénica, segin la cosmovisiéon de los pueblos andinos.
Es verdad que muchos de los rasgos y las practicas locales se camuflaron,
pero también es verdad que, con el transcurrir de los siglos, gran parte de las
representaciones se fueron asimilando a las de los conquistadores.

Actualmente podemos decir que entre el Taki Onqoy del siglo XVI°, las
sublevaciones indigenas de los siglos XVII, XVIII y XIX y la insurgencia festiva
de fines del siglo XX y principios del XXI'°, muchas de aquellas representacio-
nes y practicas han desaparecido o se han transformado, producto de dicha
enajenacién provocada por aquel proceso. Por esta razoén las referencias de
lo festivo, que actualmente estadn en las representaciones de gran parte de
la poblacién de las ciudades en Bolivia, tienen que ver con el folklore, con
el turismo, con la identidad o con la cultura popular y en ningin caso con
la insurgencia y la liberacion. Esto es justamente porque aquel proceso de
enajenacién, provocado por la colonialidad como demonizacién festiva, ha sido
desarrollado con el mayor de los éxitos.

Pero, una vez clarificado este proceso, una vez identificado aquel dispo-
sitivo de colonialidad como demonizaciéon de lo festivo, fundado inicialmente
en la enajenacién, es importante iniciar un movimiento que lo tensione y
vaya produciendo la des-enajenacion y se pueda recuperar el sentido libera-
dor de lo festivo y des-fetichizarlo del folklore, del turismo de la identidad y
de la cultura popular.

°  El Taki Onqoy traducido al espafol como “enfermedad del baile” y hace referencia a un proceso de insurgen-
cia ritual-festiva que tuvo un despliegue en la regién de Guamanga en el alto Pert en el siglo XVI. Segin
las ultimas hipdtesis, estos procesos insurgentes también se manifestaron entre los Soras asentados a los
pies de la Serrania Sagrada de los Urus, donde actualmente se asienta la ciudad de Oruro. Este es un tema
que cuenta con una abundante bibliografia. Segin De la torre (2004), Luis Millones fue el primero en sacar
a la luz las primeras informaciones archivisticas en el afio 1963. Ver también Millones (2007).

©  En otros trabajos se ha mencionado el proceso de insurgencia festiva, presente en el espacio festivo de
Oruro desde fines del siglo XX y principios del XXI, a partir del conflicto entre la entrada del carnaval y la
aparicion, desde el afio 1992, de la Anata, como Insurgencia Festiva Descolonizadora (Romero, 2009, 2012b,
2015).

232 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



Para esto un primer paso es poner en evidencia que el sustrato y el fun-
damento de esta nomenclatura, que folkloriza, mercantiliza y, sobre todo, obje-
tualiza han sido argumentados por la ciencia a partir del ego cogito, aunque
previamente ella haya sido impuesta por el ego conquiro'! en el proceso colo-
nial. Pero no solo eso, también hay que tomar en cuenta que aquella nomen-
clatura ha sido la que ha inundado nuestras representaciones de lo festivo
desde que se instald la nocién de idolatria. Ademéas debemos darnos cuenta
de que, cada vez que se nombran aquellas practicas como folklore, turismo,
identidad o cultura, seguimos demonizando y perdiendo el sentido liberador
de nuestras practicas festivas insurgentes.

Al tener conciencia de que cada uno de nosotros esta reproduciendo la
practica extirpadora, como enajenacién, fundada en el siglo XVI como ido-
latria por el régimen colonial y restituida como folklore, turismo, identidad
y cultura por el régimen republicano, debemos percatarnos de que es nues-
tra propia subjetividad interior la que esta reproduciendo la colonialidad en
nuestro mundo, es decir, a partir de nosotros mismos. Por ello pensamos que
es necesario sensibilizarnos, para producir nuestra propia transformacion
autoconsciente, recuperar los sentidos insurgentes y celebratorios de la vida
y, con estos, producir movimientos distintos hasta activar, en nuestras subje-
tividades, el dispositivo descolonizador de la des-enajenacién como proceso
que recupere los sentidos extraviados y ensucie y contamine aquella tierra
despejada, que anoran la colonialidad y la Extirpacién de Idolatrias.

Esto implica dar algunos pasos. Por una parte, trastocar la satanizacién,
la discriminacién y la racializacién contenidas en la nomenclatura moderna
occidental impuesta en los Andes desde 1532. Pero en este proceso lo funda-
mental no es utilizar la légica del colonizador, que es lo que se ha hecho hasta
ahora. No es posible des-satanizarse con el velo de una virtud beata disfraza-
da. No se puede superar la discriminacién discriminando lo propio, a costa de
transitar la racializacién produciendo nuestro propio blanqueamiento, me-
diante la reproduccién del racismo contra nosotros mismos, como si la salida
fuera “dar vuelta a la tortilla”. La des-enajenacién implica la profundizacién
de la ética de la vida. Esto significa recuperar nuestros demonios, aquellos
del mundo sobrenatural y también los del mundo de los humanos; ser y estar

' Laidea de sujeto consciente racional se funda en la nocién de ego cogito que encubre la perversidad des-
plegada varios siglos antes por el ego conquiro. Enrique Dussel aclara este proceso: “La expresion ontolégica
cartesiana (ego cogito) del siglo XVII fue anticipada por el ego conquiro, 0 ain mas politicamente ego domino al
Otro, al indio. El europeo, blanco, macho, posesor rapidamente de riquezas obtenidas por el dominio sobre
indios y esclavos africanos, culto en las ‘ciudades letradas’, hizo presente en la periferia colonial primero,
pero posteriormente en el interior de la misma Europa la auto-comprensién de ser el ‘Sefior’: dominus es
el que manda en ‘la casa’ (domus). El mundo comenzo a ser el hogar dominado por el europeo que durara
todavia tres siglos, hasta la revolucién industrial a fines del siglo XVIII, para doblegar igualmente al Asia”
(2008, p. 22).

Epilogo (233



con ellos y reconocernos como lo que somos: los discriminados y racializados
de siempre, pero ya no en la sumisién ni bajo la dominacioén, sino, mas bien,
mediante el empoderamiento y la liberacién.

Por otra parte, es fundamental comprender la evidente secuencia de
coyunturas surgida con el Taky Onqoy y desplegada después en las subleva-
ciones indigenas de los siglos XVII, XVIII, XIX, y entender la insurgencia fes-
tiva de fines del siglo XX y principios del XXI en el espacio festivo de Oruro,
tomando en cuenta su importancia, para re-direccionar el sentido hacia un
Horizonte Histérico distinto, que ha estado presente en los Andes en todas
aquellas coyunturas que, por la enajenacién, en muchos casos no hemos po-
dido ver. Junto con esto, es también importante apropiarnos del sentido libe-
rador de estas coyunturas y, al mismo tiempo, alimentar con €l los procesos
y las practicas actuales. Finalmente, por ejemplo para el caso de la ciudad de
Oruro, hay que revertir la nocién de fiesta como carnaval colonial encubridor,
haciendo evidentes la dindmica festiva y sus multiples movimientos, como
insurgencia festiva descolonizadora.

DE LA MERCANTILIZACION DEL ESPECTACULO A LA
REDISTRIBUCION DE LOS AFECTOS

Como se hizo en el titulo anterior, para ilustrar algunos pasos posibles
que ayuden a transitar de la mercantilizacién del espectaculo hacia la redistri-
bucion de los afectos, nuestra reflexién se sita en el espacio festivo desplegado
en la ciudad de Oruro, pero alimentado por las celebraciones rituales de las
comunidades de los descendientes de Urus, Soras y Kasayas, en la Serrania
Sagrada de los Urus. La dinamica festiva en Oruro, encublerta como “carna-
val”??, ademas de haber sido objeto de un proceso de demonizaciéon durante
siglos, como ya se mostrd, también ha sido sometida a dispositivos de mer-
cantilizacién. En este subtitulo nos ocupamos de hacer evidente este proceso
y al mismo tiempo planteamos algunas posibilidades de salida de este modo
de colonialidad.

Las primeras referencias escritas acerca de la dindmica festiva en Oru-
ro en el tiempo de la republica datan del siglo XIX. El 11 de febrero de 1893,
a proposito de los dias de carnaval se decia: “esta tarde tienen costumbre la
gente plebe y los mineros hacer su entrada organizando comparsas de baile
de distintas clases, celebrando la festividad de la Virgen del Socavén” (Cajias,

2 En el espacio festivo de Oruro, a pesar del despliegue de diferentes formas festivas, las que en su mayoria
responden a un Horizonte de Sentido no-moderno, por la mentalidad colonial presente se denomina a todo
este proceso complejo como carnaval.

234 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



2011, p. 15). Ya para inicios del siglo XX, en el periédico “La Evolucién” del 23
de febrero de 1901, se menciona: “en las fiestas de Carnaval el pueblo obrero
se ha divertido a su satisfaccién y como de costumbre, con los tradicionales
danzantes y las estupendas ch’allas” (Cajias, 2011).

Estas referencias, que aluden a la poblacién subalterna como gente ple-
be, mineros, pueblo obrero, entre otros epitetos, son algunos denominativos
para aquella poblacién que, segun la fuente, celebraba el carnaval. Se trataba
de personas que, teniendo origen indigena, se habian asentado en la ciudad y
habian transformado sus actividades productivas en relacién con el potencial
econémico de la ciudad. Sin embargo, aquella poblacién, que no era o no que-
ria ser considerada subalterna, tenia sus propias actividades, que emulaban
las desarrolladas en Europa, como referentes de la época. Entonces, la dina-
mica festiva desplegada anos mas tarde haria visible sus propias contradic-
ciones. Para el ano 1918 se cuenta que:

El domingo de Carnaval la entrada era encabezada por las principales autoridades. Detras
venian las comparsas integradas por jovenes damitas de distinguidas familias. Lucian
elegantes disfraces. Las comparsas de “bailes populares”, conforme al Art. 13 de la Orde-
nanza Municipal, estaban prohibidas de ingresar a la Plaza “10 de febrero” bajo amenaza
de pagar fuerte multa. Los “diablos” que eran pobres realmente en esos dias, no eran
tomados en cuenta en la fiesta del dios Momo. Pertenecian a los conjuntos danzantes
como los “incas”, que bailaban en una festividad de caracter religioso, para la Virgen de la
Candelaria. (Fajardo, 1989, pp. 19-20)

Este ambiente contradictorio, discriminador y racista, en su propia dina-
mica fue generando ciertas transformaciones y cada vez mayor expectativa en
la poblacién local de la ciudad. Posteriormente, con la invasién a los espacios
festivos-rituales de los indios por alguna poblacién citadina, en el ano 19443,
se produjo un acontecimiento que inicidé un proceso de transformacién. Pero

¥ En 1944, afio en el que se vivia la consecuencia fundadora de la Guerra del Chaco para la idea de Nacién en
Bolivia, bajo la presidencia de Gualberto Villarroel, se convocé a un festival nacional de danzas indigenas
en el estadio Hernando Siles de la ciudad de La Paz (Cazorla, 2012). Al mencionado festival se habia invi-
tado a la diablada de los mafiazos para que participara junto con la gran variedad de danzas indigenas de
Bolivia, lo que causé gran expectativa en la poblacién, hasta llenar por completo el estadio, queddndose
mucha gente sin poder ver el espectaculo. Esto motivo que se repitiera la demostracién de la Diablada por
varios dias. En aquel tiempo, algunos jévenes, ajenos al gremio de los mafazos, ya eran parte de la danza y
las contradicciones entre horizontes de sentido de manazos y jovenes citadinos se hicieron evidentes. Para
los primeros aquel acontecimiento significaba seguir siendo marazo y reproducir la danza como parte de
una celebracién ritual, asi fuera extemporanea; mientras para los segundos surgia la posibilidad de ganar
dinero con el espectaculo. Este hecho motivé a los jévenes a tomar las riendas del conjunto de diablos y el
rechazo y expulsién de estos, por parte de los manazos, gener¢ la fundacién de dos nuevas diabladas. La
motivacién ya no era la celebracién ritual; en este caso se trataba de una nueva motivacién: la ganancia
de dinero, asi el interés mercantil marcé un momento de transicién importante en la dinédmica festiva de
Oruro.

Epilogo (235



fue recién durante las Gltimas tres décadas del siglo XX cuando se suscito el
proceso acelerado de des-indianizacion de lo festivo. Se trataba de una especie
de blanqueamiento de aquella fiesta de indios, como parte de los procesos de
nacionalizacién™ y estrategia de homogenizacion de lo diferente.

Aquel blanqueamiento, a manera de limpieza, habia generado las con-
diciones iniciales de introduccién al mercado, todavia marginal, del producto
Carnaval de Oruro. Fue en los ultimos anos de la década del setenta cuando,
en pequena escala, se consolidé la colonialidad como mercantilizacion de lo
festivo, que se aceleraria progresivamente hasta terminar el siglo XX y en la
primera década del siglo XXI.

Aquellas celebraciones rituales, todavia presentes en la dindmica fes-
tiva de Oruro, de ser practicas discriminadas, racializadas y rechazadas por
una caricatura de aristocracia urbana, fueron maquilladas e incorporadas en
una idea colonial de carnaval®. Esta sirvié para convertir una marginal fiesta
de indios en el hecho festivo mas comercializado del pais, y asi se produjo una
transformacién acelerada, en la que la complejidad de lo festivo fue objeto de
diseccién, fragmentacion, seleccién y elitizacidén. Actualmente, el resultado
final de este proceso se lo nombra con el adjetivo universalizado de paquete
turistico.

Por otra parte, esta misma dinamica y sus transformaciones acompa-
naron, a su modo, los procesos politicos y la movilidad social en el pais®®. En-
tonces aquella pequena fiesta patronal —curiosamente adosada a las fechas
movibles del carnaval en Oruro y contaminada con practicas ancestrales—
contenia un sentido insurgente. En la l6gica de la celebracién de la primera
cosecha, la Anata reproducia un sentido festivo orientado por la racionalidad
de la vida y era protagonizada exclusivamente por personas pertenecientes a
los gremios de la ciudad, denominadas la plebe. Este espacio poco a poco fue
siendo invadido por algunos jovenes aventureros pertenecientes a familias
consideradas de clase alta, con practicas afines al modo de vida aristocratico
de las grandes ciudades.

La invencién de la Nacién (Anderson, 1993) en Bolivia es un tema no resuelto y todavia en conflicto. Sin
embargo, en el siglo XX se dieron escasos y precarios intentos, guiados por los administradores del Estado,
por tomar aquellas practicas denominadas folklore y asumirlas como simbolos nacionales. Uno de los
referentes mas importantes en estos procesos fue lo que actualmente y desde algunas décadas atras se
conoce como Carnaval de Oruro.

> Nos referimos al carnaval como una idea muy particular: aquella construida como representacién por las
élites de aquella época en Oruro, que reproducia, a su modo, una construcciéon procedente de otra idea de
carnaval construida en Europa en el proceso de imposicién del cristianismo.

¢ El acontecimiento politico fundante para Bolivia, la Guerra del Chaco, y su posterior desenlace en la Re-
volucién Nacional de 1952, tuvo su acompanamiento en el proceso de transformacién de las diabladas.
Luego, la implantacién del Plan Céndor y la posterior consolidacién del modelo neoliberal repercutié en
los conflictos de la Morenada Central a fines de los noventa (ver Romero, 2012) y en la creacién y difusién
de nuevas danzas, sobre todo Caporales y Tinkus, en Bolivia y en los paises vecinos (Romero, 2009).

236 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizaciéon



Como se puso en evidencia con la recolocacién de algunos circulos so-
ciales y la organizacién de dos nuevas diabladas, el ano 1944 marcé un hito
en la dindmica festiva de Oruro. Se trataba de un tiempo post-Guerra del
Chaco y pre-Revolucién Nacional que, como acontecimiento politico, produ-
jo clertas transformaciones importantes en Bolivia y en la mentalidad de sus
habitantes.

Las transformaciones conectadas con aquel acontecimiento fundacio-
nal para la Nacién boliviana, la Guerra del Chaco, cobrarian mayor relevancia
en los anos setenta. En esta década, de forma irreverente frente a las practi-
cas rituales andinas y la estructura patriarcal moderna/colonial, con la pre-
sencia masiva de la mujer en la denominada por aquellos anos Morenada
Central Oruro® se impuso la presencia femenina. Esta participacién activa en
la danza, en pocos anos transformoé el canon estético dominante y los senti-
dos de lo festivo, presentes hasta aquel momento en Bolivia y en los paises
vecinos. Fue un momento liberal, presente con toda su carga ideolégica en la
dindmica festiva de Oruro

Al terminar los anos setenta, la dinamica festiva se habia complejizado
aln mas y nuevas danzas inyectaron otros sentidos. Ya no eran solamente los
indios urbanos, reprimidos, racializados y discriminados los que persistian
de manera tozuda en reproducir sus practicas en unos pocos y reducidos
conjuntos. En ese tiempo las clases medias urbanas se mostraban en algunas
diabladas y las mujeres, de forma masiva, en morenadas y diabladas, pero
también los jévenes universitarios habian creado nuevas danzas afines a sus
representaciones culturales y politicas. Awatiris*®, caporales?® y Tinkus? ha-
clan evidente un nuevo entramado politico que se reproducia en la dindmica
festiva de Oruro.

Con todo esto, la representacién de la Nacién en lo festivo se hacia cada
vez mas evidente. La dinamica ya no era solamente local. De afio en ano, en las
ultimas décadas del siglo XX, se habia forjado una especie de turismo nacional

¥ La Guerra del Chaco fue un acontecimiento fundador en que los bolivianos iniciaron la construccién de
una idea de nacién (Zavaleta, 1986) y fue la primera vez en la que habitantes de distintas regiones de
Bolivia compartieron un sentido de nacién enfrentando a un “enemigo” comun, en este caso el ejército
paraguayo. A partir de este acontecimiento se produjo la emergencia de lo que Zavaleta (1986) denominé
lo “nacional Popular” en la Revolucién Nacional de 1952.

®  Este conjunto, por el conflicto colonial, en el aflo 1992, sufrié un proceso de fragmentacién. Actualmente
ha dado lugar a dos morenadas distintas: una, la Morenada Central Oruro, identificada con la poblacién
mestiza de la ciudad y la otra, la Morenada Central Fundada por la Comunidad Cocani, identificada con los
aymaras comerciantes de coca.

Alegoria de los pastores del altiplano.

2 Representacién del caporal que controlaba a los negros esclavos traidos del Africa.

2 Folklorizacién del ritual del Tinkuy. Este ritual es una entrega al dolor expresado en el encuentro-enfrenta-
miento entre comunarios de dos parcialidades de un Ayllu: la parcialidad de arriba y la de abajo.Y la danza
no tiene ninguna relacién con el proceso ritual.

Epilogo (237



que, a falta de televisién, habia sido convocado, sostenido y difundido por los
vinculos familiares de los orurenos. Aquellas redes familiares, en las que los
lazos de afecto y fraternidad servian como movilizadores para la vida, habian
iniciado un proceso que seria tomado luego por empresas especializadas, y asi
se iniciaria una escalada sin retorno de la mercantilizacién de lo festivo.

Antes de esta, no existian reglamentos ni mecanismos de control. Todo
era espontaneo. Los vecinos de cada cuadra por la que pasaba la entrada del
carnaval se organizaban para adornarla. Era una especie de competencia. Asi,
todo el Recorrido quedaba muy bien decorado con arte y arquitectura efime-
ra. En este contexto, poco a poco empezaron a aparecer pasacalles con pro-
pagandas de productos, entre los que sobresalian los de bebidas y, en pocos
anos, la Cerveceria Boliviana Nacional con su producto Pacena, acaparé estos
espacios, y los vecinos nunca mas se ocuparon de producir su propio arte y
arquitectura efimera.

Fue también en los setenta cuando se inici6 la venta de metros lineales
para tener el derecho sobre un determinado espacio en la acera de una de
las calles por las que pasaba aquella entrada de conjuntos. Antes de esto, los
vecinos de las casas adyacentes ponian unas cuantas sillas, y con eso bastaba
para la demanda de espectadores, que generalmente era la familia local, los
amigos y parte de la familia extendida que llegaba de otras ciudades para
los carnavales. Pero en pocos afios esto no fue suficiente. Aunque la légica
en aquellas décadas (setenta, ochenta) todavia era familiar, la presencia de
espectadores fue creciendo. El incremento sostenido de parientes y méas ami-
gos obligd a las mismas familias a la construccién de graderias. Se trataba de
esfuerzos de familias de clase media, para poder acoger a més personas con
las cuales se compartia aquel ambiente, todavia familiar. En una gran convi-
vencia del barrio, los vecinos compartian entre si, se invitaban tragos y comi-
das, conocian a los parientes que llegaban y a los parientes de los vecinos. Al
ritmo de diabladas y morenadas, los afectos desbordados se multiplicaban en
el ambiente festivo.

Sin embargo, al terminar aquella década y en el inicio de los anos
ochenta, cada asiento (espacio individual para sentarse en la graderia) empe-
z6 a tener valor comercial. Fue el inicio de la presencia de los mercaderes de
siempre, quienes, en pequena escala y con mentalidad provinciana en aquel
inicio, desarrollaron un proceso que actualmente pareceria no tener retorno.
Con esto se profundizé el vaciamiento epistémico desarrollado en el momen-
to colonial siglos atrés.

La nocién de sponsor o patrocinador empez6 a tener vigencia entre los
organizadores de la entrada del carnaval y la Cerveceria Boliviana Nacional,
con la imagen de Pacefia, empez6 a monopolizar el paisaje visual de la Entra-

238) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizaciéon



da. Actualmente nadie sabe cudnto pagan o cuanto cobran por ello, pero ya
son cerca de cuarenta anos de que aquella imagen de Pacena es parte de la
dinamica festiva y, obviamente, esta es la bebida que mas se consume duran-
te el desarrollo de la Entrada. Asi la racionalidad de la vida fue anulada por
la racionalidad instrumental contenida en la légica del mercado capitalista.

Toda esta circunstancia de monopolio comercial puso en evidencia la
incapacidad del Estado para apropiarse de los simbolos de la Nacién, produ-
cidos como folklore, mientras que la sagacidad de los mercaderes del turismo
y de la cultura manipula aquel imaginario para su beneficio. Ellos son los que
se apoderan de la mentalidad y de los intereses provincianos de la poblacién,
también responsables de la organizacién de la Entrada de los conjuntos?,
que hasta la fecha disputan con el Estado la organizacién del evento para
beneficio de aquella transnacional de la cerveza. En los ultimos anos, nuevos
actores compiten por cooptar lo festivo: se trata de las transnacionales de
telefonia moévil y telecomunicaciones. En corto tiempo, estas transnaciona-
les de telefonia inyectaron un nuevo modo de apropiarse del espacio festivo,
mucho mas agresivo. Lo que la mentalidad provinciana de los organizadores
no pudo hacer, lo hizo la racionalidad instrumental de la mercadotecnia y
del monopolio transnacional. Y, en concordancia con el patrén de poder do-
minante de la modernidad/colonialidad, en pocos afos, no més de cuatro,
transformaron el escenario de la plaza principal de la ciudad en funcién de
sus intereses.

Estos “mercaderes de la fiesta” consolidaron la separacién del espacio
entre actores y espectadores. Ampliaron las dimensiones de estos ultimos,
por ser quienes generan la ganancia, y les dieron mejores estandares de con-
fort e invadieron la zona para la danza. Invirtieron mayores recursos en sis-
temas de seguridad y control y modificaron la dindmica festiva producida
por jévenes de todo el pais que saturaba las antiguas graderias de la ACFO
y, al mismo tiempo, compartian danza y regocijo con los danzarines. Aquella
nueva infraestructura impidié que esta dinamica se siguiera reproduciendo
del mismo modo.

La intervencién de las corporaciones produjo la enajenacién del sentido
festivo de la Entrada y se impuso un sentido comercial. Se produjo un objeto
turistico y con esto se transformé un espacio de convivencia festiva, con altos

22 Nominalmente existe una instancia interinstitucional que se encarga de la organizacién de este evento.
Este comité esta integrado por el Gobierno Municipal, la Asociacién de Conjuntos del Folklore de Oruro
(ACFO) y el Comité de Etnografia y Folklore de Oruro. Sin embargo, la institucién que ha monopolizado
la negociacién con el sponsor y que se beneficia econémicamente es la ACFO. Ademas, entre el Gobierno
Municipal y la ACFO se dividen los ingresos percibidos por el alquiler de los espacios para los espectadores
de la Entrada. De todo es te flujo de dinero, la comunidad no cuenta con informacién y en las instituciones
tampoco esta disponible.

Epilogo (239



niveles de disfrute compartido, en un espacio vacio en el que quien se ocupa
de elevar el nivel de expectativa y euforia, reemplazando a las danzas locales,
es un disc jockey, que hace de animador y motiva al piblico con musica des-
contextualizada, aquella que se escucha en las discotecas de moda.

Todas estas transformaciones producidas por la modificacién en el es-
pacio de la danza influyeron también en la transformaciéon de las practicas
de los danzarines. Con la introduccién de la mercantilizacién de lo festivo se
habia quebrado algo en la dinamica festiva de Oruro. Aquello que hasta los
afios ochenta todavia se compartia de manera masiva estaba desapareciendo.

Las practicas celebratorias ancestrales, que relataba Huaman Poma
haciendo énfasis en el compartir de la comida y la bebida, estaban también
presentes en la dindmica festiva de Oruro. En los momentos previos al inicio
de la Entrada, y luego de la llegada al Templo del Socavon, los danzarines
se ocupaban de compartir su comida y bebida entre ellos, y morenos, inkas,
kullawas, diablos y llameros se abrazaban, compartian agua ardiente y me-
rienda y expresaban sus mejores deseos, para su gremio y el de los otros. Toda
esta forma de compartir afectos para la reproduccién de la vida, con la trans-
formacién de la fiesta en espectaculo mercantilizado, estaba desapareciendo.

Aquellos eran los momentos de “convite” que, de alguna manera, to-
davia estaban presentes cuando nos toco ser parte de la dinamica festiva en
la diablada. Al llegar con el cansancio al Templo y suspenderse la careta de
varios kilos de peso, luego de una experiencia personal y colectiva Unica, mas
alla de la afinidad institucional con lo catélico, se generaba una atmosfera es-
piritual profunda e inmensa en la que uno necesitaba abrazary ser abrazado
y compartir los afectos y los buenos deseos, para luego compartir la comida y
la bebida y al mismo tiempo hidratar el cuerpo y alimentarlo.

La danza-ritual provocaba una catarsis dificil de explicar y no era por el
espectéaculo ni por la mirada del publico; era una euforia colectiva que movi-
lizaba el espiritu al ritmo cadencioso y ensordecedor de las bandas, que nos
colocaba en otra dimensién donde lo espiritual y lo festivo hacian evidente
la necesidad de hacerse parte de la danza ritual colectiva, en la que se borra-
ba la racionalidad instrumental por otra racionalidad, la de los afectos y del
compartir.

Sin embargo, la colonialidad, expresada como mercantilizacién de lo
festivo, poco a poco, se apropié también del espacio de los danzarines. Este
fue siendo invadido por la subjetividad de personas, motivadas méas por la
imagen y su exteriorizacién en el espectaculo que por la exteriorizacién de
sus afectos. Actualmente aquellos abrazos y convites al llegar al Templo han
sido reducidos en alto grado.

240) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



Ahora las relaciones de reciprocidad, fundamentales para reproducir
la danza-ritual en cada conjunto, han sido reemplazadas por relaciones mo-
netarias movilizadas por el contrato. Esto ha producido una serie de transi-
ciones. Por ejemplo, la organizacién de cada conjunto, que antes recaia en la
familia del Pasante, ha sido reemplazada por un Directorio, y el compartir en
comunidad, como una accién que diluye al individuo en el movimiento colec-
tivo del grupo y que era la motivacién principal por la danza, ha sido reem-
plazada por una catarsis que exalta la corporalidad individual y la proyecta
en un sentido de figuracién que muestra a un individuo que intenta sobresalir
por encima del grupo, trascendiendo y anulando el sentido de la comunidad
gremial que los acogié.

Este dispositivo de la colonialidad, que ha transformado en mercancia
aquel impulso por dar, recibir y devolver y ha condenado a los afectos y a los
convites al olvido, es dificil ponerlo en evidencia entre los participantes ac-
tuales de la fiesta, que se sienten estrellas de un reality show imaginario por el
solo hecho de, como dicen ellos, bailar en el Carnaval de Oruro.

Entonces, para trascender la mercantilizacién de lo festivo es funda-
mental un acto de reflexién y de autoconciencia que sirva para sensibilizar en
la posibilidad de recuperar los afectos y los ciclos de reciprocidad con la natu-
raleza, con los seres sobrenaturales y con nuestros semejantes, los humanos.
Esta reflexion deberia conducir a la recuperacion de aquellos sentimientos de
amor y de afecto en el proceso festivo. Un itinerario posible para producir esta
reflexién y autoconciencia puede delinearse a partir de: 1) la comprensién
de la distincién entre dindmica festiva y carnaval, 2) visualizar las tensiones
contenidas en la dinamica festiva, entre Anata y carnaval y entre los horizon-
tes de sentido contenidos en cada uno de estos componentes, y 3) discernir la
importancia politica global actual de la reproduccién de uno o de otro de los
sentidos contenidos en cada uno de estos horizontes.

Més alla de que este itinerario sea el correcto o no, lo que se intenta
delinearse aqui es alguna posibilidad inicial de revertir aquella evidente mer-
cantilizacién de lo festivo como espectaculo. Si esta reversion tendria alguna
probabilidad de ser parte de la dinamica festiva, tal itinerario podria situarnos
en un nuevo contexto de redistribucion de los afectos y esta seria una nueva
alternativa a la des-mercantilizacién y su consecuencia: la descolonizacion.

CONCLUSIONES

Estas dos ideas expuestas contienen un argumento que puede per-
mitirnos iniciar un proceso por medio del cual des-objetualizar la fiesta y

Epilogo (241



recomponerla como dinamica festiva. Esta es contenedora de una serie de
tensiones que deberan primero ser detectadas en sus sentidos coloniales y/o
descolonizadores presentes y posteriormente hacerlas evidentes. Por lo ante-
rior, afirmamos que la demonizacién festiva ha servido para enajenar de la
subjetividad de la poblacién de los Andes bolivianos el sentido festivo-ritual
de reproduccién de la vida. Si bien este sentido todavia esta presente, por la
enajenacién aparece encubierto e invisibilizado, esto es, enajenado por otras
representaciones que encubren aquellos procesos celebratorios ancestrales
reproducidos hasta ahora. Este sentido colonial de transformacién de aque-
llos procesos ha reemplazado aquellas representaciones por otras, sataniza-
das, inferiorizadas y racializadas.

En el mismo sentido anterior, podemos afirmar que la mercantilizaciéon
festiva, como colonialidad, ha anulado el intercambio y la redistribucién de
los afectos y ha reemplazado sus practicas por relaciones monetarias y de
contrato, contenidas en la idea de espectéaculo, con la cual imponen referen-
tes de oferta y demanda por encima de los de reciprocidad.

Si bien, en esta reflexion, la demonizacién de los procesos celebrato-
rios y la mercantilizacién del espectaculo han sido detectados y enunciados
como dispositivos de la colonialidad festiva, la modernidad/colonialidad y su
particular cualidad encubridora hacen que la dominacién colonial se re-aco-
mode y se reconstituya en cada momento; por esto, una tarea fundamental
de descolonizacion en general y de descolonizacién de lo festivo en particular
es detectar y enunciar, de manera continua y constante, otros posibles dispo-
sitivos encubiertos.

242 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



Referencias

Alban, A. (2013). Pedagogias de la re-existencia. Artistas indigenas y afrocolombianos. En C. Walsh
(ed.), Pedagogias decoloniales: Prdcticas insurgentes de resistir, (re)existir y (re)vivir (pp. 443-468).
Quito: Abya-Yala.

Alban, A. (2007). Tiempos de zango y de guampin: transformaciones gastronémicas, territoria-
lidad y re-existencia socio-cultural en comunidades afro-descendientes de los valles in-
terandinos del Patia (sur de Colombia) y Chota (norte del Ecuador), siglo XX. Tesis de
Doctorado en Estudios Culturales Latinoamericanos, Universidad Andina Simén Bolivar,

Area de Estudios Sociales y Globales, Ecuador.

Alb¢, Javier (1987). Nuestra identidad a partir del pluralismo en la base. Autodeterminacién, 4 (87-
88) (diciembre-abril). La Paz.

Amoro6s, C. (1991). Hacia una critica de la Razén Patriarcal. Barcelona: Anthropos.

Anderson, B. (1993). Comunidades imaginadas. Reflexiones sobre el origen y la difusién del nacionalismo.

México: Fondo de Cultura Econdémica.

Anteproyecto de Ley Marco de Culturas (2015). Gobierno de Bolivia, Ministerio de Culturas y Tu-

rismo. En linea:
http://www.minculturas.gob.bo/images/stories/anteproyecto/ant_leycult.pdf
Apel, K. (1994). Semiética Filoséfica. Buenos Aires: Almagesto.
Apel, K. (1991). Teoria de la verdad y ética del discurso. Barcelona: Paidés; ICE-UAB.
Apel, K. (1985). La transformacion de la filosofia. Madrid: Taurus.
Apel, K.y E. Dussel. (2005). Etica del Discurso. Etica de la Liberacién. Madrid: Trotta.
Arriaga, P.]. (2002). La extirpacion de idolatria en el Perti [1564-1622]. En linea:
http://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmch70c7
Attali, J. (1995). Ruidos. Ensayo sobre la economia politica de la muisica. México: Siglo XXI.
Baptista, M. (1977). La politica cultural en Bolivia. Paris: UNESCO.

Bautista, J. J. (2014). ;Qué significa pensar desde América Latina? Madrid: Akal.

Referencias (243



Bautista, J. J. (2013). Hacia una critica-ética de la racionalidad moderna. La Paz: Rincon.
Bautista, J. J. (2012). Hacia la descolonizacion de la ciencia social Latinoamericana. La Paz: Rincén.
Bautista, J. J. (2007). Critica de la Razdén Boliviana. La Paz: Tercera Piel.

Bejarano, S. (2011). Participando en la accién educadora. En Memoria del Proyecto Fortalecimiento de
las Artes. Recuperacion y sensibilizacion de los valores interculturales. (pp. 15-21). La Paz: Ministe-

rio de Culturas, Estado Plurinacional de Bolivia; Organizacién de Estados Iberoamericanos.

Constitucién de la Unesco (1945) En linea: http://portal.unesco.org/es/ev.phpURL_ID=15244&URL_
DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html.

Constitucién Politica del Estado Plurinacional de Bolivia (2009). En linea: http://www.harmonywithna-

tureun.org/content/documents/159Bolivia%20Consiucon.pdf

Bouysse-Cassagne, T. (2004). jCuidado: Un diablo puede siempre esconder otro! Acerca de la in-
troduccién de las imagenes del infierno entre los indios del altiplano boliviano. D’Orbigny.

Miradas cruzadas de Europa y América Latina, 0: 53-70.
Cajias de la Vega, F. (2011). El Carnaval de Oruro de 1783. Historias de Oruro, 10: 7-20.

Castaneda, F. (2001). La Cruz y la Espada: Filosofia de la guerra en Francisco de Vitoria. Historia
Critica, 22.

Castro-Goémez, S. (2005). La hybris del punto cero: ciencia raza e ilustracion en la Nueva Granada (1750-

1816). Bogota: Pontifica Universidad Javeriana.

Cazorla, F. (2012). El paso centenario de la Gran Tradicional Auténtica Diablada Oruro. Historias
de Oruro, 13: 9-17.

Cazorla, M. y . Cazorla (2005). La “Fraternidad” en su historia. En C. Santillan (ed.), EI Carnaval de
Oruro IV (pp. 105-121). Oruro: Latinas.

Cieza de Ledn, P. (1987). Crénica del Perti [1553]. Lima: Pontificia Universidad Catolica del Peru.
Cobo, B. (1964). Historia del Nuevo Mundo (1653). Madrid: Atlas.

Condarco, R. (1970). El escenario Andino y el hombre. La Paz: Renovacién.

Condarco, R. y J. Murra (1987). La teoria de la complementariedad vertical-ecosimbiética. La Paz: Hisbol.

Cordero, M. (2012). Rol de la Compaiiia de Jesus en las visitas de idolatrias. Lima. Siglo XVII. Anua-
rio de Historia de la Iglesia. En linea: file:///D:/Usuario/Downloads/Dialnet-RolDeLaCompa-
niaDeJesusEnLasVisitasDeldolatrias-3915383.pdf

Chukwudji, E. (2001). El color de la razén. Las ideas de “raza” en la Antropologia de Kant. En W.
Mignolo (ed.), Capitalismo y geopolitica del conocimiento: El eurocentrismo y la filosofia de la libe-
racion en el debate intelectual contempordneo (pp. 201-251). Buenos Aires: Ediciones del Signo.

De Arriaga, J. (1621). Extirpacién de la Idolatria del Pirti. Lima: Gerénimo Contreras.

De Jerez, F. (1534). Verdadera relacion de la Conquista del Perti. En linea: http://www.biblioteca-an-
tologica.org/wp/uploads/2009/09/XEREZ-Verdaderarelaci%C3%B3n-de-la-conquis-
ta-del-Per%C3%BA-YAL.pdf

244 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



De la Torre, A. (2004). Movimientos milenaristas y cultos de crisis en el Perti. Andlisis histérico y etnoldgico.

Lima: Pontificia Universidad Catélica del Peru.
Dufourcg, N. (1963). Breve historia de la musica. México: FCE.
Dussel, E. (2009). Politica de la liberacién. Arquitecténica. Madrid: Trotta.

Dussel, E. (2008). 1492. El encubrimiento del Otro. Hacia el origen del “mito” de la modernidad. La Paz:
Vicepresidencia del Estado Plurinacional de Bolivia.

Dussel, E. (2007a). Materiales para una Politica de la Liberacién. México: Plaza y Valdés.

Dussel, E. (2007b). Politica de la Liberacién. Historia Mundial y Critica. Madrid: Trotta.

Dussel, E. (2006). Filosofia de la cultura y la liberacién. México: UACM.

Dussel, E. (2003). Europa, modernidad y eurocentrismo. En E. Lander (ed.), La colonialidad del sa
ber eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas (pp. 41-53). Buenos Aires:

CLACSO.

Dussel, E. (2000). Etica de la liberacién en la edad de la globalizacién y de la exclusién. Madrid:
Trotta.

Dussel, E. (1992). 1492. El encubrimiento del otro. Hacia el origen del “mito” de la modernidad. La Paz:

Plural; Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educacién UMSA.
Dussel, E. (1980). La pedagogia Latinoamericana. Bogota: Nueva América.
Dussel, E. (1980). De la erdtica a la pedagdgica. México: Edicol.

)-

(
(
Dussel, E. (1977). Introduccién a una filosofia de la liberacion latinoamericana. México: Extemporaneos.
Dussel, E. (1974). Método para una Filosofia de la Liberacion. Salamanca: Sigueme.

Dussel, E. (1973). Para una Etica de la Liberacion Latinoamericana. Cérdoba: Siglo XXI.

Duviols, P. (2003). Procesos y visitas de idolatrias. Cajatambo, siglo XVII. Lima: Pontificia Universidad

Catodlica del Pert; Instituto Francés de Estudios Andinos.

Duviols, P. (1971). La lutte contre les religions autochtones dans le Pe’rou colonial. L'extirpation de L'ido-

liitrie entre 1532 et 1660. Travaux de 1'Institut Francais d'Etudes Andines 13. Paris-Lima.
Erbol digital (2015). Gonzales: “Basta de trago, basta de entradas folkléricas”. 12 de octubre.

En linea: http://www.erbol.com.bo/noticia/social/12102015/gonzales_basta_de_trago_basta_de_

entradas_folkloricas
Escobar, A. (2007). La invencién del Tercer Mundo. Caracas: El Perro y la Rana.
Estenssoro Fuchs, J. C. (1992). Los bailes y el proyecto colonial. Revista Andina 10 (2): 353-389.
Fajardo, J. (1989). Oruro del 900. Oruro: Universidad Técnica de Oruro.
Fanon, Frantz (2009). Piel negra, mascaras blancas. Madrid: Akal.
Friedrich, O. (1965). El nuevo libro de ballet. Buenos Aires: Editorial Universitaria.
Fuentes, C. (1971). Todos los gatos son pardos. México: Siglo XXI.
Garcia, A. et al. (2000). El retorno de la Bolivia plebeya. La Paz: Muela del Diablo.

Referencias (245



Grosfoguel, R. (2012). El concepto de “racismo” en Michel Foucault y Frantz Fanon: ;Teorizar desde

la zona del ser o desde la zona del no-ser? Tabula Rasa: Revista de Humanidades, 16: 79-102.

Grosfoguel, R. (2006). La descolonizacién de la economia politica y los estudios postcoloniales.
Tabula Rasa: Revista de Humanidades, 4: 17-48

Guggenberger, A. (1979). Existencia. En H. Fries (ed.), Conceptos fundamentales de la Teologia I. (544-
551). Madrid: Cristiandad.

Guillot, G. y P. Germaine (1974). Gramdtica de la danza cldsica. Buenos Aires: Hachette.
Heidegger, M. (2003). Ser y Tiempo. Madrid: Trotta.

Hegel, G. (1978). Necesidad y fin del Arte. En A. Sanchez (ed.), Textos de estética y teoria del arte (pp.

71-80) México: Universidad Nacional Auténoma de México.

Hernandez, O. (2016). Los mitos de la musica nacional. Poder y emocion en las musicas populares colom-

bianas. 1930-1960. Bogota: Pontificia Universidad Javeriana.
Hernandez, O. (2005). El sonido de lo otro. Cuadernos de musica, artes visuales y artes escénicas, 1 (1): 4-22.
Hinkelammert, F. y H. Mora (2009). Hacia una economia para la vida. Bogoté: Proyecto Justicia y Vida.
Hinkelammert F. (1996). El Mapa del Emperador. San José: D.E.L
Hinkelammert, F. (1995). Cultura de la esperanza y sociedad sin exclusién. San José: D.E.L
Hinkelammert, F. (1974). Dialéctica del desarrollo desigual. Buenos Aires: Amorrortu.
Klein, N. (2008). La doctrina del Shock. El auge del capitalismo del desastre. Buenos Aires: Paidos.

Lambuley, E. (2014). Corposonoridades, identidades y territorios. Aproximaciones desde los es-
tudios culturales. En S. Romero y P. P. Gémez (eds.), Estudios artisticos: trayectos y contextos.
Bogotéa: Universidad Distrital Francisco José de Caldas.

Lander, E. (comp.) (2003). La Colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas lati-

noamericanas. Buenos Aires: CLACSO.

Levin, D. M. (2001). Los filésofos y la danza. A Parte Rei. Revista de filosofia, 14. En linea: http://serbal.

pntic.mec.es/~cmunoz11/levin.pdf.

Maldonado, N. (2007). Sobre la colonialidad del Ser: Contribuciones al desarrollo de un concepto.
En S. Castro-Gémez y R. Grosfoguel (eds.), El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad
epistémica mds alld del capitalismo global (pp. 127-167). Bogota: IEScCO, Instituto Pensar, Siglo
del Hombre.

Mancilla, H. (1999). Espiritu critico y nostalgia aristocrdtica. Ensayos dispersos sobre las limitaciones de
la modernidad. La Paz: CIMA.

Martel, F. (2011). Cultura Mainstream. Cémo nacen los fendmenos de masas. Barcelona: Taurus.

Martin, M. C. (2008). Prélogo. En J. C. Vilcapoma (ed.), La danza a través del tiempo en el mundo y en los

Andes. Lima: Universidad Nacional Agraria La Molina.

246) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizaciéon



Martinez de Codes, R. (1990). La reglamentacién sobre idolatria en la legislacién conciliar limense
del s. XVI. En VV.AA., Evangelizacién y Teologia en América (s. XVI) (t. I, 523-540). 10 Simposio

Internacional de Teologia de la Universidad de Navarra
Marzx, K. (1975). El capital. México: Siglo XXI.
Marzx, K. (2008). El capital: el proceso de produccién del capital. Buenos Aires: Siglo XXI.

Medinaceli, X. (2006). La Marca de Oruro y el amojonador del Inka Casiri Capac. En M. Cajias de
la Vega, Ensayos histéricos sobre Oruro (pp. 45-204). La Paz: IEB, ASDI.

Mencias, J. (2009). Huacas sagradas y el proceso de Extirpacién de Idolatrias: el caso de la Iglesia

de San Sebastian visto desde la ceramica. Khana, Revista Municipal de Culturas, 51.
Mesa, J. y T. Gisbert (1977). Oruro. Origen de una Villa Minera. Documentos Orurefios, 1I: 57-94.

Mignolo, Walter (2010). Desobediencia epistémica: Retcrica de la modernidad, 16gica de la colonialidad y

gramadtica de la descolonialidad. Buenos Aires: Del Signo.
Mignolo, W. (2007). La idea de América Latina. La herida colonial y la opcién decolonial. Barcelona: Gedisa.
Mignolo, W. (2003a). Historias locales/disefios globales. Madrid: Akal.

Mignolo, W. (2003b). La colonialidad a lo largo y a lo ancho: el hemisferio occidental en el horizon-
te colonial de la modernidad. En E. Lander (comp.), La colonialidad del saber: eurocentrismo y

ciencias sociales. Perspectivas Latinoamericanas (pp. 55 — 86). Buenos Aires: CLACSO.

Mignolo, W. y P. P. Gémez (ed.) (2012). Estéticas y opcién decolonial. Bogota: Universidad Distrital

Francisco José de Caldas.
Millones, L. (2007). Mesianismo en América Hispana: El Taki Onqoy. Memoria Americana, 15: 7-39.

Millones, L. (1965). Nuevos aspectos del Taki Onqoy. Historia y Cultura, 1 (1). Museo Nacional de

Historia, Lima.

Millones, L. (1964). Un movimiento nativista del siglo XVI: el Taki Onqoy. Revista Peruana de Cultura,

3. Comisién Nacional de Cultura, Lima.
Murra, J. (1975). Formaciones econdmicas y politicas del mundo andino. Lima: IEP.

Olivares, F. (2013). Una mirada a la formacién en el ambito museistico boliviano, desde la gestion

cultural. En linea:

http://www.pedagogiademuseos.org/wpcontent/uploads/2013/12/ Olivarez 2013.pdf.

Ortiz, R. (s.f.). Notas histéricas sobre el concepto de cultura popular. En linea:
http://www.infoamerica.org/documentos_pdf/ortiz03.pdf

Pannikar, R. (2009). La puerta estrecha del conocimiento. Sentidos razén y fe. Barcelona: Herder.

Poma de Ayala, G. (1980). El Primer Nueva Cordnica y Buen Gobierno [1583-1615]. T. I. México: Siglo XXI.
Prudhommeau, G. (1974). Gramdtica de la danza cldsica. Buenos Aires: Hachette.

Quijano, A. (2000). Colonialidad del Poder y Clasificacién Social. En I. Wallerstein (comp.). Journal
of World Systems Research, 6(2): 342 386.

Referencias (247



Regner, O. F. (1965). El nuevo libro del Ballet. Buenos Aires: Universitaria.

Rivera, S. (2010). Ch’ixinakax utxiwa: una reflexion sobre prdcticas y discursos descolonizadores. Buenos
Aires: Tinta Limoén.

Robles Mendoza, R. (2000). La Banda de muisicos. Las bellas artes en el sur de Ancash. Lima: Instituto
de Investigaciones Histérico-Sociales/UNMSM.

Rodriguez, R. M. (2011). Uniendo arte y ciencia a través de la danza movimiento terapia. Danza-
ratte: Revista del Conservatorio Superior de Danza de Mdlaga, 7: 4-11. En linea: http://dialnet.
unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3675957

Rojas, C. (2015). Conflictividad en Bolivia (2000-2014). sCémo revertir la normalizacién de la presion so-
cial? La Paz: Friedrich Ebert Stiftung-Bolivia (FES).

Romero J. (2015). Insurgencia festiva en Oruro, Bolivia. Entre muertos, tolgas, “diablos”, morenos y

otros “demonios”. Tesis doctoral, Universidad Andina Simon Bolivar, Quito.
Romero, J. (2013). Reflexiones acerca del Carnaval de Oruro. La Paz: Rincon.

Romero, J. (2012a). Colonialidad y dindamica festiva. Legitimacién de la modernidad/colonialidad
en el carnaval de Oruro. T"inkazos, 31: 137-156.

Romero, J. (2012b). Sensibilidades vitales: fiesta, color, movimiento y vida en el espacio festivo de
Oruro. En W. Mignolo y P. P. Gémez (eds.), Estéticas y opcién decolonial (pp. 233-250). Bogota:
Universidad Distrital Francisco José de Caldas.

Romero J. (2009). Interculturalidad y Liberacién. A propésito del Carnaval de Oruro. En M. Lara
y K. de Munter (eds.), Dindmicas interculturales en contextos transandinos (pp. 97-127). Oruro:
Consejo Universitario Flamenco VLIR-UsO y CEPA.

Romero J. (2007). Morenada y liberacién. Una aproximacién critica a la Morenada de los Cocanis
en el Carnaval de Oruro. Porikan, 9(12): 83-101.

Romero, J. (2003). Diablos diabladas y carnaval en Oruro. Representaciones y légicas de sentido.
Tesis de Maestria, Universidad de la Cordillera, La Paz. Inédita.

Romero, J. (1999). Relaciones con el espacio y concepcién de “casa” en el ayllu Chayantaka, Anales

de la Reunion Anual de Etnologia, 39-46.
Roy, H. (2010). En torno al Taqui Oncoy. Texto y Contexto. Revista Andina, 50: 9-58.
Said, E. (2008). Orientalismo. Barcelona: De Bolsillo.

Salguero, E. (2011). Promoviendo un proceso de cambio estructural desde las artes. En Memoria de
Proyecto Fortalecimiento de las Artes. Recuperacion y sensibilizacién de los Valores interculturales

(pp. 9-13). La Paz: Ministerio de Culturas, Estado Plurinacional de Bolivia; OEA.

Sanchez, A. (1978). Antologia. Textos de estética y teoria del arte. México: Universidad Auténoma de
México.

Santos, B. de S. (2009). Una epistemologia del sur: La reinvencién del conocimiento y la emancipacion so-

cial. México: Siglo XXI, CLACSO.

248) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizaciéon



Taylor, G. (1980). Supay. Amerindia, 5: 47 -63.

Torres, E. y J. Romero (2005). Gestores culturales. Entre la cultura y el patrimonio. Bulletin de L'Ins-
titut Francais d’Etudes Andines, 34(3). En linea: https://bifea.revues.org/4832

Urbano, H. (2010). Taqui Onqoy y mesianismo andino en el siglo XVI. Los avatares de un discurso

ideolégico. Cristianismo nella storia, 28 (1): 23-32.
Urbano, H. (2000). Patrimonio y modernidad. Turismo y Patrimonio, 1: 13-25.

Valenzuela Marquez, J. (2007). Confesando a los indigenas. Pecado, culpa y aculturacién en Amé-

rica colonial. Revista Espafiola de Antropologia Americana, 37(2): 39-59.
Vargas Llosa, M. (2012). La civilizacién del Espectdculo. Madrid: Alfaguara.

Varén Gabai, R. (1990). El Taki Onqoy: las raices andinas de un fenémeno colonial. En L. Millones
(comp.), El retorno de las huacas. Estudios y documentos del siglo XVI (pp. 331-405). Lima: Insti-

tuto de Estudios Peruanos, Sociedad Peruana de Psicoanalisis.

Vilcapoma, C. J. (2008). La Danza a través del tiempo en el mundo y en los Andes. Lima: Universidad

Nacional Agraria La Molina.

Villasefior A. y E. Zolla (2012). Del Patrimonio Cultural Inmaterial o la Patrimonializacién de la Cul-

tura. Cultura y representaciones sociales. Un espacio para el didlogo transdisciplinario, 6: 75-101.

Wachtel, N. (1976). Los vencidos. Los indios del Perti frente a la conquista espafiola (1530-1570). Madrid:

Alianza.
Wallerstein, I. (2005). Andlisis de sistemas-mundo. Una introduccién. México: Siglo XXI.

Wallerstein, 1. (1999). La cultura como campo de batalla ideoldgico del sistema mundo moderno.
En S. Castro Gémez et al., Pensar en los intersticios. Teoria y prdctica de la critica poscolonial (pp.
163-187, 203-204). Bogoté: Coleccién Pensar.

Walsh, C. (2003). Estudios Culturales Latinoamericanos. Retos desde y sobre la region andina. Quito: Uni-

versidad Andina Simoén Bolivar, Abya-Yala.

Walsh, C. et al. (2002). Indisciplinar las ciencias sociales. Quito: Universidad Andina Simén Bolivar;
Abya-Yala.

Zavaleta R. (1986). Lo nacional popular en Bolivia. México: Siglo XXI.

Zemelman, H. (2011). Conocimiento y sujetos sociales. Contribucién al estudio del presente. La Paz: Vice-

presidencia del Estado Plurinacional de Bolivia.

Zemelman, H. (2010). Sujeto y subjetividad: La problematica de las alternativas como construc-
cién posible. Polis, 9(27): 355-366.

Zemelman, H. (2001). De la historia a la politica. La experiencia de América Latina. México: Universidad

de las Naciones Unidas, Siglo XXI.

Zemelman, H. (1992). Los Horizontes de la Razén. Uso critico de la teoria. Barcelona: Anthropos; Méxi-

co: El Colegio de México.

Referencias (249



El autor

JAVIER REYNALDO ROMERO FLORES
warikato@gmail.com

Es boliviano, nacido en Oruro. Realizé estudios de pregrado en Arquitec-
tura y Antropologia en la Universidad Técnica de Oruro; tiene una Maestria
en Ciencias Sociales con mencién en Antropologia en la Universidad de la
Cordillera, en La Paz, Bolivia; una especialidad en Museologia Etnografica en
el Museo Nacional de Etnologia en Osaka, Japén; un diplomado en Filosofia
Politica en la Universidad Mayor de San Andrés, en La Paz y un Doctorado
en Estudios Culturales Latinoamericanos en Quito, Ecuador. Actualmente se
desempena como profesor extraordinario en la carrera de Antropologia de
la Universidad Mayor de San Simoén, en Cochabamba, Bolivia; ha publicado
varios articulos en revistas especializadas en Bolivia, Peri y Colombia; es
coautor de “Carnaval de Oruro. Imagenes y Narrativas” (2002), “Ciudadania
Plurinacional Comunitaria” (2010) y autor de Reflexiones acerca del Carnaval de
Oruro (2013).

250 ) Potencial politico de lo festivo. Aprendiendo de la descolonizacién



