
Historia del pensamiento 
pedagógico colombiano

Absalón Jiménez Becerra





Historia del pensamiento 
pedagógico colombiano

 
Una mirada desde los maestros 

e intelectuales de la educación

Absalón Jiménez Becerra





Quiero dedicar este libro a todas las maestras y maestros en Colombia, a 
quienes optan por esta carrera y se encuentran en proceso de formación en 
las pocas Escuelas Normales y Facultades de Educación que nos quedan 
en el país. Quiero dedicar este libro a quienes apenas han egresado de su 
Licenciatura e inician su labor docente en la escuela. A los Profesores que 
afrontan con gallardía su labor en planteles educativos y colegios tanto del 
sector público como privado. A todos aquellos, —maestras, maestros y pro-
fesores—, que viven y sienten su labor, que asumen la práctica pedagógica y 
reconocen el estatuto que tiene la pedagogía en su proceso formativo como 
también en su desarrollo profesional. Quiero dedicar este libro a quienes 
han asumido la defensa de la escuela como una cuestión pública, a quienes 
han luchado porque las facultades de educación colombianas mantengan 
un nivel de excelencia y a quienes asumiendo su labor con base en una rela-
ción de sentido y de significado afectan de manera positiva a sus estudian-
tes desde el parvulario hasta la formación doctoral.



© Universidad Distrital Francisco José de Caldas
© Centro de Investigaciones y Desarrollo Científico
© Absalón Jiménez Becerra
Primera edición, noviembre de 2018
ISBN: 978-958-787-032-9

Dirección Sección de Publicaciones
Rubén Eliécer Carvajalino C.

Coordinación editorial
Miguel Fernando Niño Roa

Corrección de estilo
Editorial UD

Diagramación
Sonia Montaño Bermúdez

Imagen de cubierta
Absalón Jiménez Becerra

Editorial UD
Universidad Distrital Francisco José de Caldas
Carrera 24 No. 34-37
Teléfono: 3239300 ext. 6202
Correo electrónico: publicaciones@udistrital.edu.co

Todos los derechos reservados. 
Esta obra no puede ser reproducida sin el permiso previo escrito de la 
Sección de Publicaciones de la Universidad Distrital.
Hecho en Colombia

Jiménez Becerra, Absalón
       Historia del pensamiento pedagógico colombiano: una 
mirada desde los maestros e intelectuales de la educación / 
Absalón Jiménez Becerra. -- Bogotá : Universidad Distrital 
Francisco José de Caldas, 2018
       238 páginas ; 24 cm. -- (Ciudadanía y democracia)
       ISBN 978-958-787-032-9
       1. Historia de la educación - Colombia 2. Capacitación 
docente - Colombia 3. Colombia - Política educativa I. Tít. II. 
Serie 
370.9861 cd 21 ed. 
A1613228

       CEP-Banco de la República-Biblioteca Luis Ángel Arango



Contenido

Prólogo	 13

Introducción	 17

Martín Restrepo Mejía: exponente oficial de la pedagogía clásica 

o racional en Colombia 	 33

	La vida y obra de Martín Restrepo Mejía	 34		
	 El concepto de pedagogía	 44

	Hacia un concepto de infancia moderna	 47

	Un nuevo tipo de maestro	 56

	Conceptos de educación escolar	 57	

	Consideraciones finales	 61

Agustín Nieto Caballero: la irrupción de la Escuela Activa 

en Colombia	 67	

	Algunos elementos relevantes de su vida	 67

	Ejes de su pensamiento pedagógico	 72

	El maestro moderno	 76

	Escuela pasiva y escuela activa	 80		
	 Educar antes que instruir	 83

	La disciplina de la confianza	 86

	Los centros de interés	 89

	Consideraciones finales	 92



José Francisco Socarras: un educador de educadores	 97	

	 Su vida	 98

La Escuela Normal Superior de Colombia	 105

El Instituto Nicolás Esguerra: pedagogía y práctica pedagógica	 115

Sobre su concepto de infancia	 117

La condición de maestro y la formación de licenciados en Colombia	 122		
	 Consideraciones finales	 124

Estanislao Zuleta: exponente de la educación filosófica 

y humanística en Colombia	 129

El espacio biográfico del maestro Zuleta	 130

Sus conceptos de infancia	 134

Su concepción de maestro	 138

Su concepto de escuela	 140

Por una educación filosófica y humanística	 141

Epilogo, la lectura como formación	 143

Marco Raúl Mejía Jiménez: exponente de la pedagogía crítica 

y la educación popular colombiana	 147

Sus primeras Cartas pedagógicas	 150

La transformación de la escuela	 153

Sobre el origen de la educación popular	 155

La pedagogía crítica y su devenir en la educación	

popular colombiana	 159

Sobre el maestro y el educador popular	 164

El movimiento pedagógico y el movimiento social	 166

Algunas conclusiones	 168

Francisco Cajiao Restrepo: una mirada constructiva de la educación	

y la pedagogía	 173

Semblanza a su vida intelectual	 174

Una apuesta pedagógica: la investigación y el conocimiento 

en la escuela	 177

El niño, la niña y el adolescente como sujeto escolar	 181

Su concepción sobre el maestro y la educación	 186

La escuela: una institución cuestionada	 192



Sobre las Ciencias Sociales escolares	 198

Consideraciones finales	 202

Antanas Mockus: la comunicación y la constitución de un 

maestro contemporáneo	 205

El espacio biográfico de Antanas Mockus	 206

Un estilo dislocador	 208

La experiencia como gobernante	 211

Primeras reflexiones pedagógicas: crítica al conductismo y a la 

tecnología educativa	 212

Comunicación y pedagogía	 216

Las fronteras de la escuela y el conocimiento	 220

El anfibio cultural y la cultura ciudadana	 225

La pedagogización y escolarización de la ciudad	 228

Algunas conclusiones finales	 231





Prólogo

Siete fragmentos de historia política de 
la pedagogía en Colombia

Óscar Saldarriaga Vélez1

El lector hallará reunidos acá siete fragmentos biográficos destinados a reactivar la 
memoria de la práctica pedagógica colombiana, según una expresión de Olga Lucía 
Zuluaga. Se trata de una selección de las trayectorias vitales e intelectuales de hom-
bres como Don Martín Restrepo Mejía (1861-1940), pedagogo oficial de la Rege-
neración y la Hegemonía conservadora; Don Agustín Nieto Caballero (1889-1975), 
pedagogo emblemático de la República liberal y difusor de la Pedagogía activa; el 
doctor José Francisco Socarrás (1906-1995), rector de la Escuela Normal Superior, 
primera institución pública para la formación universitaria de maestros; el maestro 
Estanislao Zuleta (1935-1990), filósofo autodidacta e  intelectual crítico del  sistema 
capitalista y sus instituciones escolares; Marco Raúl Mejía Jiménez (1952) promotor 
de la pedagogía crítica y gestor de la educación popular en Colombia; Francisco Ca-
jiao Restrepo (1947), licenciado en filosofía y economía, motor del debate contem-
poráneo en educación; y el “profe” Antanas Mockus Šivickas (1952- ), matemático, 
filósofo, pedagogo, rector universitario, alcalde de Bogotá, candidato a la presiden-
cia y actual senador electo por el partido Alianza Verde.  

Han sido, sin duda, actores significativos en la historia de nuestro sistema educa-
tivo moderno —en el amplio arco que abarca desde fines del siglo XIX hasta inicios 
del siglo XXI—, y sus vidas aportan claves para entendernos. Sin embargo, no es 
fácil hallar un nombre común para todos ellos: ¿maestros, pedagogos, intelectuales 
de la educación, funcionarios de la política educativa, agentes culturales…? No es 
permitido responder con un fácil “todas las anteriores”, pues aunque cada uno de 
ellos ocupó varias de esas posiciones, tal vez todas, no todos fueron tan maestros de 

1	  Historiador. Profesor titular de la Pontificia Universidad Javeriana.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

14

escuela, ni todos fueron tan funcionarios del Estado… Pero hay una razón más pro-
funda para pensarlo dos veces, antes de etiquetarlos en grupo o a cada uno en par-
ticular: la razón histórica que consiste en entender que todos esos nombres o roles 
no aplican del mismo modo en distintas épocas de nuestra “evolución educativa”.  
Llamarse “pedagogo”, digamos, no significaba lo mismo para don Martín Restrepo 
Mejía y sus contemporáneos de 1910, que para nosotros los coetáneos del “profe” 
Antanas Mockus o del maestro Estanislao Zuleta. Aunque deba reconocerse la per-
sistencia de un cierto aire de familia, tampoco estamos seguros de que la aludida 
evolución de nuestros sistemas educativos haya discurrido en una única dirección, 
sin saltos ni rupturas, sin retrocesos o recurrencias.

Invoco, entonces, el paradójico juego de imágenes y conceptos que asociamos 
al término fragmento. Una simple definición de diccionario nos arroja resultados 
inesperados: “Parte que compone un elemento superior y que fue voluntaria o in-
voluntariamente separada del resto…”2 ¿Pedazo informe que queda como residuo 
de una colisión? ¿Trozo pequeño que permite hacerse una idea del todo al que per-
tenece o perteneció? ¿Mínima forma que puede articularse con otras, semejantes o 
diferentes?  En fin de cuentas, tras la variedad de acepciones quedan dos elementos: 
un componente definitorio y una duda. Un fragmento es, por definición, una parte 
de un todo, pero, según el modo como haya sido separada, se duda si puede darnos 
una idea del conjunto al que ha pertenecido, o si su aislamiento es a la vez pérdida 
de forma y función…

Así pues, son fragmentos estos capítulos pequeños, considerando que no se trata 
de investigaciones exhaustivas de biografía intelectual, sino de esbozos que buscan 
recuperar un perfil —ya que no un rostro completo— y algún manojo de ideas —ya 
que no una obra entera—. Cada bosquejo de los aquí trazados formaría parte de un 
primer todo, el estudio bio-bibliográfico íntegro del personaje seleccionado. Pero ni 
esto es obvio: siendo precaria en Colombia la tradición de la biografía intelectual, 
sobre ninguno de los educadores (¡?) acá referenciados, y a despecho de la “popu-
laridad” de sus nombres, disponemos aún de biografías hechas según las exigentes 
reglas del arte.

¿De dónde les viene entonces esa popularidad? Ahí si juega una bonita diferencia 
histórica: a los autores de la “vieja guardia”, los clásicos acá incluidos (Restrepo Me-
jía, Nieto Caballero y el doctor Socarrás) les viene de esos libros de texto usados para 
la formación de maestros, en la tradición de la Historia de las ideas pedagógicas, tan 
usados desde fines del siglo XIX en las Escuelas Normales y ya hoy prácticamente 
desaparecidos de las Facultades de Educación. En cuanto a los contemporáneos, 
sobre el tempranamente desaparecido maestro Zuleta, sus discípulos han creado una 
fundación dedicada en su memoria, pero un balance integral de su vida y obra aún 

2	  Ver: https://www.definicionabc.com/general/fragmento.php.



15

Prólogo

falta, mientras en cuanto al vital profe Mockus, podría decirse que los escritos sobre 
él todavía forman parte de su propia obra —performance— en marcha.

Todo este excurso, sea dicho, para pensar cuál sería el estatuto de este librillo 
que tiene ahora el lector entre sus manos: su autor, el profesor Absalón Jiménez, lo 
ha pensado como un ejercicio de rescate del pensamiento colombiano sobre educa-
ción, casi en la línea clásica de los textos universitarios directamente destinados a la 
formación de maestros en las Facultades de Educación. Con la salvedad de que ya 
no se trata de repetir las hagiografías patrióticas y las apologías ideológicas de unos 
“héroes educativos nacionales”; ni tampoco de vulgarizar algunos lugares comunes 
de las ideas pedagógicas más recientes e innovadoras.

Pues ya la época de esos manuales ha pasado; ¿qué puede significar un libro 
sobre “pensamiento pedagógico colombiano” en medio de la actual crisis del oficio 
de maestro —su desprofesionalización, su dispersión en funciones técnicas y de 
apoyo, la anomia de las instituciones formadores de docentes, o el desplazamiento 
de la pedagogía por las pruebas censales de evaluación, entre otros síntomas—? Si 
este libro puede ser un fragmento de otro conjunto, el de los textos para la formación 
de maestros; lo será en el sentido precursor, en el de un texto que, recurriendo a la 
historia, no mira hacia el pasado, sino que pone un grano de arena para prefigurar el 
saber pedagógico por avenir, un saber en el que la crítica y la producción teórica no 
serán más expropiadas al oficio de maestro. Este libro es, en un segundo sentido, un 
fragmento anunciador de un conjunto en construcción.

Un tercer sentido de lo fragmentario queda como tarea por reconstruir al lec-
tor.  Es el sentido mismo de la historia de la política educativa y pedagógica en los 
“tiempos modernos” de nuestro país.  ¿De qué extraño mapa hacen parte estos siete 
educadores, que territorios los unen y a la vez los separan entre sí y de nosotros, de 
nuestros actuales proyectos de nación y de educación?  Un pedagogo conservador, 
mas dos pedagogos liberales, mas un filósofo marxista, más un pedagogo crítico, 
más dos ciudadano-filósofos, a lo largo de ciento treinta y dos años de guerras civi-
les y constituciones para ángeles… ¿Qué clase de sumas y restas, multiplicaciones 
y divisiones le significan sus vidas e ideas a nuestros proyectos de realización de las 
promesas educativas de la modernidad; y a las batallas, cruentas o pacíficas, por la 
construcción de la democracia y la garantía de la educación como un derecho?

Para no dejar al lector tan huérfano ante tan colosal cuestión, quiero dejar mi 
propia pista como lector de las trayectorias de estos —y otros— significativos educa-
dores colombianos. Podría esquematizarla así: en un cierto sentido o dirección de la 
historia colombiana, podríamos decir que desde nuestra independencia, la política 
separaba los proyectos educativos y los hombres mientras las ideas pedagógicas 
construían puentes y vasos comunicantes.  Podríamos relatar algunos eventos pro-
tagonizados por nuestros protagonistas. Don Martín Restrepo Mejía, figura de proa 
de la pedagogía oficial conservadora, fue atacado —y también contraatacó—, desde 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

16

1917, por Agustín Nieto Caballero y su grupo de innovadores pedagogos liberales. 
Era una batalla pedagógica, entre la Pedagogía Pestalozziana y la Escuela Activa, 
tanto como una batalla política entre los intelectuales de la hegemonía conservadora 
y los aguerridos espadachines de la república liberal. Sin embargo, hacia 1930, Don 
Martín publica un libro, Pedagogía de párvulos, donde con su experiencia ya añeja, 
examina las propuestas de la Pedagogía Activa y las acoge con honestidad. Se diría 
que, mientras en la política no había tregua ni negociación, en el saber pedagógico 
se trenzaban lazos e hibridaban prácticas. Y podemos hallar en los educadores re-
señados en este libro, no pocos gestos de síntesis pedagógica, a pesar de las duras 
barreras políticas que los han enfrentado.  

Pero tal vez no sea esta la única moraleja. Las condiciones de la política reciente 
en el país han cambiado tras los Acuerdos de Paz del 24 de noviembre de 2016. El 
quehacer político ha invertido, en cierto sentido, su marcha y sus direcciones, pues 
puede afirmarse que ahora, todos los proyectos culturales e intelectuales colectivos 
vuelven a pasar, sine qua non, por la política.  El saber pedagógico necesita recons-
truirse, reconectarse, pero esta vez ya no al margen o a espaldas de lo político, sino 
empoderándose de visión de país y de justicia social. Por una vez, sólo la Democra-
cia real parece poder garantizar la vida al saber pedagógico.



Introducción

El pensamiento pedagógico colombiano se convierte en un tema importante de dis-
cusión e investigación en las facultades de educación, en el marco de los programas 
de formación de docentes en el ámbito de pre-grado, maestría y doctorado. De 
manera particular, en estas unidades académicas se evidencia el desconocimiento 
de la pedagogía colombiana, su devenir y transformación; los maestros, pedagogos 
e investigadores en formación cuentan, en ocasiones, con una visión mucho más 
clara de la pedagogía y del papel de los pedagogos europeos y norteamericanos, 
que de las transformaciones que se han presentado en el ámbito nacional y regional. 
La información que se maneja con relación a la trasformación de la pedagogía 
latinoamericana y, en este caso colombiana, es escasa, o se da a conocer de manera 
muy fragmentada. Frente a esta situación en la Universidad Distrital Francisco José 
de Caldas (UDFJC), particularmente desde la Facultad de Ciencias y Educación, nos 
hemos planteado de tiempo atrás las siguientes preguntas: ¿cuál ha sido el aporte de los 
educadores colombianos y su pensamiento en la constitución del Campo intelectual 
de la pedagogía en Colombia?, ¿qué nivel de reconocimiento tienen los pedagogos 
colombianos en el ámbito nacional e internacional?, ¿qué papel han jugado los 
educadores colombianos en la trasformación del pensamiento pedagógico local?, 
¿qué caminos transitaron en términos de su historia de vida, —espacio biográfico—, 
para terminar abordando el tema de la pedagogía colombiana?, ¿cuáles son los 
principales ensayos, artículos y libros, por medio de los cuales han dado a conocer 
sus concepciones e ideas pedagógicas?, y por último, ¿cuál ha sido su incidencia en 
la trasformación de la escuela y en la política educativa colombiana?

El pensamiento pedagógico, en la presente propuesta de análisis, se define como 
el conjunto de ideas y representaciones de la escuela, de los procesos de enseñan-



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

18

za y aprendizaje, de la labor del maestro, de la concepción del niño como sujeto 
educativo, como también del papel político que ha jugado la pedagogía en nuestro 
país. El contexto teórico y conceptual en el que se ubica el Pensamiento pedagógico 
colombiano, es la historia de la educación y la pedagogía, debido a que nuestro in-
terés es rastrear la presencia de una serie de pedagogos nacionales desde la tercera 
parte del siglo XIX hasta el tiempo actual. Al contextualizar su labor y presencia en 
la historia de la educación colombiana, y rastrear y valorar su obra, realizaremos 
una investigación sobre el pensamiento pedagógico colombiano que se constituirá 
en un aporte a la pedagogía como disciplina fundante en el proceso de formación 
de docentes.

Escrutar el pensamiento pedagógico desde la contribución de sus principales in-
telectuales, es rastrear la manera como la educación influye en la cultura y la men-
talidad de un pueblo. Reconocer este sistema de pensamiento permite dar cuenta 
de lo que ha sido el proceso de formación de nuestra sociedad en cada periodo 
específico, de un conjunto de metas, algunas que se plantearon como probables y 
también otras que se lograron realizar en el ámbito cultural.

Por medio del presente trabajo, de manera puntual buscamos dilucidar la trasfor-
mación de la pedagogía colombiana realizando un detallado estudio de algunos de 
los principales pedagogos e intelectuales de la educación que ha tenido este país. 
Al abordar, en este primer ejercicio de inspección, la vida y obra de siete pedagogos 
como: Martín Restrepo Mejía (1861-1940), Agustín Nieto Caballero (1889-1975), 
José Francisco Socarras (1904-1995); Estanislao Zuleta (1935-1990), Marco Raúl Me-
jía (1952-), Francisco Cajiao Restrepo (1948-) y Antanas Mockus Sivickas (1952-), 
cubrimos una temática descuidada por la academia colombiana e iniciamos una 
línea de investigación que puede ser novedosa en el ámbito nacional.

La historia del pensamiento pedagógico a través del estudio de las ideas y re-
flexiones académicas de los intelectuales de la educación se debe realizar sin perder 
de vista el trasfondo ideológico y político en el que se ha encontrado inmerso el país 
en determinados períodos de nuestra historia. Como se dio a conocer en una anterior 
publicación (Jiménez, 2014), la constitución del Campo intelectual de la pedagogía 
en Colombia3, responde a una serie de acontecimientos a tener en cuenta, como la 

3	  Desde nuestra perspectiva asumimos a la pedagogía moderna como un ejercicio de reflexión científica 
de la educación, haciendo un énfasis especial en la educación del niño, el adolescente y el joven. Bajo 
este precepto marcamos de entrada una diferencia con el artículo de Mario Díaz, “Aproximaciones al 
campo intelectual de la educación” (1992). Desde nuestra postura histórica creemos que lo que se cons-
tituye desde la primera reforma educativa que tiene sus orígenes en 1870, es el Campo Intelectual de la 
Pedagogía en Colombia que acompañada de un carácter pestalozziano, reivindicó,-desde un inicio-, un 
concepto liberal y humano de maestro, una concepción positiva del niño como sujeto, por ejemplo, la 
valoración de su intuición como elemento consustancial a la conquista de la razón; también un concepto 
moderno de pedagogía, -la pedagogía de la objetivación-, acompañado de sus principios básicos “cosas 
y experiencias antes que palabras” y la interacción con el medio ambiente”, aparejado de un concepto 
de escuela liberal y moderna para la formación de nuevos ciudadanos. Así, desde el inicio de la discusión 



19

Introducción

primera reforma educativa de 1870, el plan Zerda de 1893, la primera Ley Orgánica 
de Educación conocida como la Ley 39 de 1903, la realización del Primer Congreso 
Pedagógico Nacional de 1917, la fundación y funcionamiento de la Escuela Normal 
Superior de Colombia, —entre 1936 y 1952—, la consolidación de las facultades 
de educación a mediados del siglo XX, y la actual Ley General de Educación: Ley 
115 de 1994. Nuestros maestros y pedagogos más destacados, vistos como intelec-
tuales de la educación, se encuentran haciendo parte de este trasfondo en un país 
caracterizado, hasta épocas recientes, por prácticas verticales, conservadoras y muy 
católicas, en la toma de decisiones, tanto como por intentos de democratización, li-
beralización, secularización e incluso revolución. Una de las apuestas investigativas 
del presente libro es que cuando se leen las posturas, los conceptos e ideas peda-
gógicas de este conjunto de intelectuales, por lo general, ubicamos planteamientos 
modernizantes, de avanzada, y de corte liberal y cambio para su respectiva época. 
Las relaciones dentro del campo intelectual de la pedagogía, como sus relaciones 
con otros campos, expresan una particular lógica de dominación y de resistencias 
que se encuentran articuladas a una serie de acontecimientos históricos, la media-
ción de intelectuales y sujetos de saber, como conflictos de carácter social, el auge y 
reflujo de movimientos sociales y culturales, la restructuración y cambio del sistema 
educativo, además de las transformaciones societales de carácter político y cultural.

Abordar el pensamiento pedagógico colombiano es dar cuenta de buena parte 
de la historia de la educación de nuestro país, que se expresa mediante un ejercicio 
del intelecto, la imaginación y la intervención en la realidad escolar y educativa por 
parte de un conjunto de intelectuales quienes, desde el último tercio del siglo XIX 
a la actualidad, han incidido por medio de lecturas, reflexiones, ensayos, artículos 
científicos o periodísticos, intervenciones políticas y también mucha oralidad que se 
expresa en debates, conferencias y charlas académicas. Por lo demás, la pedagogía 
como ejercicio constante de reflexión de la educación se mueve en el campo de la 
formación de las ideas o campo “ideacional”; es decir, ideológico, representativo y 
simbólico. Las ideas pedagógicas que perduran en el tiempo y el espacio tienen un 
valor importante en lo que concierne a la historia de la educación como parte de la 
historia de la cultura. De tal manera, el pensamiento pedagógico de los intelectuales 
colombianos, no representa un elemento indeterminado y alejado de la realidad es-
colar, sino por el contrario, sus planteamientos son elementos constitutivos y preci-
sos de la realidad institucional que compromete a estudiantes, profesores, directivos 
académicos y padres de familia.

en Colombia la pedagogía es el objeto central, es lo característico y no lo subsidiario del Campo. Por otra 
parte, para Mario Díaz en su concepto de “campo intelectual de la educación” aclara que en este se en-
cuentra en juego la producción, apropiación y dominio de un discurso en el que se reconoce una especie 
de división social del trabajo intelectual entre quienes producen discursos (intelectuales) y quienes se los 
apropian y aplican (profesores y maestros en ejercicio), elemento que se recoge en el presente análisis.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

20

Mediante el presente trabajo de investigación se reconoce lo que los intelectua-
les de la educación en Colombia, han aportado a la construcción de cierto sistema 
representacional sobre la escuela, el maestro, la infancia, el estudiante, la enseñan-
za, la práctica pedagógica, la pedagogía e inclusive la política educativa. De esta 
manera, parafraseando a Jaime Jaramillo Uribe (1996), en su libro El pensamiento 
colombiano en el Siglo XIX, realizar este tipo de investigaciones conlleva intentar 
comprender el pensamiento de algunas figuras que por su magnitud y por la calidad 
de su obra, tuvieron en su tiempo un considerable influjo sobre la opinión de sus 
conciudadanos.

Se propone una hipótesis para interpretar ese contexto histórico de los intelec-
tuales en sus relaciones con la educación y la pedagogía. Se tratará de dilucidar una 
paradoja: el que la historia del pensamiento pedagógico colombiano, al igual que la 
del pensamiento político, ha girado en torno a un concepto liberal de escuela, maes-
tro, infancia y prácticas de enseñanza, que antecede a la reforma educativa de 1870, 
entre otros; mientras que dicho pensamiento se opone a un conjunto de tradiciones 
y costumbres en un país altamente jerarquizado, conservador y católico, tensión 
que se mantiene hasta la Constitución Política de 1991, cuando llega (casi) a su fin el 
Concordato firmado entre el Estado colombiano y la Iglesia católica en 1887.

Pues bien, la promesa educativa de la modernidad para Colombia, empezó a 
ser formulada por el absolutismo borbónico hace más de 250 años, desde 1760, y 
se convirtió en patrimonio social gracias a la revolución de independencia. Des-
de entonces, nuestra herencia política consiste en asumir que las necesidades y 
demandas educativas constituyen a la vez los deberes de los gobernantes como 
los derechos de los gobernados, y que es justo y legítimo que los ciudadanos exi-
jamos su cumplimiento. La tensión vital de este régimen se expresa en una parado-
ja estadística recurrente: mientras los gobernantes se esfuerzan en mostrar cuánto 
porcentaje de la promesa han logrado, los ciudadanos no debemos claudicar en 
recordarles, entre negociaciones y luchas sociales, la cifra que aún falta para su 
realización. (Saldarriaga, 2003, p.195). Así lo proclamó desde 1808, y para todos 
los tiempos republicanos, el Semanario del Nuevo Reino de Granada dirigido por 
Francisco José de Caldas, en un texto que los maestros de hoy hallarán aún fresco 
e inspirador: El Plan para las Escuelas patrióticas, firmado con el seudónimo de “El 
amigo de los niños”:

Sean las formas de gobierno las que fueren, y denomínense Monárquicos, Democrá-
ticos, Aristocráticos o Despóticos, en todos es necesario que tengan los jóvenes de 
ambos sexos para el logro de los fines que se proponen los gobiernos, una educación 
pública, gratuita, igual [uniforme], sabia y sostenida. En ella está el origen de casi 
todos los bienes, así como en la defectuosa o nula, todos los males. […]

Demostrado el grande beneficio que recibe el hombre de la educación, la necesidad 
urgente que hay en Santa Fe y sus provincias de este beneficio, para comunicarlo a 



21

Introducción

una multitud de pobres; que aquella sea gratuita por medio de establecimientos pia-
dosos de escuelas; y últimamente que sea pública para que pueda vigilar sobre ella 
el gobierno por el justo derecho que tiene al bien común… (Caldas, 1808, pp.68-69)4 

El plan también enuncia los claros fines de esa educación: la formación de ciudada-
nos virtuosos y útiles al Estado y a la Iglesia, “según la religión y los intereses de la 
patria, pues si la religión arregla las costumbres, la patria impone obligaciones que 
no pueden desempeñarse sino por medio de estas”, aunque sin dejar de mostrar que 

puede darse un verdadero patriotismo […] sin que sea necesario que el hombre se 
ponga en la perfección moral del Evangelio, pues lo vemos en los [pueblos griego y 
romano] guiados por la sola ley natural. (Caldas, 1808, p.74)

Ya se sabe que este control de la formación moral de los niños y jóvenes, que para 
estos ilustrados resultaba de una complementariedad pacífica —y no dogmática— 
entre Iglesia y Estado, se volvería una de las fuentes de conflicto que ha marcado la 
construcción de esa promesa de lo público en nuestro sistema educativo republicano.

También desde entonces es el maestro la piedra angular del sistema: El amigo de 
los niños pide para el maestro, además de los consabidos requisitos de buenas cos-
tumbres y conocimientos, 

Yo quisiera además que se indagase mucho sobre la sensibilidad de su corazón, esto 
es sobre si ama a los niños, si es compasivo con los miserables y si tiene el discerni-
miento suficiente para saber que, siendo natural a los niños la inclinación al juego y 
a la frivolidad, sepa también cómo ha de graduar sus faltas, para que, según el género 
de su malicia, aplique el género de corrección más conforme. En una palabra, debe 
ser un verdadero filósofo que conozca el corazón humano, el estado de nuestra natu-
raleza, y aquel en que se hallan los niños, tan fácil a imprimírseles lo bueno como lo 
malo, y de este modo sabrá también que los ejemplos prácticos enseñan más que los 
preceptos. (Caldas, 1808, p.83)

Este amor pedagógico no es religioso, es filantrópico, laico, y para decirlo breve, 
corona y valoriza la figura del maestro en un momento en que aún no habían hecho 
su aparición las escuelas normales. Pero hay aún otra promesa en el Plan patriótico: 
su visión filosófica del amor pedagógico le llevó a criticar “los métodos comunes que 
se han seguido hasta aquí en nuestras escuelas, tanto de Europa como de América 
[…]”, sobre todo uno que

ha sido inspirarles a los niños en las escuelas y aún en los colegios, el espíritu de 
ambición a los puestos elevados y preeminentes, a las distinciones de clase con su no-
menclatura de Emperadores, Cónsules, Capitanes5, y a la superioridad de unos sobre 

4	  No se ha confirmado si la autoría es del co-fundador del Semanario, Diego Martín Tanco o del propio 
Francisco José de Caldas.

5	  Alusión crítica al sistema de “emulación” utilizado en los colegios jesuitas.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

22

los otros, ideas que se amalgaman tan bien con la inclinación del corazón humano,   
que suelen conservarse después en los jóvenes por todo el resto de la vida, […] debe 
desterrarse de nuestras escuelas toda práctica que pueda introducir en el corazón de 
los niños la semilla de la ambición, porque sería fomentar en ellos el orgullo, que es 
el patrimonio que heredamos de nuestros padres. Allí solo debe inspirárseles amor 
recíproco… (Caldas, 1808, pp.78, 79)

Más aún, el Semanario combate otra verdad común entre maestros y padres de fa-
milia: la de la necesidad de castigos físicos, la humillación o las amenazas verbales 
“con que se quiere corregir las pueriles faltas de unos niños de seis a ocho años…”. 
Y es inevitable citar su propuesta rousseauniana sobre la posición del maestro: pro-
ponía que se reformasen también.

[…] los nombres usuales de maestro, preceptor o docto, con los que suelen deno-
minarse, porque estos a mi entender encierran una significación algo fastuosa, poco 
modesta, y que no puede inspirar en los niños aquella confianza con la cual conviene 
en su edad que traten a sus directores, para que estos también conozcan la condición 
y carácter de sus alumnos. Los de director, padre de la patria, amigo de los niños, o 
algún nombre griego que alcance el sentido de estos, son más propios que los otros. 
(Caldas, 1808, p.85)

Tal vez, esa palabra griega que les faltaba era….¡Pedagogo! Pero habrá que esperar 
muchos años de república para que esta valoración le sea reconocida a las maestras 
y maestros. Y ello mediante largas luchas y debates que aún no cesan…

El Plan amerita ser releído como documento fundador de nuestra promesa edu-
cativa moderna y también como lugar de todas las tensiones que la han constituido 
hasta hoy. Hasta el punto en que aún hoy los investigadores y quienes deciden las 
políticas seguimos discutiendo las paradojas estructurales de este sistema. Vale la 
pena revisar algunos autores que han ensayado pensar este laberinto. Para el so-
ciólogo Ivon Le Bot, en su libro Educación e ideología en Colombia, una de las 
disposiciones más importantes del Concordato de 1887, es la relativa a la enseñanza 
religiosa obligatoria en las universidades y colegios, en las escuelas y demás centros 
de enseñanza, debiéndose organizar y dirigir en conformidad con los dogmas y la 
moral de la religión católica (1985). De ahí que, en los centros educativos del país, 
la Iglesia católica haya ejercido un control moral de inspección y revisión de textos 
—junto con doctrinas, y personas— prácticamente hasta finales de los años ochenta 
del siglo XX, aunque ya a partir del acuerdo bipartidista conocido como el Frente 
Nacional (1957-1973), se haya desactivado el motivo religioso como combustible 
de la violencia política. Pero el Estado colombiano, debido a su pacto internacional 
con la Iglesia católica, durante mucho tiempo impidió que en el desempeño de 
asignaturas literarias, científicas y, en general, en todos los ramos de la instrucción, 
se propagasen ideas contrarias al dogma católico y al respeto y veneración de los 
preceptos religiosos establecidos por el Vaticano.



23

Introducción

La jerarquía eclesiástica, vuelta bastión institucional del pensamiento conserva-
dor colombiano, promovió la defensa de valores como “la patria”, “la familia”, “la 
propiedad”, y la “unidad religiosa”. Roberto Herrera Soto, en su Antología del Pen-
samiento conservador colombiano, señala que: “la medula teórica del pensamiento 
conservador tiene una concepción del mundo y de la vida que se enraíza en la 
subsistencia del cristianismo. Comprende al hombre como portador de valores y a 
la sociedad como un organismo con unidad moral. Adolece de unas características 
cardinales: es tradicionalista, realista, jerárquico y religioso; el principio de autori-
dad lo rodeó de prestigio y solidez durante largo tiempo” (1982, p.24). Para Herrera, 
la doctrina conservadora colombiana se mostró desde mediados del siglo XIX como 
un sistema de ideas atento a los hechos. El pensamiento conservador se apegó a lo 
concreto, al realismo político del momento para afrontar los cambios y empalmar 
con su identificable ruta de proyección y mantenerse estable. Dicha doctrina, como 
sistema de ideas hasta la Constitución de 1991, cambió conservando y conservó 
cambiando.

A despecho de ello, desde el último tercio del siglo XIX y hasta la actualidad, los 
intelectuales de la educación de nuestro país iniciaron un recorrido nada fácil frente 
a ese contexto político y cultural eminentemente conservador, para apropiarse de 
“saberes modernos” de la educación europea y anglosajona, reactualizando teorías, 
nociones y conceptos para apropiarlos en nuestro pensamiento pedagógico. Como 
afirman Sáenz, Saldarriaga y Ospina, (1997) desde la Reforma Instruccionista de 
1870 —y si se quiere desde las reformas educativas de Francisco de Paula Santander 
en 1826—, se utilizaron selectivamente, en los discursos de reforma pedagógica y 
en la justificación de nuevas políticas y programas educativos, enunciados de varios 
discursos disciplinares y de todas las latitudes para incidir de manera directa en la 
organización de la realidad educativa colombiana. No obstante, para estos investi-
gadores la producción de conocimiento propio en el país fue más bien escasa, sin 
establecer especificidades de nuestra realidad nacional hasta bien entrada la primera 
mitad del siglo XX en Colombia. Dicha pobreza en la producción intelectual fue el 
efecto, para la primera mitad del siglo XX, de una serie de “rejillas de apropiación”6 
del discurso pedagógico, entre las que los autores proponen tres: en primer lugar, la 
desconfianza en el pueblo, al cual se le considera una raza enferma, pasional, primi-
tiva y violenta; la segunda rejilla hace referencia a la desconfianza hacia el individuo, 
es decir, la desconfianza de formar sujetos autónomos con iniciativa para el pensa-

6	 Por medio de la categoría de “rejilla de apropiación” se pueden estudiar las transformaciones entre el 
saber y la práctica. En las “rejillas de apropiación” encontramos los ejes centrales en el análisis de una serie 
de apropiaciones selectivas y estratégicas de elementos, que giran en torno a la pedagogía ya sea como 
discurso o como práctica. Por lo general, en países como Colombia se citan y utilizan selectivamente una 
serie de discursos con el objetivo de justificar la transformación del proceso educativo y pedagógico. La 
“rejilla de apropiación”, como categoría es trabajada por Sáenz, Saldarriaga y Ospina en su libro: Mirar la 
infancia, Op.Cit. Volumen 2, p.p. 3-7.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

24

miento y la crítica; y por último, las reglas de censura eclesiásticas o autocensura, 
por las que se recortaban —por imposición o por conciliación— teorías y prácticas 
que contrariarían los dogmas católicos.

Como lo vamos a dilucidar, el pensamiento pedagógico colombiano, frente a un 
contexto ideológico de carácter conservador, de manera paulatina, pero ascendente, 
respondió con altibajos a las exigencias del desarrollo de una sociedad que bus-
có llegar a la modernidad institucional. Para Gerardo Molina, en su libro Las ideas 
liberales en Colombia (1973) al hablar de la política educacional conviene hacer 
referencia a la llamada cuestión religiosa, porque lo que se encubrió en nuestro siglo 
XIX con ese nombre fue una agitada contienda que se desenvolvió en dos frentes: la 
lucha del liberalismo contra las tendencias del Vaticano a la dominación temporal, 
y la disputa entre el Estado y la Iglesia por el control de la escuela. Específicamente, 
en el ámbito educativo Jaime Jaramillo Uribe (1998) ve en la reforma radical liberal 
de 18707, la manera como esta abarcó todos los aspectos de la educación primaria, 
secundaria y los estudios universitarios, lo que revindicó por primera vez la educa-
ción pública, gratuita y obligatoria. La obligatoriedad en la formación tenía el interés 
de garantizar el derecho a la educación a la población pobre ya sea en las escuelas 
primarias, primarias superiores; de niñas, normales nacionales y seccionales y las 
casas de asilo. En general, dicha reforma se caracterizó por tener una concepción 
integral del proceso educativo ya que incluía desde la formación de maestros, hasta 
la construcción de edificios escolares y una concepción pedagógica coherente con 
el desarrollo de las ciencias y una concepción política de los fines del Estado.

Producto de esta reforma educativa hace presencia en nuestro país, en 1872, la 
Primera misión pedagógica alemana, que buscó estimular una serie de trasforma-
ciones en la educación primaria, incidiendo de manera directa en las veinte nor-
males que por aquella época formaban a los maestros y profesores del país. Como 
lo registra Aline Helg, en La educación en Colombia, dicha iniciativa nos colocó en 
contacto con las pedagogías de Pestalozzi, y Froebel (2001). Hacia esa época des-
embarcaron en el país nueve profesores alemanes y cada uno se dirigió a un Estado 
diferente para fundar Escuelas Normales, poco después llegaron otros profesores 
alemanes, entre ellos una mujer para la dirección de la Escuela Normal Femenina 
de Bogotá, iniciándose además, un proceso de escolarización de los niños que fue 
constante hasta finales del siglo XIX, a pesar de las guerras civiles, en especial la 
guerra de 1876 que fue dirigida expresamente por el partido conservador contra las 
“escuelas ateas” de los radicales.

7	 El periodo del radicalismo liberal, entre 1858 y 1880, se había basado en una serie de ideas fuerza que eran 
simples: libertades absolutas, federalismo, Estado laico, fe en la razón y en el progreso y una reivindicación 
del individualismo y las autonomías locales que los llevo incluso, de manera paradójica, a desconfiar del 
poder público aunque fueran ellos quienes en ese momento histórico lo dirigieran. 



25

Introducción

No obstante, la iniciativa liberal de 1870, el proceso de regeneración conserva-
dora respondió con el Concordato de 1887, cuyo resultado inmediato para Ivon Le 
Bot, según su libro Educación e ideología en Colombia (1985, p.15), fue una gran 
expansión de la educación privada con la llegada al país de nuevas congregaciones 
docentes como los Hermanos Maristas, los Hermanos de las Escuelas Cristianas y 
los Padres Salesianos. Colombia se vuelve otra vez un país de misiones, como en 
los siglos XVI y XVII, pero bajo un principio práctico; el Estado no podía intervenir 
la educación privada, pero la Iglesia en cambio tuvo el poder de intervención en la 
educación oficial.

Para Humberto Quiceno, en Crónicas históricas de la educación en Colombia 
(2003), en 1886 se produce una ruptura entre una postura de los liberales radicales 
y el sector conservador del país. En nuestro sector se pasa de un proyecto de educa-
ción liberal y de derecho a una instrucción católica, y el proyecto pestalozziano de 
Escuela Nueva se convirtió en Escuela católica. Se instaura en Colombia una par-
ticular forma de pensar en la educación en la que jugarían un papel central, como 
sujetos políticos, la iglesia católica, las congregaciones religiosas, los gramáticos, los 
educadores católicos y los administradores de la política pública provenientes del 
partido conservador. Pero Sáenz; Saldarriaga y Ospina (1997) señalan que el mé-
todo pestalozziano u objetivo, aunque se catolizó formalmente, ideológicamente, 
se mantuvo sin embargo como esquema moderno de base e ideal para las escuelas 
primarias. Por lo demás, a lo largo de este periodo, el conflicto ideológico frente al 
manejo de la educación se mantuvo de manera soterrada en una serie de acuerdos, 
cuyo objetivo fue el de transigir una serie de principios y de ideas pedagógicas de 
carácter modernizante y liberal, frente al control ideológico de la iglesia católica y 
sus iniciativas educativas que lograron privatizar la educación en un alto porcentaje 
desde esa época.

En general, en el ámbito educativo desde finales del siglo XIX y hasta 1991, las 
políticas del sector se traducen en un conjunto de disposiciones de carácter con-
servador en su mayoría contenidas en la Constitución de 1886, el Concordato de 
1887, el Plan Zerda de 1892, para las escuelas primarias y normales, la primera Ley 
Orgánica de Educación, Ley 39 de 1903 y el Decreto reglamentario correspondiente 
a 1904. Por su parte, Antonio José Uribe (1869-1942), padre de las políticas públicas 
en educación, como mentor de la Ley 39 de 1903, fue por lo menos hasta 1930, 
el portavoz de los sectores conservadores modernizantes en educación. En dichas 
disposiciones se establecieron una serie de discriminaciones como la educación 
sexista, la enseñanza femenina que quedaba a cargo de la comunidad religiosa, 
aislada de la masculina; también una diferenciación marcada entre la enseñanza 
urbana a seis años y la rural a tres años, lo que legalizó la existencia de dos sistemas 
educativos desiguales, el uno para la ciudad y el otro para el campo; la no universa-
lización de la educación y el conocimiento, acompañada de la no obligatoriedad de 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

26

la enseñanza. Los postulados filosóficos de la Ley 39 de 1903, antigua Ley Orgánica 
de Educación8, para algunos perduró, a pesar de algunas reformas de mediados de 
siglo, hasta 1994, cuando se establece la Ley 115, actual Ley General de Educación, 
que surge bajo los nuevos preceptos de la Constitución de 1991. Este breve balance 
da cuenta del contexto, del carácter paradójico de una institución llamada escuela 
creada en el molde ilustrado liberal, pero sus políticas, sus fines sociales y su organi-
zación jerárquico definidos por un Estado que le dio el poder ideológico y moral a la 
Iglesia católica y al conservatismo. Esto contextualiza las tensiones en las prácticas 
de educación y, como lo vamos a ver, la lucha por establecer ideas pedagógicas de 
vanguardia por parte de un conjunto de intelectuales que han buscado transformar 
esta realidad.

Por otra parte, al abordar la segunda mitad del siglo XX hasta la actualidad, se 
puede dar cuenta de la lenta constitución del Campo intelectual de la pedagogía en 
Colombia. Se debe recordar así, que la educación se consolidó como un derecho 
público, gracias entre otras causas, a las presiones del movimiento magisterial que 
nace en 1959, por medio de la Federación Colombiana de Educadores (Fecode). 
Dicha lucha tiene dos puntos de llegada: en primer lugar la nacionalización de la 
educación primaria y secundaria que se logra solo hasta 1975; y en segundo lugar, 
la definición del Estatuto Docente, Decreto 2277 de 1979. La época dorada del mo-
vimiento magisterial se consolidó en el Movimiento Pedagógico Nacional, que nació 
en agosto de 1982, en el XII Congreso de Fecode. Desde ese momento, el educador 
colombiano se reivindicó como un trabajador de la cultura, y se consolidó como un 
actor importante en la discusión de la política educativa y los contenidos curricula-
res de los programas, promulgó por la autonomía y la libertad de cátedra, y promo-
vió el liderazgo social y político de los maestros, como profesionales e intelectuales 
de un saber específico, el saber pedagógico.

Para Marco Raúl Mejía, el Movimiento Pedagógico Nacional se convirtió en ger-
men de los movimientos sociales que se configuraron en la segunda mitad del siglo 
XX. Por lo demás, en su accionar, construyó lo que serían los primeros nexos prácti-
cos en el campo educativo de algunas experiencias sociales que se centrarían en la 
subjetividad, ser maestro, y la identidad con un saber propio, la pedagogía (Mejía, 
2013). Los maestros del movimiento dialogaron con los intelectuales de la época y 
se produjo una renovación en el pensamiento pedagógico mediante una alianza que 

8	  La Ley 39 de 1903, además de las dicotomías ya mencionadas, dejó abierto el problema de la responsa-
bilidad y financiación de la educación a las regiones y municipios, en su mayoría pobres, que solo encon-
traron una solución cuando se logró la financiación de la escuela primaria por parte del gobierno central, 
mediante la Ley 11 de 1960; y en la década del setenta, se dispuso la nacionalización plena de la secundaria 
mediante la Ley 43 de 1975. Para algunos, la Ley Orgánica de Educación de 1903, se mantuvo durante 91 
años, cuando fue reemplazada por la actual Ley General de Educación, Ley 115 de 1994, promulgada bajo 
los preceptos democráticos de la Constitución de 1991. La estabilidad en las leyes y disposiciones de la 
educación, dio cuenta de un sistema educativo vertical y jerarquizado, que se resiste a los cambios. 



27

Introducción

transformó prácticas, discursos y saberes, dando forma al poder de unos asalariados 
del conocimiento y de la pedagogía. 

La constitución del movimiento magisterial y del maestro como sujeto político, 
es fundamental para dar cuenta de la institucionalización del Campo intelectual 
de la pedagogía en Colombia. No obstante, el sociólogo Mario Díaz al hablarnos 
del “campo intelectual de la educación” divide este campo entre quienes producen 
discursos en educación, —una especie de intelectual de clase media—, y quienes 
los consumen, que son, para él, los maestros y profesores en ejercicio. Según Díaz, 
inspirado en el sociólogo inglés Basil Bernstein, existen varias posiciones y emplaza-
mientos de sujeto con relación a la producción del discurso pedagógico, las teorías, 
la investigación educativa y la práctica escolar. (Díaz, 1992, p.351). El presente tra-
bajo se inscribe así en los orígenes mismos y el devenir de quienes producen discur-
so pedagógico en Colombia, dan a conocer sus postulados, promueven sus ideas y 
buscan tener una incidencia en la realidad escolar. Es en la producción del discurso 
pedagógico, —visto como un ejercicio de reflexión científica de la educación del 
niño, el adolescente y el joven—, que se establecen las bases epistemológicas de 
institucionalización de nuestro campo. Por lo demás, el Campo intelectual de la 
pedagogía en Colombia, se ha constituido a lo largo de aproximadamente un siglo 
y medio de existencia. También en este escenario de lucha y tensión pedagógica9 se 
encuentra en juego la apropiación de una tradición y una historia que le permite al 
maestro en ejercicio participar de una manera más argumentada en las discusiones 
propias de este campo como lo son: la enseñanza, el aprendizaje, el niño en su di-
mensión de alumno, el devenir del maestro, las políticas de formación docente y la 
escuela, entre otros.

En el marco de la presente pesquisa se cree que, a pesar de las adversidades, en 
el contexto educativo de Colombia se logra instalar un discurso de carácter pedagó-
gico en las facultades de educación y en las carreras cuya filosofía es la formación 
de maestros desde la segunda mitad de los años ochenta del siglo XX a la actualidad. 
Dicho discurso sigue siendo dinamizado en alto porcentaje por intelectuales, suje-
tos de saber y maestros en ejercicio, posicionando aún más las teorías pedagógicas. 
Nuestro interés es dar cuenta de los orígenes, dilemas y transformaciones del pen-
samiento pedagógico colombiano, a través del estudio de un grupo representativo 
de intelectuales de la educación, aportando de paso al fortalecimiento del Campo 
Intelectual de la pedagogía en Colombia.

9	  La tensión pedagógica que abordamos en el presente texto hace referencia a la manera como las prácti-
cas pedagógicas de determinada época legitiman un statu quo o lo cambian, participan de la hegemonía 
o la transforman. En toda tensión existen al menos dos actores, un sector de la sociedad que ha buscado 
mantener un tipo de educación tradicional y, en este caso, un grupo de intelectuales y maestros que han 
buscado de manera constante su transformación.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

28

En términos metodológicos en el marco de la presente investigación, —Historia 
del pensamiento pedagógico colombiano—, se debe aclarar que el historiador reali-
za un esfuerzo, ya sea inquietante, de problematización o de trabajo previo, antes de 
llegar a cualquier tipo de archivo o escenario en el que se encuentran sus fuentes o 
conjunto de datos a inspeccionar. De tal modo, el historiador mediante una pequeña 
pregunta inicial desarrolla un diálogo o disertación con lo que posteriormente se 
constituye en su archivo, que en este caso fueron los principales ensayos, artículos, 
libros e inclusive entrevistas, por medio de los cuales los intelectuales seleccionados 
han dado a conocer sus concepciones e ideas pedagógicas. La habilidad del inves-
tigador en historia consiste en mantener este diálogo en un ambiente de equilibrio 
entre lo que es, su apuesta investigativa y las fuentes. 

Por lo demás, el conocimiento histórico es por naturaleza, provisional e incom-
pleto, aunque no por ello falso; selectivo, aunque no por ello arbitrario; y limitado 
y definido por las preguntas formuladas a las fuentes, y por lo tanto solo verdadero 
dentro del campo así definido (Jiménez, A., 2004, p. 138). De tal manera, cuando 
se afrontó el problema de reconstruir el pensamiento pedagógico colombiano se 
reconoció desde el inicio el carácter provisional y cambiante de dicho tema, en la 
medida en que puede ser abordado mediante otras preguntas investigativas, otras 
fuentes, otros ejes temáticos y otras metodologías. También reconocimos el carácter 
selectivo del tema y optamos por rastrear de mamera inicial la vida y obra de siete 
pedagogos colombianos destacados: Martín Restrepo Mejía (1861-1940), Agustín 
Nieto Caballero (1889-1975), José Francisco Socarras (1904-1995), Estanislao Zuleta 
(1935-1990), Marco Raúl Mejía (1952-), Francisco Cajiao Restrepo (1948) y Antanas 
Mockus Sivickas (1952-). Sabíamos que era una elección selectiva porque podíamos 
dejar por fuera a otros pedagogos e intelectuales de la educación, inclusive algunos 
que sin ser propiamente educadores han aportado al Campo. Sin embargo, se debe 
reconocer que este es apenas un esfuerzo inicial en la constitución de una Línea 
de investigación en un tema en el que se debe seguir trabajando, y en este sentido 
se debe reconocer que hay otros pedagogos e intelectuales que se pueden seguir 
inspeccionando.

De tal manera, el presente libro se constituye en un aporte a la historia de la 
educación y la pedagogía en Colombia, en la medida en que cubre cronológicamente 
todo el periodo en que se ha venido desarrollando el pensamiento pedagógico 
colombiano, desde 1870 a la actualidad, -desde Martín Restrepo Mejía hasta Antanas 
Mockus-. Se reconoce en el fondo que, aunque no hay un hilo interpretativo claro, 
por ejemplo, una teoría pedagógica, que recorra y enganche capítulo a capítulo los 
distintos tiempos, estamos convencidos que   las figuras escogidas como pedagogos 
colombianos relevantes describen de manera clara un conjunto de transformaciones 
de época que el lector debe valorar. La división en capítulos no se realizó conforme a 
corrientes pedagógicas, sino mayormente por el peso que los pedagogos han tenido 
en el devenir de la pedagogía colombiana. Cada apartado fue pensado en algo así 



29

Introducción

como “la clase ideal” que habría que dar sobre tal pedagogo en el contexto de 
una época. De tal manera esta Historia del pensamiento pedagógico colombiano, 
consiste en la reunión de una serie de ejercicios monográficos que tratan de explicar 
de manera práctica al lector la relación de la pedagogía con diversos tópicos que la 
atraviesan y que se expresan en la estructura de cada capítulo del libro. 

Cabe reafirmar también que cualquier historia es selectiva, ninguna lectura es 
inocente o desinteresada, ni debe serlo, acudimos al ayer con las preguntas y problemas 
de hoy. Así pues, las preguntas de investigación giraron en torno al grado de aporte 
de estos siete académicos en la constitución del Campo intelectual de la pedagogía 
en Colombia, la incidencia de sus aportes en algunos temas transversales como lo es 
la infancia, el maestro, sus concepciones de pedagogía y escuela, su incidencia en 
la política educativa, la formación de maestros, la formación ciudadana, llegando 
a problematizar, —inclusive—, la manera cómo la pedagogía contemporánea 
afronta nuevos restos, mediada en un contexto de globalización cultural, de nuevas 
tecnologías, de economía de consumo y de profundas transformaciones que se viven 
en la ciudad.

Es de aclarar que producto del desconocimiento de las jóvenes generaciones 
con relación a la pedagogía colombiana y a sus figuras más destacadas se optó por 
desarrollar un breve rastreo biográfico de cada uno de los pedagogos e intelectuales 
en mención, buscando establecer no solo una relación directa entre vida y obra, 
sino que destacamos la singularidad y trascendencia de su pensamiento pedagógico. 
Se tenía claro que desarrollar el rastreo biográfico era tal vez un ejercicio poco 
novedoso, pero se debe reconocer que el grado de desconocimiento de las 
jóvenes generaciones hacia el pasado, —incluyendo el pasado reciente del país—, 
conllevó de manera breve a realizar este tipo de ejercicio buscando hacer énfasis 
en los momentos en que —en cada uno de los casos—, su vida fue marcada por el 
compromiso pedagógico. En este punto, siguiendo algunos de los lineamientos de 
Leonor Arfuch, al rastrear la biografía de un sujeto nos movemos no solo en el plano 
de los pequeños relatos, sino en el mudo de la vida, la privacidad, pero también la 
afectación de lo público. Estudiar la biografía de estos personajes permitirá realizar 
una cartografía de la trayectoria —individual— siempre en búsqueda de sus acentos 
colectivos (Arfuch, 2002, p.17). Por lo demás, hay mucho de autobiográfico en el 
modo de abordar la vida de los otros, así como también debe existir un límite ético; 
la idea de rastrear personajes a través de su semblanza académica tiene relevancia 
no solamente en el plano ético, sino también científico y pedagógico, en el contexto 
de una época, reivindicado su postura crítica en el horizonte cultural.

Al rastrear la vida y producción académica de estos siete personajes se 
busca establecer un hilo conductor de diálogo para dar cuenta de cierto tipo de 
trasformaciones, de tal manera preguntarnos en torno a sus conceptos de infancia, 
pedagogía, sujeto maestro y escuela, que hacen parte de una preocupación 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

30

común en la mayoría de los casos. Como también nos interesa preguntarnos por 
sus preocupaciones en torno a las transformaciones de la educación, contenido y 
postulados, y en los pedagogos contemporáneos; ver su posición crítica frente a 
temas como el conductismo, la tecnología educativa, la economía de consumo y 
la investigación educativa, estas últimas, como un conjunto de trasformaciones que 
atraviesan nuestra época.

La historia de la pedagogía en Colombia, —de manera particular en estos últimos 
cuarenta años—, evidencia una multiplicidad de direcciones lo que podría hacer 
suponer la negación del carácter científico de la pedagogía, pero en realidad los 
caminos escogidos por los autores de este último periodo no son más que aspectos 
parciales de un objeto único como lo es el estudio científico de la educación 
considerado desde varios puntos de vista. La historia de la pedagogía en Colombia 
no es la simple sucesión de diversas concepciones pedagógicas, sino el desarrollo 
histórico de la teoría de la educación, entrando aquí como es lógico sus concepciones 
contemporáneas sobre dicho proceso y reciente transformación.

Al reconstruir el pensamiento pedagógico desde esta particular propuesta, damos 
cuenta de un ejercicio no propiamente erudito ni de investigación, sino más bien, 
de un esfuerzo para exponer de forma clara y sistemática, parte de sus postulados 
con relación a diversos temas que atañen al Campo intelectual de la pedagogía en 
Colombia. Más que una labor crítica se aspira en el presente libro a realizar una ex-
posición orientadora, valiéndose de las obras y hasta de las palabras de cada autor. 
La verdad es que no conocemos ningún otro trabajo que ofrezca de manera com-
prensiva un cuadro general del devenir de la pedagogía en Colombia. Las páginas 
que siguen se han orientado lo más objetivamente posible, prescindiendo de toda 
orientación ideológica acerca de los postulados de los siete pedagogos trabajados. 
Para facilitar la comprensión de las ideas expuestas en cada uno de los pensado-
res, se presentarán a continuación, siempre que sea posible, los textos o fuentes de 
donde proceden, por creer que es más preciso reproducir las palabras que fueron 
expresadas por nuestros pedagogos en mención, garantizando la mayor autenticidad 
en lo manifestado, estableciendo la relación recíproca entre pedagogía y cultura a lo 
largo del tiempo. El libro se entrecruza con los ejercicios de docencia e investigación 
propios del profesor universitario, también se entreteje con los seminarios que he 
dirigido en los pregrados de Pedagogía Infantil y de Ciencias Sociales, de la Maestría 
en Educación de la Universidad Distrital Francisco José de Caldas de Bogotá, como 
también de mi trabajo en el énfasis de Historia de la Educación Comparada del Doc-
torado Interinstitucional en Educación de la Universidad Distrital.

Por último, quisiera agradecer al Centro de Investigaciones y Desarrollo Científi-
co (CIDC) de la Universidad Distrital Francisco José de Caldas, por la financiación 
del proyecto, por su apoyo y comprensión personal y administrativa; también un 
profundo agradecimiento a Tatiana Durango Lara, por su labor como asistente de 



31

Introducción

investigación a lo largo de dos años arduos de trabajo y a las integrantes del Semi-
llero de Investigación del Grupo Emilio, a las estudiantes del Proyecto Curricular de 
la Licenciatura de Pedagogía Infantil, Heidy Geraldine Zárate Hernández y Leydi 
Carolina Villanueva Godoy, quienes acompañaron en conjunto el trabajo de campo y 
recolección de fuentes, además de conocer y discutir algunos de los primeros borra-
dores del trabajo. Inicialmente a estas personas muchas gracias y a otros compañeros 
que colaboraron en la lectura y mejoría final de libro, particularmente al profesor de 
la Pontificia Universidad Javeriana e historiador de la educación Óscar Saldarriaga 
Vélez, una deuda infinita por su lectura, correcciones y cometarios al texto.

Referencias bibliográficas
Díaz, M. (1992). Aproximaciones al campo intelectual de la educación. En: J. Lar-

rosa, Escuela, poder y subjetivación. Madrid: La Piqueta.

Documento: “El amigo de los niños”- “Discurso sobre la educación”. Semanario del 
Nuevo Reino de Granada, 9, febrero 28 de 1808, pp. 68-69. Recuperado de 
http://www.lablaa.org/blaavirtual/historia/semanario/indice.htm

Helg, A. (2001). La educación en Colombia. Bogotá, D.C.: Universidad Pedagógica 
Nacional.

Herrera, R. (1982). Antología del Pensamiento conservador colombiano. Bogotá, 
D.C.: Instituto Colombiano de Cultura.

Jaramillo. J. (1996). El pensamiento colombiano en el Siglo XIX. Bogotá, D.C. Editorial 
Planeta.

Jiménez, A. (2004). Algunos elementos para la investigación en historia. En A. Jimé-
nez y A. Torres C. La práctica investigativa en Ciencias Sociales. Bogotá, D.C.: 
Universidad Pedagógica Nacional.

Jiménez, A. (2014). El campo de la pedagogía y otros ensayos sobre la historia de 
la infancia en Colombia. Bogotá, D.C.: Universidad Distrital Francisco José de 
Caldas.

Le Bot, I. (1985). Educación e ideología en Colombia. Bogotá, D.C.: Editorial La   
Carreta.

Mejía, M.R. (2013). Los movimientos pedagógicos en tiempos de globalización. Re-
vista Educación y Cultura.

Molina, G. (1973). Las ideas liberales en Colombia. Bogotá, D.C.: Tercer Mundo   
Editores.

Quiceno, H. (2003). Crónicas históricas de la educación en Colombia. Bogotá, D.C.: 
Editorial Magisterio Grupo de Historia de las Prácticas Pedagógicas.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

32

Sáenz, Saldarriaga y Ospina (1997). Mirar la infancia. Pedagogía, moral y moderni-
dad en Colombia, 1903-1946. Bogotá, D.C.: Colciencias.

Saldarriaga, Ó. (2003). Del Oficio del MAESTRO. Prácticas y teorías de la pedagogía 
moderna en Colombia. Bogotá D.C.: Editorial Magisterio, Grupo de Historia de 
la Práctica Pedagógica.



Martín Restrepo Mejía: exponente 
oficial de la pedagogía clásica o 
racional en Colombia

Ya se ha definido pensamiento pedagógico, como el conjunto de ideas por medio 
de las cuales se reflexiona en torno a la educación, en el que está en juego un 
conjunto de representaciones por parte de grupos de intelectuales de la educación 
acerca de la escuela, los procesos de enseñanza y aprendizaje, la labor del maestro, 
la concepción del niño como sujeto educativo, como también el papel político que 
ha jugado la pedagogía en nuestro país. Inspeccionar el pensamiento pedagógico 
desde el aporte de sus principales intelectuales, en este caso don Martín Restrepo 
Mejía, es pensar la manera como la educación influye en la cultura y la mentalidad 
de un pueblo.

Al abordar la vida y obra de Martín Restrepo Mejía, se da cuenta de la manera 
como hizo presencia la pedagogía en el escenario de lo público, que de entrada es 
un espacio de tensión y lucha en el campo de las ideas, que a la vez es un campo 
ideológico y político. El presente apartado se divide en cinco secciones: en la pri-
mera, se aborda la vida de don Martín Restrepo Mejía, tomada de la mano de su 
producción intelectual y de su obra; en la segunda, se aborda el concepto de peda-
gogía que desarrolla este educador, ya sea como maestro de escuela, intelectual de 
la educación y como máximo exponente de la pedagogía clásica; en el tercer aparte 
abordamos el concepto de infancia moderna que se desprende de sus planteamien-
tos desarrollados en varios de sus escritos; en cuarto lugar, se desarrolla el concepto 
de maestro y educación escolar; por último realizamos una consideraciones finales 
sobre su huella y vigencia. 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

34

La vida y obra de Martín Restrepo Mejía
Abordar la vida o el espacio biográfico de los intelectuales de la educación, es dar 
cuenta, en ocasiones, de un espacio subjetivo. En el caso de Martín Restrepo Mejía, 
al recoger los pocos detalles que se saben de su vida privada, valorar su labor peda-
gógica, su compromiso como maestro de escuela y, luego, como un notable intelec-
tual de la educación, a través de la lectura de su obra, buscamos rastrear su huella, 
la singularidad y trascendencia de su pensamiento pedagógico.

En este sentido, al indagar la biografía y la vida de Restrepo Mejía, nos move-
mos en el plano de los pequeños detalles y vestigios que dejó en su vida familiar o 
privada; no obstante, al considerar sus escritos, valoramos cómo su presencia y pen-
samiento logró un importante nivel de afectación de lo público. Don Martín nació 
el 2 de noviembre de 1861 en Medellín y falleció, al parecer también en Medellín, 
a finales de 1940, a los 79 años, y aún activo.10 Fue hijo de Silverio Restrepo Fer-
nández y Julia Mejía Latorre. Su padre hizo sus primeros estudios en la Universidad 
de Antioquia y en la Escuela Normal de Medellín e inicialmente dirigió una escuela 
privada en el municipio de La Estrella, población antioqueña cercana a Medellín, 
posteriormente Silverio Restrepo emigró con su familia a buscar mejor destino a 
Buga, donde Martín Restrepo Mejía continúo sus estudios en el Colegio Académico; 
los cuales interrumpe al estallar la guerra civil de 1876; pero unos años después, 
en esta misma ciudad funda una escuela de párvulos y se dedica desde entonces a 
la educación. (Bohórquez, 1956, p.429; Méndez, 2016, p.133). Cuenta Monseñor 
Rafael María Carrasquilla que Luis Restrepo Mejía,

En compañía de su hermano Martín, cinco años menor, y a quien había ayudado a 
instruir con paternal cariño, fundó en la ciudad mencionada [Buga], y trasladó más 
tarde a Palmira, y por último a Cali, un colegio que llamó con el mismo nombre que 
aquel otro donde había corrido los dulces años de su infancia [Colegio de Jesús]. 
(Carrasquilla, 1915, p.579)

En el Estado del Cauca lo nombraron Inspector General de Instrucción Pública y, 
luego, la Gobernación lo nombró, durante cinco años, rector de la Universidad del 
Cauca. De hecho, siendo rector, combinó su actividad dictando clases de castellano 
en la Escuela Normal de Institutoras, en Popayán, lo que le implicó no solo enseñar 
la asignatura, sino también pensar la manera de enseñar lengua castellana. Y enton-
ces empezó a escribir, además de su tratado de Pedagogía, varios textos escolares de 
gramática, lectura, aritmética, lengua castellana y geografía.

En 1912, instalado ya en Bogotá, en la calle 16ª, entre carreras 6ª y 7ª, antigua 
casa del General Santander, fundó y dirigió por 10 años el Colegio Martín Restrepo 

10	  En las Memorias de Ricardo Olano se transcribe una proposición del Cuarto Congreso de Mejoras Na-
cionales celebrado el 4 de diciembre de 1940, “en que se lamenta la muerte del Dr. Martín Restrepo Mejía 
miembro del Tercer Congreso de Mejoras Nacionales reunido en Medellín en 1937”. (Olano, 2004, s.p.).



35

Martín Restrepo Mejía: exponente oficial de la pedagogía clásica o racional en Colombia 

Mejía. “Tuvo algunos intervalos de apogeo económico”, cuenta Bohórquez; “y esto 
solo cuando su inteligente esposa, doña Elisa Arboleda, se encargó personalmente 
de la administración del establecimiento, pues a don Martín lo perseguía siempre 
la mala estrella en los negocios” 11. El 1922 vende su colegio y migra a la ciudad de 
Tunja, para dirigir el Colegio de Boyacá, durando allí por ocho años. En 1930, se 
dirigió a Cali, para regentar el Colegio Santa Librada y trabajar allí durante dos años. 
Salvo su participación en el Congreso de Mejoras Nacionales en Medellín en 1937, 
no hay más noticias suyas hasta su muerte en 1940.

Su vida como maestro de escuela inicia muy joven: a los quince años de edad 
se dedicó a la labor de maestro en el parvulario. Por diversas circunstancias, Martín 
Restrepo Mejía, ejerce primero la labor de maestro con pequeños niños en Buga, 
aproximadamente desde 1876, año en que se encuentra en su punto más alto la 
“guerra civil de las escuelas”. De su vida como maestro se puede decir que fue una 
persona dedicada al estudio y a la escritura académica, y que desde el inicio de su 
labor luchó contra la adversidad y fue un comprometido del amor a la pedagogía, 
a la labor didáctica y a la maestranza escolar. Ser maestro, para Restrepo Mejía, se 
constituyó en un compromiso de vida, de interacción con las escuelas y los niños, 
de responsabilidad con la labor didáctica, con la práctica pedagógica, la reflexión 
educativa, la elaboración de textos, manuales y periódicos, y el compromiso en el 
proceso de formación de educadores. Para Óscar Saldarriaga Vélez, Martín Restrepo 
Mejía simboliza “una tradición pedagógica que pensó el oficio del maestro como un 
trabajo de artista que trabaja sobre el alma de los alumnos utilizando un instrumento 
que nunca ha cesado de rondar la vida de los maestros: la fuerza del amor, una 
especie particular de amor, el amor pedagógico” (Saldarriaga, 2003, p.94).

Se considera que la “Guerra de las escuelas” de 1876 fue una guerra conservadora 
contra la reforma educativa del liberalismo radical y un momento clave en la vida 
de Restrepo Mejía, es por ello que no puede entenderse la “pedagogía clásica o 
racional” de este pedagogo colombiano, sin comprender la pedagogía pestalozziana 
que se hizo oficial en esta reforma. La Reforma Instruccionista, como se conoció, 
tiene un antecedente directo en 1870, en el gobierno de Eustorgio Salgar (1870-
1872), quien, como liberal radical, lideró la reforma educativa más importante que 
se dio en el siglo XIX en Colombia. En el marco de la materialización del Decreto 
Orgánico de Instrucción Pública, del 1° de noviembre de 1870, entre una serie de 
disposiciones, se creó: 

la Dirección General de Instrucción Pública y se impulsó la organización de la edu-
cación primaria y la fundación de escuelas normales en las capitales de los estados, 
destinadas a la formación del magisterio colombiano. Para ello contrató una misión 

11	  Por lo demás, como una anécdota de la historia, en el Colegio Martín Restrepo Mejía, el líder liberal 
Jorge Eliecer Gaitán (1898-1948), cursaría el último año de bachillerato y se graduaría en 1919, para luego 
ingresar a estudiar Derecho y Ciencias Política en la Universidad Nacional de Colombia.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

36

pedagógica en Alemania compuesta por nueve miembros, uno por cada Estado, quie-
nes fundaron y dirigieron una escuela normal y una elemental modelo, anexa a la nor-
mal. Como sustento a todas estas medidas creó la revista semanal La Escuela Normal, 
que tuvo una duración de ocho años y se convirtió en el eje de la cultura pedagógica 
en Colombia, y a la que se sumaron otras revistas del mismo corte, de carácter nacio-
nal y regional; fue sin duda el movimiento pedagógico más importante de la segunda 
mitad del siglo XIX. (Cataño, G., 1995)

Los liberales radicales buscaban, mediante dicha iniciativa, romper con el pasado e 
instaurar un sistema educativo que pusiera a Colombia en el camino de las naciones 
civilizadas. Para ello, redefinieron los objetivos de la enseñanza primaria y de la en-
señanza universitaria (crearon la Universidad Nacional), e introdujeron los avances 
de la pedagogía llamada “objetiva” que apropiaba los métodos de enseñanza-apren-
dizaje del pedagogo suizo Heinrich Pestalozzi. Se buscó abolir el castigo físico, la 
memorización y la férrea disciplina de las escuelas monitoriales de Joseph Lancaster 
(1778-1838) y, en su lugar, implantaron las innovaciones de Johann Heinrich Pesta-
lozzi (1746-1827), y Friedrich Froebel (1782-1752), 

La pedagogía pestalozziana, llamada también “objetiva” o “intuitiva”; fue introducida 
por primera vez en Colombia entre 1845 y 1847, bajo los auspicios del Presiden-
te conservador Mariano Ospina Rodríguez, por Don José María Triana en la Escue-
la Normal lancasteriana de Bogotá, como un recurso para mejorar la enseñanza en 
las clases de gramática y aritmética. Casi treinta años después, hacia 1872, bajo un 
nuevo gobierno, de orientación liberal, “la objetiva” empieza a ser difundida en las 
Normales oficiales establecidas en cada una de las capitales de los Estados Unidos 
de Colombia, por los “12 maestros protestantes” de la Primera Misión Pedagógica 
Alemana llamada al país. Esta vez, ya no se trataba de un procedimiento auxiliar: la 
“objetiva” fue asumida en su integridad, como un método universal, teórico y prác-
tico, como el sistema pedagógico “más moderno para la reforma de la mente de la 
niñez colombiana”, frente a la pedagogía llamada tradicional (“memorista, verbalista 
y punitiva”) —asociada por demás a la Iglesia católica y a los regímenes conservado-
res—. (Saldarriaga, 2003, p.34)

Los niños deberían aprender por medio del trabajo y el juego cooperativo, en estre-
cho contacto con la naturaleza, como lo había pregonado, en 1762, en el Emilio de 
Jean Jacques Rousseau (1712-1788). Al finalizar la enseñanza primaria, los estudian-
tes deberían estar familiarizados con los rudimentos del conocimiento científico. Los 
principios de la ciencia, “el saber más útil”, según Herbert Spencer (1820-1903), un 
autor muy popular entre los radicales, no debería ser extraño a los niños y menos 
aún a los jóvenes. El procedimiento que le dio identidad al pestalozzianismo (desa-
rrollado en varios países), fueron las “Lecciones de cosas”, basadas en una epistemo-
logía y una psicología conocidas como racionales, pues usaban los procedimientos 
analíticos de inducción o inferencia y deducción, aplicados a la observación y cla-
sificación de objetos seleccionados:



37

Martín Restrepo Mejía: exponente oficial de la pedagogía clásica o racional en Colombia 

 [Debe comprenderse] el sentido de la técnica conocida como lecciones de cosas: 
era asegurar la fijación duradera de las palabras con sus representaciones, el paso de 
las “intuiciones [sensaciones] oscuras a las nociones claras” poniendo en contacto 
al niño, “antes que con palabras, con cosas”.12 Pero ello no podía ser de cualquier 
manera: el método del maestro consistía en componer una escena con el fin de pre-
sentar, ordenados, los objetos que la naturaleza presenta usualmente a la percepción 
del niño confusos y dispersos. La objetiva devenía así, “en parte una exposición de 
objetos, y en parte una aplicación de palabras”, un método racional para ordenar 
series de objetos por sus semejanzas y sus diferencias, en aras de dirigir la percepción 
del niño desde los accidentes hasta las propiedades esenciales de las cosas, de lo sin-
gular a lo general y de lo visible a lo abstracto. Quedaba, pues, entablado el combate 
contra los dos temibles enemigos de la pedagogía moderna: el verbalismo (las pala-
bras desligadas de las ideas) y el memorismo (las ideas desligadas de sensaciones) un 
combate que se integró rápidamente al sentido común de los maestros colombianos a 
partir del último tercio del siglo XIX como timbre de modernidad: educar llegó desde 
entonces a definirse, no como imbuir conocimientos, sino ejercitar las facultades para 
desarrollarlas. (Saldarriaga, 2003, pp.46-47) 

Pero además de esta reforma pedagógica —que ya era acusada por los conservado-
res de ser “materialista” —, la Reforma Instruccionista era una reforma política del 
sistema educativo; proclamando la educación primaria gratuita, obligatoria y laica. 
No se trató de abolir la religión, como de inmediato saltaron a decir los opositores, 
sino de hacer que en las escuelas públicas el Estado no enseñara religión; sin vulne-
rar el derecho de los padres de familia a educar a sus hijos, fuera de la escuela, en la 
religión de su escogencia. Por estas y otras razones —de pura estrategia política—, 
la “Guerra de las escuelas” estalló en 1876, en el Estado del Cauca, tras la negativa 
de la Iglesia católica de aceptar el “monopolio educativo” del Estado (Saldarriaga, 
2011, p.86). El conflicto bélico se extendió al Estado de Antioquia, comprometiendo 
también a los Estados de Cundinamarca, Tolima y Santander. Los ejércitos conser-
vadores, liderados por Joaquín María Córdoba, y los liberales, por Julián Trujillo, 
protagonizaron una guerra sangrienta en la que las escuelas se convirtieron en cuar-
teles de los ejércitos regionales y un número importante de maestros y estudiantes 
perdieron la vida. Por último, la guerra finalizó el 27 de abril de 1877, tras la última 
batalla llevada a cabo en el Cocuy, Estado de Boyacá. Dicho enfrentamiento terminó 
en el mandato de Aquileo Parra (1876-1878).

Estando en Cali, en 1885, Don Luis y Don Martín leen por casualidad, en un 
periódico bogotano, la invitación del Ministerio de Instrucción Pública, dirigido a 
los profesores del país, para escribir y presentar en un concurso público un tratado 

12	  “...si no se hace esto, exponemos a nuestros niños a confundir a primera vista las cualidades variables con 
las cualidades permanentes, y de este modo a retardarse, por lo menos, en el conocimiento de la verdad 
y a no tomar en cada ramo el camino más corto para pasar de las intuiciones oscuras a las nociones cla-
ras”. Pestalozzi, H.; Cómo enseña Gertrudis a sus hijos. Cartas sobre la educación de los niños. Libros de 
Educación elemental (Prólogos). Introducción de Edmundo Escobar. México: Porrúa, p. 105 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

38

de pedagogía. El ministro de la época, (denominado entonces Secretario de Instruc-
ción Pública) Dr. Enrique Álvarez Bonilla, ofrecía premiar el mejor libro con el fin 
de adoptarlo para la enseñanza en las Escuelas Normales. Los hermanos Restrepo 
Mejía, que habían acumulado casi 9 años de práctica de enseñanza, no habían he-
cho un estudio especial de autores y asuntos pedagógicos, lo que, en principio, se 
constituyó en una desventaja. En palabras de Martín Restrepo:

Le propuse a Luis escribir aquel libro. El, que era modesto porque conocía mejor que 
yo nuestra ignorancia, se resistió por varios días. Comuniqué mis deseos a mi santa 
madre, y ella triunfó, como siempre en el ánimo de mi hermano. Aquella noche, cum-
plidas las atenciones que nos imponían los alumnos internos, colocamos dos mesas 
unidas en la mitad del cuarto de Luis, y cada uno se puso a emborronar cuartillas de 
papel. Yo escribí una disertación sobre el niño; y otra, Luis sobre la educación. Cuan-
do leíamos en voz alta nuestros escritos, comprendimos que no era así como se debía 
trabajar. Aquello no tenía sabor didáctico ni importancia técnica. Era preciso estudiar 
previamente la materia y formar un plan de obra. (Restrepo, 1909, p.5)

Frente a este reto, los hermanos Restrepo Mejía decidieron conseguir los pocos libros 
de filosofía y educación que se podían obtener en Cali, empezando así una ordena-
da y juiciosa labor nocturna de lectura y escritura que tomó nueve meses de trabajo. 
El alma académica de los hermanos Restrepo Mejía se unió hasta identificarse y 
complementarse mutuamente. La labor en la escuela con sus estudiantes les com-
prometía la jornada diurna y en las noches el compromiso con el principal manual 
de pedagogía que tendría el país desde el último tercio del siglo XIX hasta por lo 
menos 1920. En palabras de Martín:

Aquellas noches tienen en mi memoria el aspecto y la frescura de un manantial. Al 
cabo de nueve meses enviamos al Ministro de Instrucción Pública, con el pseudóni-
mo de A. y B., una obra informe e incorrecta, que más contenía principios que reglas 
de educación. Devueltos de Bogotá los manuscritos por haberse prolongado el plazo 
del concurso, los rescatamos y los volvimos a enviar oportunamente… Mientras tanto 
corría ya el año 1887, mi hermano fue nombrado inspector de Instrucción Pública de 
la Provincia del Pacífico, cargo en cuyo ejercicio murió de insolación en los llanos 
de San Jerónimo. En mi dolorosa soledad seguí reformando nuestro libro y en 1888 
obtuve parte del destacado éxito. (Restrepo, 1909, p.5)

Efectivamente, en mayo de 1888, en el marco del resultado final de un concurso 
convocado por el Ministerio de Instrucción Pública para los maestros del país, se 
dan a conocer los resultados, que destacan como ganador el libro de los hermanos 
Restrepo Mejía, Elementos de Pedagogía. Martín Restrepo Mejía, continuó solo su 
labor, como homenaje póstumo a su hermano, y en su estadía en Popayán, entre 
1892 y 1898, mientras fue profesor de filosofía —reorganizador y rector— de la Uni-
versidad del Cauca, preparó, ajustó y publicó la segunda edición de Elementos de 
pedagogía, en 1893, el cual se presentó como un libro de estudio útil y provechoso 
para la formación de maestros en las escuelas normales. Dicha obra ganadora, escri-



39

Martín Restrepo Mejía: exponente oficial de la pedagogía clásica o racional en Colombia 

ta en provincia, se constituyó en el principal texto para la formación de maestros en 
las Escuelas Normales de Colombia. El libro fue reeditado una vez más en Popayán 
(1905) y luego en Bogotá, siempre mejorado, en 1911. Martín nunca quiso que se 
retirara de las ediciones el nombre de su hermano Luis.

En su momento, Elementos de pedagogía se definió como una obra extensa, en-
ciclopédica, rigurosamente didáctica y escrita en lenguaje claro y castizo. Según 
Saldarriaga, “El tratado de los Restrepo es un erudito compendio que apropia, com-
binando y seleccionando, los mejores aportes de la tradición pestalozziana tanto 
norteamericana como francesa, pero también de otras tradiciones pedagógicas, tan-
to nacionales, —alemanas y españolas— como religiosas —protestantes, católicas y 
laicas—: es, por así decirlo, una Enciclopedia de la pedagogía racional.13 Aparecen 
así, citados en su texto nombres como Pestalozzi, Fichte, Spencer, Herbart, Froëbel, 
Lasalle, al lado de muchos otros que también han llegado a ser ignorados para no-
sotros: Baldwin, Compayré, Ruiz Amado, Lavaissière, Buisson, Daguet, etc. En parti-
cular, se sabe que Restrepo, como una buena parte de los maestros colombianos de 
fin del siglo XIX, había tomado contacto con una serie de manuales norteamericanos 
de tradición pestalozziana (y protestante), que habían sido traducidos para América 
Latina por la casa editorial Appleton de Nueva York, y distribuidos desde Bogotá por 
la muy católica Librería Americana de Miguel Antonio Caro. Eran textos en donde 
se enseñaba a los maestros las técnicas de montaje, organización y dirección de 
escuelas, los métodos de “enseñanza objetiva” y los “principios de la Instrucción”. 
De alguna manera, Elementos de pedagogía es una respuesta, o una apropiación 
bastante enriquecida —y también filtrada— de esos manuales. Podríamos decir que 
su texto es una rejilla de apropiación de ideas pedagógicas cosmopolitas, refinadas 
y tamizadas por la ortodoxia filosófica católica, la cual era por entonces la neoes-
colástica o neotomismo; una doctrina que había sido proclamada como la filosofía 
oficial de las escuelas católicas por León XIII en su encíclica Aeterni Patris de 1879, 
y que perduró en la educación secundaria de nuestro país hasta los años setenta del 
siglo XX”. Para caracterizarla de modo sumario, se considera que esta filosofía era 
un singular híbrido entre la filosofía aristotélico-tomista y la ciencia experimental 
decimonónica (Saldarriaga, 2003, p. 104).

Desde su aparición, Elementos de pedagogía fue destacado por su claridad en la 
escritura, su método expositivo, la forma como se abordaba la pedagogía moderna 
y la manera cómo podía establecer una doctrina pedagógica en la formación de 
maestros en el país, y a la vez, recoger la ortodoxia católica por parte de un laico. El 
libro incluso cobró importancia internacional, en agosto de 1889, cuando el Conse-

13	  Para superar los malentendidos y desconocimientos que generan los términos “pedagogía tradicional” o 
incluso “pedagogía clásica”, proponemos denominar esta matriz pedagógica como Pedagogía Racional, 
dado que así denominaba ella misma su epistemología y su método, procedentes de disciplinas como la 
Lógica, la Gramática y la Filosofía.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

40

jo General de Instrucción Pública del Ecuador, lo adoptó también como el principal 
manual para la formación de maestros de su país. En el prólogo de la tercera edición 
payanesa, Martín Restrepo Mejía destaca lo siguiente:

El estudio de la pedagogía es un asunto muy descuidado, por desgracia entre noso-
tros. Aún el nombre de esta ciencia se oye por lo general con desagrado: la palabra 
pedagogo es mirada casi como sinónimo de pedante. Y si a esto se agrega que no falta 
quien niegue la eficacia de la Pedagogía y tenga esta ciencia por una de las ilusiones, 
si no de los engaños del siglo, se habrá dado la medida de los numerosos y grandes 
obstáculos que hay que vencer para que la educación alcance en Colombia el de-
sarrollo necesario. Y sin embargo, esta ciencia es la ciencia del progreso; en ella se 
estudian los futuros destinos del hombre y de la humanidad, se trazan a la luz de la 
razón ilustrada por los senderos de la civilización. (Restrepo, 1905)

La pedagogía, como la ciencia del progreso y la civilización, se constituía en una 
posibilidad de intervención política frente a la situación de atraso del país, tanto cul-
tural, como social y económico. La principal tarea del maestro, para Restrepo Mejía, 
era la transmisión de los conocimientos adquiridos y el desarrollo de las fuerzas 
físicas, intelectuales y morales de la generación que se levantaba. Por su parte, con-
cibe al niño como un tesoro escondido que solo debía ser manejado por manos muy 
diestras y puras; el niño representaba la renovación de la humanidad, la esperanza 
de la familia, de la patria, del progreso y templo de la inocencia. La madre se cons-
tituye en la primera maestra del niño y su influencia era decisiva; por consiguiente, 
a ella le correspondía el estudio del arte de educar. En los programas de las escuelas 
y colegios de niñas, debían figurar, por consiguiente, los estudios pedagógicos, los 
cuales no solo serían necesarios para quienes ejercieran el profesorado en un futuro, 
sino también para la madre, cuya influencia se constituía en trascendental y se ejer-
cía sobre todas las facultades del niño, un eco pestalozziano.

Elementos de pedagogía se estructura en dos tomos, el primero dedicado a la teoría, 
a la “Ciencia de la educación”, y el segundo a la práctica, al “Arte de la Educación”. 
Así, a partir de unos principios, que hoy llamaríamos conceptos fundamentadores o 
estructurales, descendía a unos conceptos derivados que hoy llamaríamos operatorios 
o aplicados. Los fundamentadores se referían a la naturaleza del hombre y sus fines, 
conformando una especie de antropología filosófica; y los operatorios, proponían los 
diversos métodos o modelos pedagógicos que sirven a su realización. Esta distinción, 
en Elementos, implica definir primero “la naturaleza, estado actual y fin del hombre y 
de nuestras facultades cognoscitivas, a los cuales se subordinan las leyes del desarrollo 
humano y todos los trabajos del educador”. (Restrepo, 1911, I, p.21)

La pedagogía moderna racional, tal como fue propuesta por los hermanos Restrepo 
Mejía, debía tener en cuenta los estados del hombre según la edad:

(La edad por sí sola modifica día por día el estado del hombre, cuyas facultades fun-
cionan regularmente; pero entre las modificaciones que produce hay algunas tan no-



41

Martín Restrepo Mejía: exponente oficial de la pedagogía clásica o racional en Colombia 

tables, que la dividen en periodos en que el estado del hombre varia profundamente. 
Esos acontecimientos son el nacimiento, el uso de la razón, la pubertad, el completo 
desarrollo físico y el principio de la decadencia. El periodo que media entre el naci-
miento y el uso de la razón se llama niñez o primera infancia; el que media entre uso 
de la razón y la pubertad, puericia o segunda infancia; el que media entre la pubertad 
y el completo desarrollo físico, adolescencia, edad adulta o primera juventud; y el 
que medía entre la decadencia y la muerte, vejez. Por lo común se considera que el 
uso de la razón principal a los siete años, la pubertad a los doce en la mujer y a los 
catorce en el hombre, el completo desarrollo físico se cree realizado a los veinticinco 
años; y el principio de la decadencia puede fijarse en los cincuenta años. (Restrepo, 
1905, p.46)

Para los conocedores del tema, los métodos pestalozzianos reivindicados por Restre-
po Mejía, no podían convertirse de manera torpe en un arma de partido. Elementos 
de Pedagogía reapropiaba los métodos objetivos que habían sido bandera del partido 
liberal, y los reinsertaba en la ortodoxia católica, de modo que podían proclamarse a 
la vez modernos científicamente y religiosamente correctos. La pedagogía oficial de 
la República Conservadora aparecía como una reconciliación entre el Estado y sus 
fines sociales y la Iglesia y sus fines morales.

Retomemos ahora el hilo de su producción pedagógica escrita. En el marco de 
sus cátedras, producto de su particular modo de ejercer la práctica pedagógica, y 
como formador de formadores, se dio a conocer, primero, a manera de folletos y 
luego el texto completo, en 1894, de Gramática de la Lengua Castellana, en la que 
buscó exponer con claridad y precisión todos los principios de nuestra lengua. Para 
Restrepo Mejía, dicha tarea la pretendió realizar: “Sin las arideces filosóficas de la 
Gramática del Señor Bello y sin aquella larga y fastidiosa enciclopedia de frases y 
vocablos viciosos, que puestos al frente de sus respectivas correcciones, llevan a la 
confusión de la mente de los alumnos” (Restrepo, 1909, p.26).

La anterior fue una obra pensada para trabajar en los colegios, para el uso de los 
maestros y la aplicación con los estudiantes, y alcanzó 8 ediciones, entre ellas en 
los años 1905, 1906, 1910, 1918 y en 1928, estas últimas “muy reformadas”, como 
ya se sabe qué estilaba hacer Don Martín con su proverbial rigor y acuciosidad. 
Restrepo Mejía, como profesor de esta materia, proponía así, la enseñanza de la 
lengua castellana como prioridad en la escuela y en el proceso de formación de 
maestros normalistas. La obra, de pedagogo y no de filólogo, llenaba un vacío con 
singular acierto y maestría para la instrucción de la juventud, al escoger métodos 
adecuados para el análisis de funciones gramaticales que daba como resultado una 
regla general de aplicación práctica de la gramática, que se fijaba fácilmente en la 
memoria de los estudiantes.

1905 marca el inicio de una notable curva de publicaciones, pues se puede 
asegurar que entre esta fecha y 1917, no hubo un año en que no hubiese hecho alguna 
publicación, nueva o reelaborada, sin dejar de señalar que su último trabajo literario 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

42

data de 1937, tres años antes de su muerte. Esto sin hablar, por ahora, de los periódicos 
que creó, los artículos de prensa y las novelas editadas (e inéditas) que dejó. 

Además de la reedición (aumentada) de los Elementos, en 1905 empezó a 
publicar -con el auspicio del Ministerio de Instrucción Pública y Salubridad, una 
serie de textos para las escuelas oficiales del país, lo cual es diciente tanto de la 
decisión del gobierno de disponer de una batería completa de textos escolares, 
como de la apuesta de Don Martín para asumir tal tares como “autor pedagógico 
oficial”. En 1906, saca Aritmética para las escuelas, el cual fue “producto de una 
larga reflexión y ejercicio de práctica pedagógica”, que surgió desde 1885, cuando 
en Cali elaboró un primer folleto sobre números enteros y luego vino otra serie de 
folletos sobre números fraccionarios, números complejos y números proporcionales. 
Dicho texto de matemáticas escolares, desde su inicio, buscó acercar al niño “de 
los fenómenos a la ley, del ejemplo a la regla, del análisis a la inducción; de la 
síntesis a la deducción y a la aplicación” (Restrepo, 1909, p.55). Dicha propuesta 
expositiva de la matemática, se ubicó en los métodos de la pedagogía moderna de 
estilo racional, basada en iniciativas de carácter intuitivo, inductivo y deductivo. Este 
texto de matemáticas debía transmitir los conocimientos al estudiante, haciendo 
sencillo el aprendizaje en una materia abstracta, como lo era la aritmética. En 1908 
edita una segunda parte, dedicada a los números fraccionarios.

En 1907 hace ya la 2ª edición de un Compendio de historia universal en que 
prevalecen la Sagrada, la Eclesiástica y la de Colombia: primer curso de enseñanza 
cíclica de la historia para las escuelas primarias; que nació por solicitud del goberna-
dor de Cundinamarca. Es un libro de síntesis, en el que dio a conocer “el devenir de 
la religión y la historia de la humanidad, con todas sus grandezas y horrores desde el 
momento del nacimiento de Cristo, hasta inicios del siglo XX en Colombia”. Según 
Restrepo Mejía, fue un libro pensado para los niños, pero con utilidad didáctica para 
los maestros. En 1908 edita aparte la Historia Sagrada.

El mismo 1908 edita una Geografía Universal, que se dividía en tres secciones: la 
primera, nociones fundamentales de geografía. Según su autor, en esta se abordaba 
“lo que todo niño debía conocer hasta de memoria” y que hacía parte de una Geo-
grafía de las escuelas; en la segunda, el maestro encontraba noticias de diferentes 
países del mundo, que permitía ampliar la explicación y la información de la pri-
mera; y en la tercera sección, se encontraban datos numéricos y estadísticos, orde-
nados de tal modo que se lograban hacer interesantes comparaciones. Era un texto 
compuesto, que contenía información de uso escolar sobre geografía astronómica, 
geografía física y geografía descriptiva. Pero al año siguiente reedita el texto bajo el 
título de Geografía de las escuelas: primer círculo de la geografía universal, seguido 
de la geografía especial de Colombia. 

El año 1912 es particularmente importante, por la publicación de su serie de 
libros de lectura (cuatro volúmenes) bajo el título de La Escuela Colombiana, y que 



43

Martín Restrepo Mejía: exponente oficial de la pedagogía clásica o racional en Colombia 

iniciaban desde La Citolegia (La citolegia colombiana. Libro 1: método de palabras 
modelo, sonideo y lectura combinada con la escritura); —que difundía lo más avan-
zado hasta entonces en los métodos de enseñanza de la lectura y la escritura, el 
llamado método de palabras normales— hasta los niveles superiores de lectura. Los 
libros 1° y 2° eran, en palabras del propio autor, “un camino graduado para que el 
niño llegue al libro de lectura No 3 titulado la Escuela colombiana, que el Gobierno 
ha adoptado para todas las escuelas oficiales de Colombia, […] El 4° es una antolo-
gía cronológica, recomendada por el Consejo Universitario, para las escuelas supe-
riores, colegios y facultades de letras.” (Restrepo, 1912, p.3).

Hacia 1913 la producción de don Martín da un giro que podríamos llamar “so-
cial”, con dos publicaciones que también fueron auspiciadas por el Estado para ser 
distribuidas masivamente en las escuelas públicas. Ese año el Ministerio de Instruc-
ción Pública y Salubridad le encarga una Cartilla antialcohólica, que ha sido descrita 
así por el historiador Noguera:

Se trataba de un impreso ilustrado de 112 páginas elaborado para ser leído en dos 
direcciones que se intercalan a lo largo de todo el cuerpo de la publicación. Inicia 
la cartilla con dos páginas ilustradas con recuadros, en donde se dibuja la vida de 
dos hermanos [el juicioso y el alcohólico] con comentarios referentes a sus formas 
de vida, intereses y expectativas. Continúa la cartilla con otras dos páginas de texto 
en donde se exponen, “científicamente”, los horrores del vicio alcohólico. (Noguera, 
2002, p.283)

La segunda publicación, al año siguiente, inicios de 1914, es el libro Pedagogía 
doméstica: autoeducación, dirección del hogar, educación de los niños, un nuevo 
hito en su producción. Era un libro dedicado a las familias, obreros e industriales, y 
en especial a las madres obreras. En verdad, constituía una pequeña revolución cul-
tural, inspirada en una serie de principios, como: autoeducación, educación de los 
hijos y dirección del hogar, para darle a la labor maternal, en alianza con el médico, 
un carácter público y casi científico. Fue un paso significativo hacia las prácticas 
de la pedagogía activa experimental. Restrepo Mejía, mediante este libro, pretendía 
incidir en la formación y condición moral de los obreros, campesinos y gentes hu-
mildes, luego de que Colombia venía de vivir los lastres de las guerras civiles y los 
defectos de una educación que arraigaba hábitos “perniciosos” para la mayoría de 
la población.

Pedagogía doméstica establecía la posibilidad de educar —antes y fuera de la 
escuela— a las clases obreras y a los sectores populares, con el fin de perfeccionar 
su educación moral, civil y literaria, tratando así de prevenir los peligros de la cues-
tión social, que en las fábricas y talleres de la ciudad se presentaban con síntomas 
cada día más amenazadores. En este sentido, propuso integrar la red educativa de 
esa época, compuesta por: asilos infantiles, instituciones de enseñanza elemental, 
escuelas nocturnas, escuelas de artes y oficios, y demás establecimientos educati-



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

44

vos. Vistas estas como iniciativas educativas, pensadas para los sectores populares, 
debían enseñar las leyes de desarrollo físico, promover prácticas de salud, sanas y 
acordes a las funciones intelectivas y morales que generaran hábitos de precisión, 
prontitud y disciplina social. 

El resultado educativo de esta propuesta era convertir a los obreros en legítimos 
propietarios y padres cristianos, promover la moralidad del hogar, la educación co-
rrecta de los hijos, el fortalecimiento de la mujer en el interior del hogar, la economía 
doméstica y los hábitos de laboriosidad y ahorro.

Para Restrepo Mejía, en Colombia, tanto la cartilla antialcohólica como la peda-
gogía doméstica se ubicaban en el discurso higienista que atravesó a la dirigencia 
de la época. Para este intelectual de la educación, el pueblo, lejos de practicar las 
reglas de higiene alimenticia, solo consumía en determinadas zonas del país, chicha 
y coca, sustancias que adormecían el estómago e impedían despertar el apetito de 
alimentos necesarios para reparar la pérdida de los tejidos. Con esta alimentación, 
los individuos y la raza se encaminaban inevitablemente a la ruina y al desastre. En 
sus palabras:

Da grima ver en las poblaciones más importantes de la República, hombres, mujeres 
y niños con vestidos mugrientos, con manos, pies y cara, que producen repugnancia. 
No basta la pobreza para explicar esos repugnantes focos de infección: uno puede 
ser pobre y vestir con limpieza. Para hallar el verdadero motivo de tamaña injusticia 
hay que buscarlo en la falta de educación, en la decidía, en la carencia de constantes 
correcciones por parte de quienes están al frente del pueblo. (Restrepo, 1914, p.XXI) 

Encontramos así, en esta propuesta, cierto tipo de educación pensada para la in-
tervención de la población, en particular sobre la familia, y en especial sobre las 
madres. Impulsaba cierto tipo de educación popular en la que se reivindicaba desde 
una percepción católica de la época, el respeto al cuerpo, la higiene corporal, la 
importancia del ejercicio y la educación física; la reivindicación de una instrucción 
sobria, metódica y proporcionada a las inteligencias del niño, del joven y el adulto, 
por parte del maestro. En la Pedagogía doméstica, las madres debían atender el culti-
vo de la memoria y la imaginación; la conciencia, formada por la buena educación; 
la disciplina, basada en buenos hábitos, y la obediencia del obrero.

El concepto de pedagogía
Para Martín Restrepo Mejía, la pedagogía debía estudiar las leyes del desarrollo hu-
mano para intervenirlo y perfeccionarlo. La pedagogía necesitaba de la enseñanza 
para educar al hombre de acuerdo a las leyes de la naturaleza humana, tal como la 
entendía la antropología católica neotomista, buscando fortalecer las facultades hu-
manas, como lo eran: la percepción sensitiva (sensorial-perceptiva), la intelectual (o 
raciocinio) y la volitiva (o voluntad). Según Restrepo Mejía, la pedagogía se definía 
como:



45

Martín Restrepo Mejía: exponente oficial de la pedagogía clásica o racional en Colombia 

La ciencia que estudia el desarrollo humano investigando su punto de partida, sus 
leyes y su fin, y arte que enseña los procedimientos más adecuados para educar al 
hombre según aquellas leyes. La pedagogía al definirse mitad ciencia conviene con 
las demás ciencias antropológicas en que estudia al hombre, pero difiere de ellas en 
que le estudia en cuanto es un ser libre que se desarrolla. La parte de la Pedagogía 
que estudia las leyes del desarrollo humano es verdadera ciencia; más la que enseña 
los procedimientos más adecuados para educar al hombre según aquellas leyes, es 
un arte. (Restrepo, 1905, pp.1-2)

En el libro Elementos de pedagogía, en su primer párrafo, se recuerda, además, que 
la pedagogía viene de las voces griegas: paidós que significa niño; y agogos, que 
significa conductor, ayo. Los griegos y los romanos le daban el nombre de pedagogo 
al esclavo encargado de conducir al niño a las escuelas públicas, de cuidarle, ver 
por sus buenas costumbres y no abandonarle un instante en la casa paterna. Sin 
embargo, la labor del maestro debía ser pensada desde los principios básicos de las 
doce leyes pedagógicas que rigen la naturaleza del acto educativo, en versión neoto-
mista, recogiendo las propuestas pestalozziana y froebeliana: sobre su modernidad, 
se puede decir que aún hoy perduran estas leyes, que siguen siendo nuestros ideales:

La primera ley pedagógica consiste en que el educador debe estudiar las leyes que 
rigen la naturaleza humana, respetarlas y facilitar su cumplimiento, principio que es 
basado en Santo Tomás: El arte debe imitar a la naturaleza; la segunda es que las po-
tencialidades humanas deben desarrollarse ordenadamente, esto por grados sucesivos 
de manera que antes de trabajar en el desarrollo de cualquiera de ellas se alcance el 
desarrollo de las inferiores: educar la percepción sensitiva antes que la intelectual y 
esta antes que el raciocinio, principio promovido por Pestalozzi. La tercera ley, debe 
dejarse a la naturaleza el primer grado de desarrollo de las facultades, para no obli-
gar a la naturaleza del niño a ejecutar actos para los cuales no está aún preparado. 
El trabajo intelectual prematuro produce cierto brillo engañador que alucina a los 
padres y maestros y que se paga luego con algo de anemia intelectual. La cuarta ley, 
establecida por Froebel, consiste en que toda educación y toda enseñanza debe ser 
en un principio indulgente, flexible y blanda; debe limitarse a proteger y vigilar sin 
propósitos previos ni sistema preconcebido; la quinta ley ordena que la educación sea 
completa o integral, esto es, que dirija todas las facultades del niño y que las dirija 
a todos los fines que sea preciso alcanzar. La sexta ley, dispone que en cada uno de 
los grados de la educación se atienda a perfeccionar los anteriores y a preparar los 
siguientes. La séptima ley, promulgada por Froebel, consiste en que la educación para 
que sea eficaz, debe darse cuidadosamente desde el principio de la vida del niño. 
Aquel gran pedagogo observó que la educación escolar es ineficaz si la procede o 
acompaña una viciosa educación doméstica; la octava ley pedagógica se funda en el 
principio de que la educación es libre y consiste en que todo trabajo educativo prin-
cipia por inspirar al alumno el deseo de ejecutarlo, se debe respetar la curiosidad y el 
interés del niño. En todo trabajo educativo debe procederse de lo sencillo a lo difícil, 
de lo simple a lo compuesto, de lo conocido a lo desconocido, de lo concreto a lo 
abstracto. La novena ley, debe aprovecharse para la educación todo lo que interese 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

46

a la curiosidad del niño y en la que en los primeros años el juego debe ser la forma 
general de la educación. Esta ley reconocida por Froebel, establece que la alegría 
da salud y animación al cuerpo y al alma. La décima ley, dispone que el maestro dé 
el ejemplo para la consecución de todo fin que se desea obtener. La undécima ley, 
promulgada por Pestalozzi, consiste en que la educación se dé por aquella clase de 
trabajo que constituya la vocación natural del individuo. La doceava ley, establece 
que la duración del trabajo debe ser proporcional a la edad y demás condiciones del 
alumno y el descanso debe consistir ya en el cambio de una ocupación por otra, ya 
en la suspensión total de toda tarea. El descanso es un medio poderoso de desarrollo, 
porque permite la reparación de las fuerzas perdidas en el trabajo, siempre que no sea 
excesivo porque en tal caso enerva. (Restrepo, 1905, p.135)

De tal manera, en Elementos de pedagogía, hay una lectura integral de una serie de 
pedagogos modernos, entre ellos Pestalozzi y Froebel, mediados por la visión onto-
lógica de Santo Tomás, en la que sin desconocer la tensión entre fe y razón, había 
espacio para una visión secular de educación. Las leyes pedagógicas respondían a 
unos principios básicos de época, cuyo interés era modernizar el discurso pedagógi-
co acompañado de una serie de enunciados que buscaban incidir desde finales del 
siglo XIX en la política de formación de maestros que regía en las escuelas normales 
de la época.

Enraizadas en la pedagogía clásica, las nociones de hombre y niño que pone en juego 
Elementos de pedagogía provienen de la disciplina llamada psicología racional, que 
sostiene que en la naturaleza humana se pueden distinguir tres partes; el alma, como 
esencia, forma substancial o principio vital; las potencias o facultades del alma, y sus 
operaciones o actos. Procede enseguida a identificar las operaciones cognitivas (se-
gún la lógica aristotélica) y deducir de allí la existencia de ciertas facultades (“solo es 
posible conocer las potencias por sus operaciones, y las operaciones por sus objetos”, 
afirman). Así, la antropología neotomista ha clasificado los actos en seis tipos diferen-
ciables, a los cuales ha de corresponder la potencia respectiva. En la enumeración de 
las seis facultades no se halla diferencia de fondo con otras clasificaciones no esco-
lásticas que también circularon en esta época (como la del racionalista protestante 
Gabriel Compayré, o las del positivista Spencer, o incluso otros pedagogos católicos 
no escolásticos, como los lasallistas), pues todas coincidían en establecer una distin-
ción tripartita de base: sensibilidad, inteligencia y voluntad. (Saldarriaga, 2003, p.118) 

Esta pedagogía no podía pensarse independiente de un sistema pedagógico jerárqui-
co, visto como el conjunto de principios supremos relativos a la naturaleza, estado 
actual y fin del hombre, a los cuales se subordinan las leyes del desarrollo humano 
y todos los trabajos del educador. Pero también legitima una jerarquía social, que ha 
marcado profundamente la sociedad colombiana:

Así se conforma una pirámide en donde se escalonan los hombres y las sociedades 
que más perfectamente hayan realizado el ideal moral de naturaleza humana, y están 
más cerca de ella el individuo (o grupo) adulto, masculino, blanco, rico, letrado, inte-
ligente, de carácter firme, responsable, laborioso, caritativo y devoto. Los otros, (mu-



47

Martín Restrepo Mejía: exponente oficial de la pedagogía clásica o racional en Colombia 

jeres, indios, negros, viciosos, tarados o incrédulos), que se alejan en mayor o menor 
grado de este orden, serán difícilmente educables; pues se considera que la educación 
es relativamente débil para transformar esos estados de la naturaleza humana. Tal es 
el umbral de educabilidad de este sistema pedagógico. (Saldarriaga, 2003. pp.34-78) 

Hacia un concepto de infancia moderna
Este manual, que orientó la formación de docentes en las Escuelas Normales, por lo 
menos hasta 1920, reivindicó al niño como preocupación central de la pedagogía 
moderna. En términos de práctica pedagógica, toma cuerpo la “positivización” del 
niño en el discurso pedagógico colombiano, respondiendo a la revolución pedagó-
gica vivida desde 1870, al proceso de “psicologización” del niño y “pedagogiza-
ción” del mismo. La pedagogía de Restrepo Mejía ha integrado los saberes de raíz 
biológica a las nociones más clásicas de “facultades del alma”, características de la 
psicología racional.

El niño, en la pedagogía moderna de corte racional (que debe diferenciarse de la 
de corte experimental), debía ser pensado bajo principios básicos de potencialidad 
humana, su grado de desarrollo y la proporcionalidad en el tipo de trabajo intelec-
tual que se establece en la escuela. La pedagogía, desde entonces, y de acuerdo a 
esta perspectiva, es pensada bajo un principio indulgente, amoroso y flexible en el 
mismo acto educativo. Pero lo que sorprende de un hombre como Don Martín, es 
que con el paso de los años y de los debates promovidos por la Escuela Activa, aun-
que por una parte, se mantuvo fiel a la ortodoxia católica, en el contexto regenerador 
y bipartidista que es conocido, por otra parte mueve y recompone su pensamiento 
pedagógico, como se verá enseguida.

Al escudriñar la obra principal de Martín Restrepo Mejía, logramos dilucidar un 
concepto de infancia, informado por la lectura de los pedagogos y discursos peda-
gógicos modernizantes de la época, en busca de un concordismo14 con la filosofía 
católica, la llamada filosofía neotomista o philosophia perennis. Y en segundo lugar, 
un concepto de niño que se desprende de las prácticas de educación doméstica y 
educación escolar, cuyo punto de encuentro es la disciplina que, vista como orto-
pedia educativa, se mostraba como requisito previo a la posibilidad de gobernarse a 
sí mismo, a la conquista de la libertad. Es la noción racional de “niño activo”: debe 
adquirir unos buenos principios racionales, y una vez en posesión de estas verdades, 
ejercitar sus facultades para formar hábitos buenos y desarrollar su voluntad. De lo 
racional se deduce lo moral.

14	  Concordismo: es el intento intelectual —bastante difundido en el siglo XIX— de interpretar la Biblia a la 
luz de la ciencia moderna, mostrando que la primera no es incompatible con la segunda. Fue deslegiti-
mado por la encíclica Providentissimus Deus de León XIII (1893; DS 3280-3294), afirmando que el autor 
sagrado en la Biblia no quiso dar lecciones científicas, sino una enseñanza religiosa, sirviéndose para ello 
de metáforas históricas. https://plato.stanford.edu/entries/religion-science/



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

48

El concepto de infancia que se desprende de Elementos de pedagogía, entre 1888 
y 1905, de manera paulatina se buscó instalar en las escuelas normales del país al 
convertirse en el principal manual de formación. Dicho concepto, moderno para 
su época, se basaba en las lecturas que los pedagogos colombianos habían hecho, 
desde la reforma educativa de 1870, de Jean Jacques Rousseau (1712-1788), Johann 
Heinrich Pestalozzi (1746-1827), Friedrich Froebel (1782-1752), Herbert Spencer, 
Ferdinand Buisson y otros. Sin embargo, en Elementos de pedagogía, se debía tener 
en cuenta el abordaje crítico que Restrepo Mejía hacía de la obra de J.J. Rousseau, 
a quien comentaba con reparos al ubicarlo en el iusnaturalismo racionalista, que 
intentaba suprimir la ley divina en el proceso educativo.15

Para los hermanos Restrepo Mejía, la virtud no la podía alcanzar una educación 
excesivamente racionalista, objetivista y apartada de Dios. La educación natural, 
como la planteaba J.J. Rousseau (1712-1778), podía convertirse en ineficaz: 

Un niño abandonado a las influencias de la naturaleza física y privado de toda socie-
dad con sus semejantes, podría alcanzar cierto desarrollo de sus fuerzas físicas y sen-
sitivas, pero se verían sacrificadas las intelectuales y morales. (Restrepo, 1905, p.10)

No obstante, la anterior tensión con la obra de Rousseau, el concepto de infancia 
de Martín Restrepo Mejía estuvo presente en sus reflexiones pedagógicas desde el 
momento mismo en que dio a conocer con su hermano Luis, Elementos de pedago-
gía. En este primer libro de pedagogía colombiana, se aclara que la palabra infancia 
designó desde tiempos primitivos aquel periodo de la vida en que el niño no habla, 
comprobándolo así su etimología (in-negación; fari-hablar); ese periodo es poco más 
o menos, el de los dos primeros años de edad. Después se aplicaba a todo el tiempo 
en que el niño, aunque hablaba, no lo hacía con el discernimiento necesario, esto 
era, hasta los siete años; pero esta representación se podía extender hasta los diez u 
once años, periodo que se consideraba próximo a la infancia.

En Elementos de pedagogía, la infancia era reconocida como un sujeto activo, 
portador de un conjunto de potencialidades, como la percepción, la potencialidad 
sensitiva, la intelectual y el raciocinio. La infancia era vista desde entonces, como 
sujeto activo, en el cual se debía propender por su perfección de acuerdo a un pro-
ceso educativo, liderado por el maestro, pero ajustado a sus trasformaciones físicas 
y psicológicas. Dicha infancia debía gozar de una educación completa, integral y 
flexible; desde un inicio, la educación escolar debía complementarse de una educa-
ción doméstica, acorde a un conjunto de intereses mutuos. Pero no debe confundirse 
la noción de niño activo de esta pedagogía racional, con la de niño activo de la 

15	 Los reparos a la obra de J.J. Rousseau,  El Emilio, los mantuvo Martín Restrepo Mejía a lo largo de su 
vida académica, buscando inclusive establecer un “empalme” más claro con otros pedagogos modernos, 
como Pestalozzi, Froebel, María Montessori y Decroly, entre la anterior educación clásica y la “enseñanza 
activa”. Este distanciamiento se puede consultar en su libro, Pedagogía de Párvulos, obra publicada hacia 
finales de la década de 1920.



49

Martín Restrepo Mejía: exponente oficial de la pedagogía clásica o racional en Colombia 

pedagogía autodenominada activa —en sentido experimental— que divulgó el otro 
gran pedagogo de esta primera mitad del siglo XX, don Agustín Nieto Caballero. Pri-
mero se presentará la doctrina enseñada a los maestros en Elementos de Pedagogía, 
respecto de la “naturaleza del niño”.

Tras la primera infancia, casi pura animalidad, según Restrepo, el niño de los tres 
a los siete años, ingresaba a una etapa en la que al conocimiento sensitivo de las 
cosas que poseía, se le iba agregando el conocimiento intelectual. En este periodo, el 
niño ya era capaz de ideas generales, de comparar las cosas unas con otras, encon-
trar sus diferencias y semejanzas. A esta edad, el niño podía formar juicios sencillos 
y elementales sobre el orden físico y moral. La voluntad del niño, en esta etapa, 
aunque es muy débil, todavía se expresa por medio de la curiosidad y el deseo de 
examinarlo y saberlo todo. Las múltiples preguntas que hacían los niños se debían 
contestar por parte de los adultos con verdad y tino.

En cuanto a su educación intelectual, se debían desarrollar sus facultades con 
base en los sentidos y luego la percepción y el juicio. Restrepo Mejía aclaraba que 
no es de esta etapa el raciocinio, que se manifiesta aun débilmente; por consiguien-
te, nada de libros ni enseñanza de memoria, a excepción de unas oraciones y com-
posiciones poéticas muy sencillas e inteligibles. Por medio del juego, se debía ejer-
citar la vista y el tacto. Por otro lado, la fantasía, vista como la capacidad de retener 
y reproducir las imágenes de las cosas percibidas y combinadas entre sí, era una 
facultad que demanda educación. Para educar la fantasía se debía hacer que el niño 
observara un objeto y, luego, sin tenerlo presente, diera los rasgos y cualidades prin-
cipales, para luego exigirle que describiera un objeto que él se imaginara, junto a 
cualidades de varios ya observados. 

A los cinco años, se le debía facilitar al niño un lápiz y pedazos de papel para 
iniciar el trazado de líneas y garabateo, y de manera paulatina, el niño pasaba luego 
al dibujo de objetos; el maestro debía enseñar en ese momento las vocales para lue-
go enseñar las consonantes. En términos de la educación doméstica, Restrepo Mejía 
aconsejaba a los padres de familia, en esta etapa de la vida del niño:

No dejen sin freno la ira de vuestro hijo, porque ella produce la injuria, la calumnia, 
la maldición, la blasfemia, el asesinato, el suicidio. El niño bravo, impaciente, suscep-
tible y pendenciero está en peligroso camino, del cual hay que apártale a todo trance. 
La ira es una pasión defensiva. Es la relación de nuestra naturaleza sensible contra el 
mal que nos amenaza o alcanza. Tiene pues un fin útil y no hay que pensar en ahogar-
la; antes bien, debe despertarse en los niños tímidos y cobardes, porque sin ella queda 
el hombre inerme ante los peligros físicos. (Restrepo, 1914, p.172)

Para Restrepo Mejía, el niño, desde los seis o siete años, debía ir a la escuela. Su edu-
cación requería ya un trabajo continuo y sistemático, que era muy difícil de desarro-
llar en casa, a menos que los padres pudieran dedicarse a él exclusivamente. Ade-
más, la escuela tenía la ventaja de que iniciaba en el niño la necesidad de trabajar 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

50

con las demás personas como parte del orden natural de la vida. Hacia los siete años 
se iniciaba el periodo de uso de la razón, que duraba hasta los diez u once años. En 
este periodo se conocía el orden moral, aunque no en todos sus detalles; el niño ob-
servaba no solo los fenómenos externos, como lo hacía en el periodo anterior, sino 
los internos y reflexionaba sobre ellos, como sobre los actos de los demás hombres.

En el periodo siguiente, próximo a la pubertad, que iba hasta los trece o catorce 
años, el entendimiento era capaz de abstracciones y raciocinios más complicados. 
En este periodo era importante enseñarle al hijo la higiene, saber conseguir las cosas 
necesarias para la vida, lo que implicaba aprender a trabajar arte, industria y ciencia. 
En este periodo, la educación de la sensibilidad cognoscitiva se enlazaba con la edu-
cación intelectual, en cuanto debía acostumbrarse al niño a observar bien el mundo 
sensible, a fin de que eso le sirviera de base para inducciones y raciocinios. Entre los 
siete y los catorce años hay una preocupación central que le compete a la educación 
doméstica y a la educación escolar, como lo era la disciplina.

Para Restrepo Mejía, si el niño era bien dirigido en los periodos anteriores, cuan-
do llegaba a los catorce años de edad, estaba casi completamente terminada la 
educación de la potencia vegetativa, de la sensitiva y de la motriz, respecto de las 
cuales bastaba velar para que no se perdiera el éxito obtenido. Una vez conquistado 
el entendimiento, sabe observar, analizar, sintetizar, inducir, discurrir con acierto y 
con vigor sobre los asuntos relativos a la materia y sus leyes. El entendimiento fun-
cionaba como conciencia y como memoria con bastante claridad, ante todo, como 
entendimiento especulativo mejor que como práctico.

Así desde los catorce años, poco más o menos, debía ser dirigido el joven de 
manera que empezara a gobernarse a sí mismo, si daba muestra de que era capaz de 
hacerlo con recto criterio y energía suficiente. De manera paulatina, “se debía ir sol-
tando las riendas” (¡!), controlando que el joven no abusara de la confianza ganada, 
con el objetivo de convertirse luego en un hombre de honor. Llegando así el día en 
que el joven se gobierne a sí mismo, sin el control de mundo adulto, sin el control 
de los padres y el maestro.

Las anteriores reflexiones tal vez no sorprendan al lector contemporáneo, pero 
el proceso vivido por el propio Martín Restrepo como intelectual orgánico de la 
pedagogía oficial católico-conservadora es aleccionador, si nos detenemos en el 
proceso que llevó poco a poco al abandono de los castigos físicos escolares, una 
álgida polémica que atravesó los años veinte y treinta. No se van a relatar acá los 
detalles y complejidades del proceso.16 Baste decir que la legislación tanto como las 
normativas de los manuales de pedagogía desde finales del siglo XIX se oponían a los 
castigos físicos o de vergüenza pública y recomendaban, si era “necesario” imponer-
los, que se hiciera sin cólera y con un fin formativo claro para el “penado”. El Estado 

16	  Para un recuento detallado de la prohibición de castigos escolares en este período (Sáenzy Ospina, 1997).



51

Martín Restrepo Mejía: exponente oficial de la pedagogía clásica o racional en Colombia 

colombiano, desde el Plan Zerda de 1893 hasta una dura reconvención ministerial 
muy sonada en 1923, había promulgado legislación restringiendo y proscribiendo 
dicho tipo de castigos.17 Era la misma postura “oficial” de Elementos de Pedagogía, 
que entre 1888 y 1911 sostenía 1a postura del régimen del honor (o sistema de emu-
lación) arriba citada.

En Elementos de Pedagogía, los maestros colombianos y ecuatorianos aprendie-
ron que los castigos físicos eran el medio para corregir “aquellas naturalezas en las 
que la animalidad es preponderante”, y se asimilaba esta etapa a la de los seis meses 
a los dos años, etapa en la cual según Restrepo Mejía, las faltas del niño se deben 
“antes que a la voluntad, al apetito sensible”. Para evitar que se formasen hábitos 
que luego dominarían la voluntad, los castigos en esta edad debían ser sensibles, 
siempre advirtiendo que el castigo “debe ser proporcionado con la naturaleza de la 
falta”, y que ante todo no se “debía privar al niño de nuestro amor, y en todo caso 
[...] aplicarlo no con excesivo rigor ni mucho menos con cólera”. 

Hay que entender en Elementos… enseñaba a tomar distancia de los métodos de 
castigo del sistema lancasteriano (“la letra con sangre entra, y la labor con dolor”), 
pero los reemplazaba por los “avances” de una disciplina del honor o la emulación, 
un sistema rigurosamente escalonado, orientado hacia la formación del autogobier-
no, —entendido como “amor al deber”— haciendo pasar al niño: 

de un “estímulo material” en esa primera edad donde el niño solo aprecia los objetos 
tangibles, luego pasar a la emulación por ganar el afecto de sus compañeros y supe-
riores (palabras de aprobación y estímulo), en una edad mayor fomentar la emulación 
por el honor y llegar por fin a la verdadera, la noble emulación por amor al bien y al 
sentimiento íntimo del deber cumplido. (Restrepo, 1911, p-188)

La disciplina era vista por Restrepo Mejía, como el conjunto de medios del cual se 
valían los padres y el maestro, para que la voluntad del niño se acostumbrara al 
orden.

Los medios de que se valía la disciplina para obtener dicho fin, eran tres: la ley, la 
regla u orden, que prescribía la vida del niño; la autoridad, con que se imponían estas 
órdenes; y los estímulos, con que se excitan la voluntad del niño. Los medios debían 
emplearse de modo tal que tendiera a que en el niño se acomodase gustoso y con-

17	  En su Memoria como Ministro de Instrucción Pública en 1923, Alberto Portocarero recuerda a los maes-
tros y padres el Acuerdo Número 13 de 1911 (junio 20) de la junta Central de Higiene, que dice en el art. 
13 ord. 22: ‘No podrán imponerse castigos dolorosos. Ningún castigo corporal podrá durar más de media 
hora. No podrán encerrarse los niños por castigos en piezas oscuras, húmedas y frías. No se castigará a los 
niños suprimiéndoles o retardándoles las comidas a que están habituados’. Cita luego la Resolución 23 de 
1911 (mayo 17) del Ministerio de Instrucción Pública: “Prohíbase en todas las escuelas de la República el 
uso de la férula y de cualquier otro castigo aflictivo o infamante”. Y, por último, recordaba el Decreto Eje-
cutivo 1079 de 1918 “que considera el mal trato dado a los niños, como causa de incompetencia para los 
efectos de la remoción de los maestros”. El ministro concluye que los maestros deben recurrir al sistema 
del honor (Sáenz y Ospina, 1997).



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

52

vencido a las condiciones de la orden a fin de que poco a poco fueran innecesarios, 
tanto la autoridad paterna y los estímulos y fuera capaz de gobernarse así mismo, por 
convicción y voluntad recta. La disciplina que de esta manera y con este propósito 
procedía era la que se llamaba educativa. (Restrepo, 1914, p.88)

La disciplina educativa se diferenciaba de la disciplina social, que buscaba la con-
servación de los cuerpos colectivos y se implantaba donde la autoridad no era edu-
cadora, sino más bien reguladora de los actos externos, como la sociedad civil, las 
corporaciones y el ejército. La disciplina educativa consideraba el orden como fin; 
la disciplina social, como medio para alcanzar otros fines. La disciplina educativa 
buscaba la perfección moral del individuo; la social, el orden necesario para que la 
comunidad se dirigiera convenientemente a su objetivo. 

En cuanto a la autoridad, Restrepo Mejía, en Pedagogía doméstica, aclaraba que 
los padres debían ejercer su autoridad con firmeza y dulzura. Bastaba la firmeza para 
la autoridad social, pero en el hogar donde la autoridad era educadora, se debía 
mezclar con el corazón y la cordialidad de los padres.

Lo que importaba en la educación moral es el amor a la ley que se obedecía, porque 
de este modo se ponía al niño en el camino de saber y querer gobernarse a sí mismo 
que era el punto en que la educación se daba por terminada. El gobierno, el self go-
vernment, que dicen los ingleses, es el fin de la educación moral. (Restrepo Mejía, 
1914, p.191)

Ahora bien, tras sus largos años de práctica pedagógica, en sus reflexiones y elabo-
ración de manuales educativos, Martín Restrepo Mejía no se mantuvo quieto ni afe-
rrado a los enunciados de los Elementos de Pedagogía de 1911, en particular sobre 
los métodos disciplinarios de formación. A finales de la década de 1920 publica otra 
especie de tratado de pedagogía, Pedagogía de párvulos, cuya característica más 
notable es que ya no se presenta como la teoría a aplicar, sino como una evaluación 
de su experiencia personal —y la del país— con los métodos utilizados desde finales 
del siglo XIX.18 He aquí su lectura de la experiencia:

En cuanto a los estímulos para llevar a los niños al estudio, las escuelas han emplea-
do tres sucesivamente: la antigua se apoyaba en el rigor y obligaba al estudiante a 
estudiar por miedo al castigo; después introdujeron los jesuitas un motivo humano, 
la emulación, que levantaba un grupo de alumnos distinguidos pero dejaba en la pe-
numbra dos terceras partes como mediocres; la escuela moderna se propone aprove-
char el interés que todo niño tiene de aprender a hacer algo y su instintiva curiosidad. 
Aprovechar este interés en un trabajo educativo es un medio más racional y armónico 

18	 El título completo del libro de Martín Restrepo Mejía, es Pedagogía de Párvulos. Exposición de la ense-
ñanza activa, del cual no se tiene una fecha exacta de publicación. Creemos que la Editorial de Cromos lo 
dio a conocer a finales de la década de 1920, (c. 1930) porque hay referencias directas a María Montessori 
y Ovide Decroly y su incidencia en la pedagogía colombiana. 



53

Martín Restrepo Mejía: exponente oficial de la pedagogía clásica o racional en Colombia 

con la naturaleza humana que el temor, que forma pusilánimes y perezosos, y que la 
emulación, que suele despertar la envidia y el rencor. (Restrepo, 1930, 6-7)

Sobre este balance, comenta Saldarriaga: 

En estas pocas líneas tenemos una riqueza de información insospechada, pero tam-
bién serios problemas a resolver: aparecen aquí las características de tres modelos 
de tecnologías de formación que se habrían sucedido. Cada uno responde a un tipo 
de explicación sobre “los móviles de las acciones humanas”: el “temor al castigo”, 
el “deseo de honor” y el “interés natural de realizar y aprender”. A cada móvil pri-
vilegiado, corresponde un método disciplinario (el castigo, la emulación y el trabajo 
educativo). Al mismo tiempo, [y esto es un rasgo de finura pedagógica hoy escasa] se 
evidencian los efectos negativos o “contra-efectos” y los “umbrales de educabilidad” 
de cada “modelo pedagógico”. De otro lado, se insinúa que la sucesión de esos mo-
delos (el “antiguo”, el “jesuítico” y el “moderno”) se dio más bien como una lucha 
entre ellos para reemplazar unos por otros, pero ese combate se justifica por la evolu-
ción, el progreso hacia una mayor racionalidad en la adecuación de la disciplina a la 
“naturaleza humana infantil”. (Saldarriaga, 2003, p. 150)

Y continúa su comentario Saldarriaga: 

El texto de Restrepo Mejía deja ver una correlación entre la “humanización de la 
penalidad escolar” y la complejización del concepto de infancia, proceso por el cual, 
de un lado, se eliminó poco a poco el castigo físico, sustituyéndolo por “sanciones 
morales”, pasando luego a un sistema de recompensas y privaciones hasta llegar a lo 
que la Escuela Activa llamó la “sanción normalizadora”. Ello fue posible porque, de 
otro lado, se introdujeron nuevos saberes médicos y psicológicos para concebir la for-
mación de los niños colombianos. Y por supuesto, ello implicó la transformación de 
los roles y los instrumentos para ejercer el oficio de maestro. En términos históricos, 
los manuales pedagógicos de la época nombraron este proceso como el paso del “arte 
de castigar al arte de gobernar”. (Saldarriaga, 2003, p.150)

Estamos tal vez frente a una de las transformaciones más significativas en la historia 
pedagógica y cultural del país, —diríamos que junto con las de la Ilustración de fina-
les del siglo XVIII, y con las de la revolución hippie y socialista de los años 1960—, 
ruptura ya no solo en los discursos pedagógicos sino en las prácticas culturales de 
crianza y educación de la infancia: Don Martín da cuenta en este libro —tal vez con 
exaltado optimismo— de que para esta época, ya hasta la más humilde madre cam-
pesina ha dejado de valorar como “bueno” el que su párvulo esté quieto, y más bien, 
empiezan a preocuparse cuando que el niño no esté en actividad. Con seguridad 
que su constatación tenía debilidades estadísticas, pero lo importante es que la ob-
servación daba cuenta de un lento pero irreversible paso de los discursos activos te-
nidos por teóricos y pedagogos, hacia su conversión en una valoración nueva sobre 
la infancia avalada por un sentido común incorporado a (al menos una parte) de los 
usos y valoraciones populares, eso así ¡a través de la mujer, fuese maestra o madre!



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

54

Una vez roto con el sistema del honor, y habiendo acogido el “sistema del inte-
rés” propio de la pedagogía activa experimental —fíjense el gran salto epistemológi-
co y pedagógico que ha dado esto—, el trabajo que Restrepo hace en la pedagogía 
de párvulos, hacía referencia a los establecimientos que recibirían niños de tres a 
siete años de edad, y se proponía prepararlos para las escuelas primarias, desper-
tando y encauzando sus facultades. En pedagogía de párvulos hace un recorrido de 
la “escuela memorista” o método tradicional de enseñanza, debido a que la forma-
ción de maestros en métodos activos aún en el país era precaria, lo que generaba 
la necesidad de hacer un balance de los principales defectos en el método en que 
ellos fueron formados. Las horas de asistencia a la escuela para el niño parvulario, 
variaban según el clima y las costumbres de la localidad, pero, en todo caso, se su-
gería que los trabajos intelectuales se hicieran en la mañana, y la tarde se destinara 
a juegos y tareas sencillas.

En la primera sección del parvulario, se le educaba con juegos educativos, con-
versaciones y lecciones sobre juegos materiales. En el parvulario superior se le en-
señaba a leer, escribir y se le darían lecciones orales de historia sagrada y patria, 
cálculo y geografía. Sugirió que la educación del parvulario estuviera a cargo de 
maestras, debido a que los niños pequeños requerían con frecuencia un cuidado 
maternal que ellas, por lo general, podían facilitar. A las maestras formadas en el 
método memorista les hacía ver que:

La maestra ha de tener sobre los párvulos un ascendiente natural que le haga querer, 
respetar y obedecer de los niños sin necesidad de represiones severas y mucho menos 
castigos. Ha de serles tan simpática que aún por estar con ella, quieran ir a la escuela. 
Si no lo consigue debe dejar el puesto. (Restrepo, 1929, p.42)

La maestra del parvulario debía considerarse y conducirse en la sección inferior 
como madre de sus alumnos. En la sección superior debía preocuparse por acos-
tumbrar a los niños al orden y regularidad de los trabajos. De esta manera, se iba 
avanzando de manera gradual a una disciplina más compleja, que comprometería 
luego a los niños en la escuela primaria. Las instituciones dedicadas al parvulario se 
distinguían de las cunas y los asilos, en que estos eran establecimientos de caridad 
para atender ante todo las necesidades materiales de los niños excluidos o pobres. 
El parvulario era una propuesta educativa que se centraba de manera universal en la 
primera infancia y que preparaba al niño de manera pedagógica a su incorporación 
formal a la escuela primaria, hacia los siete años de edad.

La pedagogía de párvulos se mostraba como un adelanto a finales de la década 
de 1920, debido al avance de la antropología y psicología experimental, pero princi-
palmente, a las ideas de los grandes pedagogos que en ese momento hacían parte de 
la escuela activa, entre los cuales, Restrepo Mejía, ya había destacado a Pestalozzi y 
Froebel, incorporando para este momento del siglo XX, la incidencia que tenían en 
nuestro país María Montessori (1870-1952) y Ovide Decroly (1871-1932). Al descu-



55

Martín Restrepo Mejía: exponente oficial de la pedagogía clásica o racional en Colombia 

brir la educación del parvulario, para Restrepo Mejía, estos pedagogos habían ajus-
tado el método antiguo, cuyo principal defecto era un tipo de enseñanza que había 
conducido al memorismo y la pasividad del niño, sin preocuparse por la preparación 
y el desarrollo de las facultades infantiles.

Restrepo Mejía acogía a la “enseñanza activa” que se proponía aprovechar el 
interés que todo niño tenía de aprender a hacer algo, acompañado de su curiosidad. 
La representación de la infancia en la práctica terminó de modernizarse cuando se 
fomentó la educación del párvulo, que buscaba en el fondo aprovechar la más tierna 
edad del niño para fortalecer sus facultades sensitivas, intelectuales y motrices.

Ahora bien, esto no obstó, digamos para concluir esta parte, para que don Mar-
tín no viera los contra efectos del nuevo sistema activo: su excesiva dependencia 
de las ciencias experimentales de la vida y de la conducta, su “medicionismo”. 
Señala Saldarriaga que “al exponer en su pedagogía de párvulos, los beneficios que 
podían sacarse de las nuevas técnicas de examen antropométrico, los tests mentales 
y las estadísticas escolares, aceptaba que ellos “darían mucha luz al pedagogo”. 
Un futuro muy particular veía Restrepo para esa pedagogía científica “nacida en los 
laboratorios del sabio”: ella podría ayudar, pero, advertía proféticamente, que nunca 
podría reemplazar al maestro:

En sus experimentos se apoyarán en los métodos y procedimientos que a este le su-
gieran su entendimiento, su conciencia y su corazón, pero no hay que soñar con que 
ellos basten para formar los maestros del porvenir. La educación es obra humana, 
obra de amor, y la ciencia desgraciadamente no ama. Los procedimientos de antro-
pometría miden, pero no educan, […] no el niño, sino ellos al niño deben sujetarse. 
(Restrepo, 1930, pp.6-7)

Y concluye Saldarriaga:

Con este libro y con esta postura, Don Martín mostró, de forma admirable, cómo, sin 
renunciar a sus creencias religiosas, estas no lo ataban a un paradigma pedagógico 
único, y que su capacidad de comprender y abrirse —de modo crítico, eso sí— a los 
nuevos vientos metodológicos, provenía de mucho más hondo que de su dogmatismo 
católico. Venían, creo, de su ejercicio como maestro-artista, pues no hay otro modo 
de explicar su acogida a unas ideas que sus pastores religiosos consideraban más que 
peligrosas. (Saldarriaga, 2003, p.266)

Para terminar, el concepto de infancia desarrollado por Martín Restrepo Mejía, con 
base en sus reflexiones en torno a la pedagogía moderna, las leyes pedagógicas 
en las que se ubica un conjunto de autores que habían reconocido las diferencias 
cualitativas de este sujeto con relación al mundo adulto y su reconocimiento como 
sujeto activo en la educación, y sobre todo, en su visión sobre el amor maternal, 
prolongado en el amor pedagógico del maestro, se termina de complementar con 
sus reflexiones en torno a la pedagogía de párvulos, constituyéndose en uno de los 
pedagogos colombianos que descubre y reconoce a la primera infancia, particular-



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

56

mente la “infancia parvularia”, vista como aquella que se encontraba preparándose 
a ingresar a la escuela primaria, en un rango de edad entre los tres y seis años.

Un nuevo tipo de maestro
Para Martín Restrepo Mejía, la educación memorista o “educación tradicional”, 
había formado un tipo de maestro que desconocía los avances de la pedagogía, 
el peso que tenía la psicología en el proceso de individualización del niño, sus 
transformaciones cualitativas, el peso que tenían las sensaciones, percepciones y 
representaciones para fundamentar la pedagogía objetiva y, en general, el recono-
cimiento del niño como sujeto activo en el proceso educativo. El nuevo contexto 
demandaba la formación de buenos maestros, quienes debían ser ejemplo de su 
conducta, amantes de su tarea, dulces a la vez que firmes con los niños, atentos 
con los padres, hombres de estudio y buenos ciudadanos. Los maestros modernos 
debían desarrollar, fortalecer y fecundar en la infancia su raciocinio y capacidad 
intelectual.

La labor del maestro, al igual que la educación, debía ser pensada en el marco 
de los medios de la educación intelectual. Para Restrepo Mejía, son tres los grandes 
medios de la educación intelectual: la enseñanza, la práctica y el medio social. En 
su concepción de maestro hace énfasis especial en la enseñanza, que es el medio 
principal de la educación del entendimiento. La enseñanza servía para ejercitar y 
desarrollar las fuerzas intelectuales, como también para comunicar la instrucción. 
En sus palabras:

La enseñanza debía ser gradual y proporcionada, lo que quería decir que se debía 
acomodar al desarrollo intelectual del niño, sin violentarle, exigiéndole aprendizajes 
de materias que por su número, amplitud o su dificultad superen sus fuerzas. La ense-
ñanza debía ser clara, pero la claridad varía según la edad del niño, lo que era claro 
para un joven podía ser ininteligible para un párvulo. La enseñanza debía ser cíclica, 
la cual consiste en que los diversos grados de la enseñanza se diferenciaran por la 
amplitud, un número de pormenores con que las materias se da en los grados superio-
res, la enseñanza cíclica hace que el niño contemple todo el campo que abarca cada 
materia y que principiando por el estudio de los puntos salientes y de los lineamientos 
generales, vaya poco a poco entrando en conocimiento de los detalles. La enseñanza 
debía ser adecuada, la enseñanza llenaba esta condición cuando por su naturaleza 
y el sentido en que se daba tenía como fin que en cada periodo del niño y según las 
circunstancias de este debía proseguirse. La enseñanza debía ser amena, agradable 
y atractiva, para esto se requería que el maestro fuera afable, benévolo, paciente, de 
palabra fácil y elegante, vivo y animado, que sienta gusto en estar con los niños, en 
hacerse niño con ellos y en ponerse a su nivel. (Restrepo, 1905, p.175)

La enseñanza terminaba siendo un medio para conseguir dos fines básicos: la ins-
trucción y la educación. La educación se centraba en el desarrollo moral del niño, lo 
que la constituía en un elemento mucho más valioso que la instrucción. La instruc-



57

Martín Restrepo Mejía: exponente oficial de la pedagogía clásica o racional en Colombia 

ción podía colocar, depositar, amontonar conocimientos en la inteligencia, como un 
almacén y enriquecer la memoria con ellos a manera de provisiones que aportara 
a cierto tipo de desarrollo pasivo que esos conocimientos llevaban consigo, pero 
no con el vigor, la acción y la vivacidad que el entendimiento necesita. El fin de la 
enseñanza no era el saber, sino el ejercicio de la mente; no se trataba de trasmitir 
conocimientos de literatura, historia, filosofía, sino de fortificar la imaginación, la 
memoria y el juicio, tarea que debía ser permanente en la escuela.

Por otra parte, la influencia del maestro en la escuela no se limitaba al niño, sino 
que se extendía a un gran número de familiares. El maestro se debía mostrar superior 
a la mayor parte de los padres de familia. El mejor maestro no podía darle talentos 
al educando, sino desarrollarlos, florecerlos y fecundarlos. En Pedagogía doméstica 
aclara que:

Tened muy presente que no basta que el maestro sepa las materias que ha de estudiar 
el niño. Es preciso que sepa enseñarlas y esto rara vez se alcanza con dotes naturales: 
sin el estudio y la práctica de la pedagogía es casi imposible que una persona sepa 
enseñar. Hay mil secretos, mil detalles, mil reglas y principios para saber dirigir la 
inteligencia del niño de una manera tal que no solo entienda lo que se le enseña, sino 
que se desarrolle ordenadamente, a fin de que no se vea abrumada por el estudio y 
confundida con el acopio de enseñanzas, antes bien, cada día se encuentra más ca-
paz y vigorosa. (Restrepo, 1914, p.180)

El maestro debía dominar la enseñanza que, vista como una práctica, se constituía 
en el principal medio para la educación del entendimiento. La enseñanza como 
práctica debía ser gradual y proporcional a la edad y las necesidades del niño; de-
bía ser clara, cíclica y permanente. La enseñanza del maestro debía ser adecuada 
a las circunstancias y a los contextos; debía ser amena y agradable. La enseñanza, 
vista como una práctica bien manejada, le permitía al maestro lograr dos fines bá-
sicos: la educación del niño y su instrucción en el arte y la ciencia. De tal manera, 
el maestro se constituía como sujeto en la enseñanza, vista como práctica, como 
dominio de saber, en los marcos de dominio intelectual que le demandaban a este 
sujeto no solo saber la materia, sino saberla enseñar, lo que demandaba a la vez el 
estudio del niño.

Conceptos de educación escolar
La educación escolar demandaba para Martín Restrepo Mejía, un apoyo institucional 
que debía pensar en el niño de manera integral, desde el parvulario, la escuela pri-
maria, la primaria superior y la educación secundaria. En su propuesta de educación, 
el apoyo del Estado era fundamental, el cual consistía en costear y auxiliar la funda-
ción y sostenimiento de escuelas, colegios e inclusive, las universidades, dejando la 
designación de los maestros a quienes correspondía por derecho en esa época, los 
padres de familia y a la Iglesia. La escuela pública de finales del siglo XIX e inicios 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

58

del XX, dirigida en un alto porcentaje por las “misiones religiosas”,19 debía seleccio-
nar a esos sujetos denominados maestros organizados en corporaciones autorizadas 
por su ciencia; y la adopción y manejo de doctrinas científicas.

De tal manera, la infancia, en su proceso de constitución, hacía parte de una 
experiencia institucional en la que participaba de manera inicial la familia, pero la 
infancia escolarizada demandaba de un tejido institucional que solo podía garanti-
zar el Estado. Dicho concepto de escuela debía tener en cuenta que:

El periodo sensitivo alcanza hasta los tres años de edad del niño, debe ser un encargo 
de las familias y solo por ineludible necesidad puede confiarse a establecimientos 
especiales. Estos son también los hospicios y las cunas. Para alcanzar los fines que 
debe perseguir la educación en el periodo de percepción intelectual de tres a siete 
años, son muy útiles los establecimientos especiales, no solo para las madres que 
necesitan dedicar su tiempo al trabajo, sino para todas las clases sociales por cuanto 
exige un trabajo metódico de los cuidados que deben prestarse entonces al desarrollo 
de la sensibilidad cognitiva y el entendimiento. En este periodo no debe aspirarse a 
llenar parte alguna del plan de estudios, sino a desarrollar las facultades cognitivas 
por medio de ejercicios de sentidos externos y la fantasía, de la percepción y el juicio, 
a lo cual se prestan admirablemente los trabajos manuales. Los establecimientos que 
hasta ahora hemos enumerado, son conocidos con el nombre genérico de escuela 
de párvulos y la educación que en ellos se da con el de educación preparatoria. El 
de primaria corresponde propiamente a los dos periodos que siguen, pues en ellos se 
enseña los primeros puntos del plan de estudios. La educación en el periodo del uso 
de la razón de siete a diez años, comprende fines relativos a la inteligencia que no 
pueden alcanzarse sin metódico desarrollo de la primera parte del plan de estudios, 
por los cuales es difícil darla en el hogar. La escuela primaria elemental es la llamada 
a dar esta educación convenientemente... En el periodo próximo a la pubertad, diez 
a catorce años, la educación requiere otros establecimientos, llamados escuelas pri-
marias superiores; primarias, porque como las anteriores, abarcan los primeros puntos 
del plan de estudios; superiores porque pueden extenderse a algunos que en los ele-
mentales no se enseñan porque deben ampliar y perfeccionar las enseñanzas que en 
aquellas inician. Entre los diversos fines de estas escuelas deben tener en mira lo que 
se refiere al entendimiento, exigen el desarrollo de esta parte del plan de estudios: tra-
bajos manuales nociones de fisiología, física, química, ciencias naturales, elementos 
de arte de la educación, religión, instrucción social, historia patria, aritmética comer-
cial, geografía, ejercicios del lenguaje, dibujo lineal, caligrafía, lectura y canto; y para 
las niñas oficios domésticos. Muchos niños ya por aptitudes, ya por falta de recursos, 
ya por otra causa cualquiera, no pueden continuar estudiando, después de hacer los 
cursos de la escuela primaria superior. (Restrepo, 1905, p.299)

19	 La Iglesia católica, al gozar de la facultad de inspección de textos y programas en todo lo que se refería a 
la religión y a la moral, jugaba un papel preponderante en el proceso educativo en el país, desde el Con-
cordato de 1887, firmado entre el Estado colombiano y el Vaticano, hasta la Constitución de 1991.



59

Martín Restrepo Mejía: exponente oficial de la pedagogía clásica o racional en Colombia 

Detengámonos acá, para señalar que a partir de estas concepciones pedagógicas, se 
concibió el sistema educativo durante muy buena parte del siglo XX colombiano, en 
especial el lugar de la educación secundaria como un nivel educativo que iba a se-
gregar a los más aptos para ser “doctores”, del resto de quienes solo podrían esperar 
una formación técnica manual especializada:

De los pocos niños que puedan continuar estudiando después de hacer los cursos de 
la escuela primaria superior, contados son los que por aptitudes, recursos y demás 
circunstancias están llamados a recibir la educación secundaria, que es de suyo des-
interesada porque no prepara al joven para el trabajo, sino para el culto de la belleza 
y la verdad. La educación secundaria se da en liceos y colegios. Desde la escuela de 
párvulos, los procedimientos froebelianos inician al niño en los trabajos manuales; en 
las escuelas primarias debe continuar esa iniciación pero de una manera general. Al 
salir de ella si el joven no pasa al colegio porque no puede o no quiere aspirar a la 
educación secundaria y a la superior, debe encontrar escuelas en que pueda hacer el 
estudio especial de un oficio, a fin de llegar pronto a ser un obrero instruido y hábil. 
(Restrepo Mejía, 1905, p.299)

Los hermanos Restrepo Mejía, en Elementos de pedagogía, establecen un concepto 
de educación basado en la trasformación cualitativa del niño, acompañado de un 
tipo de institución acorde a su edad, que buscaba la final inserción de este sujeto a 
la sociedad, de acuerdo a ciertas variables y jerarquías de carácter personal, social 
o económico. La educación debía buscar fines físicos, intelectuales y morales, pero 
también prácticos desde la perspectiva de Froebel, que le permitieran la inserción 
selectiva en la sociedad a través de un oficio. De tal manera, se hacía preciso no 
confundir la educación con la instrucción, pero tampoco se podían considerar como 
dos cosas diversas o contrarias, debiéndose concebir como la parte de un todo. En 
sus palabras:

Instruir es educar, pero no es educar, sino parcialmente y cuando se persigue este fin 
descuidando los demás, no se alcanza el bien o se alcanza con detrimento de otros. 
La educación es la conducción del hombre a todos sus fines; mientras que la instruc-
ción es la conducción del hombre a uno de ellos: al conocimiento. (Restrepo Mejía, 
1905, p.7)

Esta distinción, hecha por un pedagogo secular, fue la que legitimó la entrega por 
parte del Estado a la Iglesia católica, del rol formador en moral y cultura, hasta tiem-
pos no muy lejanos. El concepto de educación en Elementos de pedagogía, se basó 
en un alto porcentaje en preceptos católicos. Así, la educación sería ineficaz si no se 
realizaba de conformidad con las leyes del desarrollo humano, y si no se empleaban 
todos los medios necesarios. Así que el fin último del hombre era la posesión de 
Dios y el último de la voluntad en la vida presente. Como ya se había evidenciado, 
para los hermanos Restrepo Mejía, en Elementos de pedagogía, la virtud no la podía 
alcanzar una educación excesivamente racionalista, objetivista y apartada de Dios. 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

60

El iusnaturalismo de Rousseau,20 debía situarse en un contexto nacional en el que 
este tipo de pedagogos precursores de la escuela nueva y las misiones religiosas, 
cuestionaron la doctrina sobre la naturaleza infantil, vista como peligrosa.

De otro lado, de acuerdo a las transformaciones filosóficas dadas en la moderni-
dad, los hermanos Restrepo Mejía, clasificaron los sistemas de educación en térmi-
nos filosóficos, en materialista y espiritualista,21 y en términos de propuestas prácti-
cas, en sistemas racionalistas y cristianos. Para los positivistas, la educación se cons-
tituía en el arte de desarrollar continuamente la especie, el individuo y sus potencias. 
Desde la perspectiva de Rousseau, la educación se centraba en el desarrollo de las 
facultades del hombre, y para Pestalozzi, se expresaba en el completo desarrollo de 
las “facultades humanas”22 para convertir al niño en un hombre. Los racionalistas se 
basaban, de manera central, en las leyes del desarrollo humano, acompañados de 
métodos conforme a la naturaleza del hombre. Sin embargo, la pedagogía moderna, 
propuesta por Martín Restrepo Mejía, debía a la doctrina cristiana el verdadero sis-
tema de educación, un conjunto de principios, leyes y métodos inmejorables que la 
escuela moderna no podía desconocer. 

20 La tensión entre los pedagogos y educadores católicos colombianos, frente a la obra de J.J. Rousseau, 
como lo da a conocer Sáenz, Saldarriaga y Ospina, en Mirar la infancia, se mantuvo hasta los años cua-
renta del siglo XX. En buena medida, los jesuitas, quienes eran muy cercanos a Martín Restrepo Mejía, 
por medio de la Revista Razón y Fe, descalificaron continuamente la obra de Rousseau y de paso varios 
preceptos epistemológicos y conceptuales de la escuela activa (Consultar: Sáenz, Saldarriaga y Ospina, 
Mirar la infancia. Pedagogía, moral y modernidad en Colombia, 1903-1946, Bogotá, D.C., Colciencias, Vol. 
1, 1997, p. 111). Una tensión similar, para esa época, se vive en el Departamento de Antioquia, cuando Luis 
Carlos Tejada Cano (1898-1924) sustentó su trabajo de grado en la Escuela Normal de Medellín, en 1916, 
defendiendo los preceptos educativos de Rousseau y la escuela activa, y terminó expulsado por parte de 
los Hermanos Cristianos, viendo así frustrada su formación como maestro, que era su proyecto de vida 
inicial, para dedicarse, luego, a la crónica periodista moderna en el diario El Espectador, empresa en la 
que tuvo gran éxito (Gil, 1975).

21	  El primero, el materialista, con sus dos vertientes: indefinido y sensualitas, que ponía como fin último la 
vida presente, el perfeccionamiento continuo de la especie humana y del individuo, establecía además 
que el hombre en su origen fue un animal y que no se distinguía de los demás en el grado de desarrollo 
alcanzado; el perfeccionamiento humano se basa en fines temporales y la muerte pone fin a la existencia. 
El principal vocero de este sistema es Herbert Spencer. También, este pone énfasis en el goce sensible, 
obteniendo la mayor suma posible de placeres, ubicando aquí también a Locke y Hobbes. El segundo, el 
espiritualista, reconoce en el hombre un espíritu como una manifestación de Dios, en este se pueden 
ubicar los lineamientos pedagógicos de Froebel y el mismo Kant, que ponían como fin del desarrollo la 
sabiduría, en el hacer el bien y en la belleza humana. En el sistema espiritualista, de carácter egoísta o indi-
vidual, se encuentra la iniciativa pedagógica de J.J. Rousseau en Emilio, quien estableció que el hombre 
es bueno y la sociedad lo corrompe, siguiendo sus pasos se ubica la pedagogía pestalozziana.

22	  Martín Restrepo Mejía, centró su propuesta educativa en el desarrollo de las “facultades humanas”, 
la cual era una posición intermedia entre las facultades del alma, que se adscribían claramente a una 
perspectiva religiosa y las facultades mentales que podían excluir toda referencia a la sustancia espiritual 
(Sáenz, Saldarriaga y Ospina, 1997). Nuevamente, pero ahora en términos de filosofía educativa, encon-
tramos a este pedagogo en una situación de “liminidad”, buscando negociar las relaciones de tensión 
entre fe y razón, pero ahora en un momento de transición educativa en el que los preceptos de la escuela 
activa entraban con potencia en la Colombia de los años de 1920.



61

Martín Restrepo Mejía: exponente oficial de la pedagogía clásica o racional en Colombia 

Pero, la gran paradoja es que por otra parte, esta educación escolar demandaba 
un apoyo institucional del Estado, que se inscribía en un concepto moderno de es-
cuela, que hacía parte de una red institucional que debía pensar en el niño desde su 
etapa de parvulario, hasta su adolescencia y juventud. La educación escolar debía 
buscar fines físicos, intelectuales y morales en torno al niño, sin confundir su esencia 
y filosofía con la simple instrucción y sin abandonar todo el aparato educativo esta-
tal a la organización eclesiástica católica. Uno de los “protectores” de Don Martín 
Restrepo en su época más floreciente, fue Carlos Eugenio Restrepo (1910-1914), el 
famoso presidente conservador que le dijo de frente a los obispos que no se extrali-
mitaran en sus atribuciones políticas y educativas.

Consideraciones finales
Al abordar en retrospectiva la vida y obra de Martín Restrepo Mejía, se debe recono-
cer que, a pesar de su adscripción al partido conservador y su relación con la Iglesia 
católica, fue un maestro e intelectual de la educación que modernizó el pensamien-
to pedagógico colombiano desde finales del siglo XIX y, por lo menos, hasta 1920.

De entrada, su origen social lo marcó; fue un hombre ajeno a la aristocracia 
política de la época y su situación de “liminalidad”,23 al encontrase entre el adentro 
y el afuera, entre la incorporación y separación; entre la necesidad de ser reconoci-
do académicamente por parte de las jerarquías intelectuales de la Iglesia católica, 
sus intereses educativos y, particularmente, por los conservadores que lideraron la 
regeneración del país entre 1878-1898. Restrepo Mejía, fue, no cabe duda un inte-
lectual orgánico de la pedagogía, un productor de saber pedagógico enraizado en 
Colombia, a partir de un saber cosmopolita, y su proyecto de ser el pedagogo ofi-
cial de la República conservadora, con un trabajo de producción pedagógica serio, 
consistente y dinámico. Al revés, puede decirse que los gobiernos conservadores 
lograron, con el trabajo pedagógico de Martín Restrepo Mejía, disponer, más que 
de una política educativa coherente, de un saber pedagógico consistente, que pudo 
formar varias generaciones de maestros en un modo y una ética particular, pero 
integral, sobre su oficio de enseñar. Por ello, resta por entender por qué finalmente, 
don Martín fue excluido de memoria pedagógica de los maestros, y de la historia de 
la educación colombiana.

Según el investigador Óscar Saldarriaga Vélez, las razones por las cuales se olvidó 
la figura de Martín Restrepo Mejía, como pionero de la pedagogía en Colombia, son 
al menos tres: primero, la desaparición de las cátedras de historia de la pedagogía 
en el proceso de formación de maestros en Colombia a mediados del siglo XX; 
segundo, el gran impacto que tuvo Agustín Nieto Caballero (1889-1975), como 

23	 El antropólogo Arnold van Gennep, introdujo este concepto para describir la fase intermedia entre la 
separación e incorporación presente en los ritos de paso. Consultar: Arnold van Gennep, Los ritos de 
Paso. Madrid, Alianza Editorial, 2008.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

62

pedagogo liberal, moderno y de avanzada, menospreciando a Restrepo Mejía por 
ser católico y conservador; y en tercer lugar, el proceso de secularización de la 
sociedad colombiana que deslegitimó a la Iglesia católica, su propuesta educativa y 
los intelectuales que la promovían (Saldarriaga, 2003, p.92). Sí, hubo una exclusión 
desde la política educativa y la historiografía liberal. Pero Saldarriaga ha visto 
también otros procesos internos, tanto en las transformaciones epistemológicas 
de la pedagogía en este periodo, como también en las luchas internas entre 
distintos sectores de la intelectualidad católica, representada en particular por las 
varias órdenes religiosas docentes que fueron llamadas al país por las autoridades 
nacionales, entre 1886 y 1930.

En efecto, las tensiones y cuestionamientos hacia la figura de Martín Restrepo 
Mejía se empezaron a presentar en 1917, en el marco del Primer Congreso Pedagógico 
Nacional, reunido en Bogotá, bajo el auspicio del Ministerio de Instrucción Pública, 
evento que se proyectó con el fin de conjurar la crisis de las escuelas normales 
oficiales (duramente criticadas por el grupo de intelectuales y educadores liberales 
liderados por Agustín Nieto Caballero alrededor del Gimnasio Moderno y de la 
Revista Cultura); para enfrentar el problema de la formación del magisterio y lanzar 
una nueva propuesta de modernización del sistema escolar. Todo parece indicar que 
las conclusiones y decisiones políticas del primer Congreso se dieron en contravía 
de la propuesta pedagógica de los manuales y las iniciativas educativas de Martín 
Restrepo Mejía. Aunque este defendió a los lasallistas, los Hermanos de las Escuelas 
Cristianas, que regentaban la Escuela Normal Central de Institutores de Bogotá de 
los ataques “escolanovistas”, estos mostraron en el Congreso, que buscaban ser 
aceptados y proclamados como los “verdaderos pedagogos católicos”, gracias a 
su trayectoria educativa y a su fuerte aparato editorial de textos escolares (Sáenz, 
Saldarriaga y Ospina, 1997). En efecto, se tomaron prácticamente el evento con sus 
ponencias en todos los campos —lo cual les significó mantenerse aún en la regencia 
de la Escuela Normal Central de Institutores de Bogotá hasta 1924—. Y empezaron a 
competir, con su producción pedagógica internacional, con los textos del pedagogo 
nacional, a quien atacaron arteramente de “sospechosa ortodoxia”, al haber citado 
en sus textos a pedagogos protestantes o librepensadores.

El ambiente académico y político conservador se mostró adverso a Restrepo 
Mejía, por lo menos desde este Congreso, lo que trajo como resultado un relativo 
marginamiento inicial por la fuerte competencia de los textos lasallistas. De hecho, 
para 1909, en momentos en que daba a conocer una compilación de pronunciamientos 
y reconocimientos a su trabajo, en Labor didáctica, se había presentado ya el primer 
cuestionamiento por este asunto, debido a que el noventa por ciento de libros 
enviados a las escuelas públicas eran de su autoría. Esto causó tensión y recelo por 
parte de otra serie de sectores, ante todo religiosos, que trabajaban en la formación 
de docentes y, particularmente, en la educación de los niños en las escuelas del país, 
tanto a nivel urbano como rural.



63

Martín Restrepo Mejía: exponente oficial de la pedagogía clásica o racional en Colombia 

Aunque hubo una intención de condenarlo al olvido, cuando se reconstruye 
la historia del pensamiento pedagógico colombiano, evidenciamos que fue un 
maestro con un alto nivel de reconocimiento en la época de la Regeneración y 
hasta, por lo menos 1917, año en que se destacó como promotor y organizador 
del Primer Congreso Pedagógico Nacional. Fue un maestro y pedagogo que marcó 
el devenir de la educación en Colombia, modernizó los conceptos de infancia, 
maestro, escuela, pedagogía y educación, transversales en el proceso de formación 
de docentes, e incidió por medio de sus manuales, en la labor didáctica y en las 
prácticas pedagógicas de la época.

Se puede decir que Restrepo Mejía fue tal vez un intelectual de la educación 
incomprendido, por parte de un sector educativo de la Iglesia, liderado por los 
Hermanos Cristianos, quienes lo vieron como un rival y, luego, como uno de los 
más cuestionados por parte de los educadores liberales, encabezados por Agustín 
Nieto Caballero (1889-1975). Un sector del conservatismo ya había cuestionado 
a Martín Restrepo Mejía, por reivindicar en Elementos de pedagogía, las ideas de 
Froebel y Pestalozzi, vistas como iniciativas anglosajonas, protestantes y objetivistas. 
Sin embargo, Restrepo Mejía, mantuvo cierto apoyo del grupo de los jesuitas, 
quienes vieron con buenos ojos, en 1914, la fundación del periódico La Niñez, que 
fue aceptado por ellos. Valeroso y fervoroso escritor, se sabe que dedicó sus años 
otoñales a la escritura de novelas históricas, como lo ha recogido la investigadora 
María Hilda Méndez (2016):

Desde muy lejos es una novela publicada en 1937, en la que Martín Restrepo tema-
tiza los levantamientos de 1879 como punto inicial de la guerra de 1885, los cuales 
tienen que ver con la disminución de las exportaciones de café en nuestro país, que 
afectaron principalmente la región de Santander y llevaron a la crisis política y eco-
nómica que se reflejó en el empobrecimiento de la nación. (p.128) […] Entre sus 
novelas, que son la narración de los conflictos civiles del siglo XIX, se encuentran: 
Esperando, que tematiza la guerra civil de 1840 de Guerra de los Supremos; Codicia, 
acerca de las guerras de 1851 y 1854 que se producen por la abolición de la escla-
vitud y el golpe de Estado de José María Melo; Humo azul donde trata de la guerra 
civil de 1860 cuando Tomás Cipriano de Mosquera impone el federalismo; Sacrificio, 
sobre la guerra civil de 1876, la de curas y conventos; Desde muy lejos publicada en 
1937, donde tematiza la guerra civil de 1879; Nos contó el abuelito, sobre la guerra 
civil de 1885 cuando fue combatiente Gaitán Obeso, y Resistiendo, donde tematiza 
las guerras de 1895 y 1900 que se producen en oposición a la Regeneración. Sobre 
las citadas novelas dice en el diccionario biográfico de Ospina (1927-1939) que Mar-
tín Restrepo Mejía publicó en cuadernos las novelas sobre la guerra civil de 1840 y la 
de 1879, y en la revista Panoramas de la ciudad de Pereira las guerras de 1851 y 1854, 
el resto parece que nunca fueron impresas.

En suma, don Martín Restrepo Mejía, aunque conservador en su militancia políti-
ca, fue un hombre abierto en su pensar educativo, humanista y liberal en términos   



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

64

pedagógicos. La pedagogía moderna se constituyó en un proceso de transformación 
de lo que era la “educación memorista” o método tradicional, en el que habían sido 
formados los maestros colombianos y en el que se ubicaba un concepto de escuela 
decimonónico. Dicha realidad, Martín Restrepo Mejía la quiso transformar a través 
de sus reflexiones pedagógicas, su labor didáctica y elaboración de manuales esco-
lares sobre la matemática, la lengua castellana, la historia universal, la educación 
doméstica y la pedagogía del parvulario, entre otras. Cuando valoramos parte de 
su pensamiento pedagógico y desglosamos sus conceptos de pedagogía, infancia, 
maestro, educación escolar, evidenciamos un momento de apropiación y transición 
entre la reforma educativa liberal de 1870 y la aparición de la escuela activa en Co-
lombia, que se dio en 1914, con la fundación del Gimnasio Moderno, en Bogotá. 
Y si pensamos en legados anónimos pero vigentes en nuestra práctica pedagógica 
actual, baste recordar un par de sus leyes pedagógicas, enunciadas desde 1905:

La octava ley pedagógica se funda en el principio de que la educación es libre y 
consiste en que todo trabajo educativo principia por inspirar al alumno el deseo de 
ejecutarlo, se debe respetar la curiosidad y el interés del niño. En todo trabajo edu-
cativo debe procederse de lo sencillo a lo difícil, de lo simple a lo compuesto, de lo 
conocido a lo desconocido, de lo concreto a lo abstracto. La novena ley, debe apro-
vecharse para la educación todo lo que interese a la curiosidad del niño y en la que 
en los primeros años el juego debe ser la forma general de la educación. (Restrepo, 
1905, p.135)

Martín Restrepo Mejía, como intelectual de la educación y precursor católico de la 
escuela nueva, representa una transición de carácter modernizante entre una peda-
gogía cristiana que, en términos filantrópicos demandó el amor hacia la labor de en-
señanza, que era la labor propia del maestro; y la pedagogía moderna, la pedagogía 
objetiva, que establecía otros fines ontológicos y políticos para transformar al sujeto, 
la escuela y la sociedad a lo largo del siglo XX.

En virtud de lo anterior, rescatar el pensamiento pedagógico de este tipo de inte-
lectuales de la educación y valorarlos en su contexto histórico, se constituye en una 
tarea que aporta a la consolidación de la identidad pedagógica colombiana.

Referencias bibliográficas
Arfuch, L. (2002). El espacio biográfico. Dilemas de la subjetividad contemporánea. 

Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica.

Bohórquez, L.A. (1956). Evolución Educativa en Colombia, Bogotá: Publicaciones 
Cultural Colombiana.

Carrasquilla, R.M. (Julio de 1915). Respuesta a Martín Restrepo Mejía. RCMNSR, 
106, 578-586.



65

Martín Restrepo Mejía: exponente oficial de la pedagogía clásica o racional en Colombia 

Cataño M., G. (1995). Los radicales y la educación. En Credencial Historia. Biblio-
teca Virtual Luis Ángel Arango.

Foucault, M. (1976). Historia de la sexualidad I. La voluntad de saber. México: Siglo 
XXI.

Gennep, van A. (2008). Los ritos de Paso. Madrid: Alianza Editorial.

Gil Jaramillo, L. (1975). Tripulantes de un barco de papel. Medellín: Editorial Beta.

Jiménez, A. (2014). El campo de la pedagogía y otros ensayos sobre la historia de 
infancia en Colombia. Bogotá, D.C.: Universidad Distrital Francisco José de Cal-
das.

Méndez, M.H. (2016). Martín Restrepo Mejía, pensador del regeneracionismo colom-
biano. Tesis de Maestría. Universidad Pedagógica Nacional.

Noguera, C. (2002). Los manuales de higiene: instrucciones para civilizar al pueblo. 
Educación y Pedagogía, X, 34, p.283.

Olano, R. (2004). Memorias 1935-1947 (Tomo II). Medellín: Fondo Editorial EA-
FIT. Recuperado de http://www.genealogiasdecolombia.co/familia/Individuo.
aspx?r=Martin-Restrepo-Mejia_235340540740940H.

Restrepo L. y Restrepo, M. (1911). Elementos de Pedagogía. Obra adoptada como texto 
para las escuelas normales de Colombia y recomendada para la enseñanza de la mate-
ria en el Ecuador. (Con aprobación eclesiástica). [4ªed.] Bogotá: Imprenta Moderna.

Restrepo, A. (2009). Literatura y Memorias: sobre la narrativa de las guerras civiles en 
Colombia a finales del siglo XIX. Bogotá, Colombia: Fundación Gilberto Alzate 
Avendaño.

Restrepo, M. (1906). Aritmética de las escuelas. Primera parte: numeración y números 
enteros. Bogotá: Imprenta de la Luz.

Restrepo, M. (1907). Aritmética de las escuelas. Segunda parte: números fraccionarios. 
Bogotá: Imprenta de la Luz.

Restrepo, M. (1907). Compendio de historia universal en que prevalecen la Sagrada, la 
Eclesiástica y la de Colombia: primer curso de enseñanza cíclica de la historia para 
las escuelas primarias (2ª ed). Bogotá: Imprenta de la Luz.

Restrepo, M. (1909). Geografía de las escuelas: primer círculo de la geografía univer-
sal, seguido de la geografía especial de Colombia. Bogotá: Imprenta Moderna.

Restrepo, M. (1909). Labor didáctica. Bogotá: Imprenta Moderna.

Restrepo, M. (1912). La citolegia colombiana. Libro 1: método de palabras modelo, 
sonideo y lectura combinada con la escritura. Bogotá: La Imprenta Eléctrica.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

66

Restrepo, M. (1912). La niñez colombiana. Libro 2: libro preparatorio para leer el 3° 
adoptado por el gobierno de Colombia para todas las escuelas. Bogotá: Impren-
ta Eléctrica.

Restrepo, M. (1912). Libros de lectura: Libro 3. La Escuela Colombiana; grabados de 
Januario Nariño. Popayán: Arboleda y Valencia (Reed. Bogotá: 1914 y 1923).

Restrepo, M. (1912). Pedagogía doméstica. Autoeducación, dirección del hogar y 
educación de los hijos. Bogotá: Arboleda y Valencia (Reed, Barcelona, 1914)

Restrepo, M. (1915). Programa de lógica y antropología para el Colegio Restrepo 
Mejía, Bogotá: Casa Editorial de Arboleda & Valencia.

Restrepo, M. (1917). Citolegia citográfica por la cual se enseña rápidamente a leer 
y a escribir. Libro primero de lectura. Bogotá: Imprenta de Castellanos y Ruiz.

Restrepo, M. (1923). La escuela colombiana: libros de lectura (I, II, III, IV y V). Bo-
gotá: Imprenta de la Luz.

Restrepo, M. (1926). Enseñanza de castellano. Libro I. Analogía y sintaxis. Medellín: 
Tipografía Bedout.

Restrepo, M. (1928). Gramática de la lengua castellana (8a. ed., muy reformada). 
Barcelona: I. de Casals.

Restrepo, M. (1932). Desde muy lejos (novela histórica). Cali: Ed. América.

Restrepo, M. (ca.1929). Pedagogía de párvulos. Exposición de la enseñanza activa. 
Bogotá: Editorial de Cromos, 

Sáenz, Saldarriaga y Ospina (1997). Mirar la infancia. Pedagogía, moral y moderni-
dad en Colombia, 1903-1946. Bogotá, D.C.: Colciencias.

Saldarriaga, V.O. (2003). Don Martín Restrepo Mejía, pedagogo católico y maestro 
amoroso. En: Del oficio de Maestro. Prácticas y teorías de la pedagogía mo-
derna en Colombia. Bogotá D.C.: Cooperativa Editorial Magisterio, Grupo de 
Historia de la Práctica Pedagógica 

Saldarriaga, V.O. (Julio de 2011). La racionalidad del «fanatismo»: independencia, 
secularización y educación en Colombia, siglos XVIII al XX. Historia de la Edu-
cación 29(0), 77-102. Recuperado de http://revistas.usal.es/index.php/0212-
0267/article/view/8159



Agustín Nieto Caballero: la irrupción 
de la Escuela Activa en Colombia

El presente texto aborda el pensamiento pedagógico de Agustín Nieto Caballero, 
promotor de la escuela activa en Colombia y fundador en Bogotá del Gimnasio 
Moderno en 1914. Es tal vez el educador y pedagogo colombiano más afamado en 
la primera mitad del siglo XX. Por lo demás, hay una gran cantidad de trabajos que 
abordan de manera sistemática su vida, a partir de la obra que emblematizó su prác-
tica pedagógica, la fundación del Gimnasio Moderno. Nuestro interés en el presente 
capítulo no es hacer reiteración de estos trabajos, sino explicitar cinco puntos de 
su pensamiento pedagógico: en primer lugar, su concepto de maestro moderno; en 
segundo lugar, la tensión que establece entre la vieja y la nueva escuela; es decir, 
entre escuela pasiva y escuela activa; como tercer punto, la tensión entre instrucción 
y educación; como cuarto, la disciplina severa y la disciplina de la confianza; y por 
último, los centros de interés. En un primer apartado se presentarán algunos aspectos 
relevantes de su espacio biográfico, como también la presentación de los cinco ejes 
de su pensamiento pedagógico.

Algunos elementos relevantes de su vida
Agustín Nieto Caballero nació en Bogotá el 17 de agosto de 1889. Huérfano de 
padres, sus tíos lo internaron, en compañía de su hermano, Luis Eduardo, para que 
realizara los estudios de primaria y secundaria, en varios colegios de Bogotá, como 
el de los Hermanos Cristianos, el Colegio Americano, en el Araújo y Ramírez y en 
el Colegio Mercantil. La inestabilidad en cuanto a la escogencia de una institución 
escolar, por parte de sus tíos, se debió a dos razones: primero la situación de huérfa-
nos de los niños Nieto Caballero; y en segundo lugar, el cierre de escuelas, colegios 
y universidades que generó la Guerra de los mil días en nuestro país. Frente a este 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

68

panorama, finalmente siendo un adolescente, en 1905, fue enviado al extranjero 
para estudiar, obteniendo una formación académica moderna en Europa y Estados 
Unidos. Aprovechó estos años de formación para adentrarse en los planteamientos y 
prácticas del movimiento de Escuela Nueva, que agitaban a Europa a principios del 
siglo XX, así como entablar amistad con destacados filósofos de la educación de la 
época, entre ellos John Dewey, Ovide Decroly, Adolfo Ferrière y Edouard Claparède. 
De estos aprendió los desarrollos de corrientes pedagógicas vanguardistas de Rous-
seau y Pestalozzi, que lo llevarían a convertirse en un intelectual reformador de la 
educación de los colombianos.

Don Agustín era bachiller en leyes de la Escuela de Derecho en la Universidad de 
París (1912); tomó cursos de Filosofía, Sociología y Ciencias de la Educación en La 
Sorbonne y en el Collège de France, durante cuatro años, y también estudió Biología 
y Psicología en el Teacher’s College de Columbia University, en Nueva York.24

En 1913 llegó al país con la firme intención de poner su vida al servicio de la 
modernización de la educación de los colombianos. Según su propio relato, llegó 
acompañado de abundantes libros, unas cuantas cajas de material didáctico usado 
en los jardines de niños; también, con material para las escuelas primarias, bajo los 
preceptos de la escuela nueva o escuela activa, y no pocos documentos relacionados 
con la educación secundaria y universitaria. Una vez arribó al país se dirigió sin va-
cilaciones al jefe de Estado y le propuso una escuela modelo para el sector público, 
en donde pudieran experimentarse los nuevos sistemas, en beneficio de todo el país, 
y en la que, al mismo tiempo, se orientara al magisterio. Sin embargo, el mandatario 
de entonces, Carlos E. Restrepo —un conservador progresista que se opuso al gran 
poder educativo que venía acumulado la Iglesia—, le propuso, paradójicamente, 
que dicha iniciativa haría mejor camino si se mantenía libre de trabas oficiales.

Comenzó la búsqueda de apoyo, y para ello, se reunió con José María Samper, 
Tomás Rueda Vargas, Tomás Samper, Ricardo Lleras Codazzi, Alberto Corradine y 
otros librepensadores de la élite,25 con el fin de darle un viraje a la educación nacio-
nal, de tal manera que fuera concordante con las ideas de base de la Escuela Activa, 
según las cuales, el niño estaba dotado de fuerzas suficientes para su autoeducación, 
mientras la función del maestro consistía en fomentarle y facilitarle este camino. Sus 

24	  Para sus datos biográficos básicos: http://www.banrepcultural.org/blaavirtual/biografias/nietagus.htm; 
https://gimnasiomoderno.edu.co/gimnasio/historia/biografia-don-agustin-nieto-caballero/ 

25	 “Los gestores del Gimnasio Moderno fueron un grupo de amigos, representantes de una juventud de 
élite, quienes además de brindar una educación moderna, quisieron crear un colegio alejado de las pug-
nas partidistas, en el contexto educativo de una ciudad en que las opciones eran bastante limitadas: o 
se ingresaba a un colegio conservador o a uno liberal. […] Entre los fundadores del colegio estaban dos 
de los más reconocidos escritores nacionales —José Eustasio Rivera y Tomás Rueda Vargas—; prósperos 
empresarios como Alberto Corradine y José María y Tomás Samper; Luis Cano y Gustavo y Hernando 
Santos, miembros de las familias dueñas de los dos principales diarios liberales; destacados intelectuales 
como Luis López de Mesa; Melitón Escobar, Raimundo Rivas y Luis Eduardo Nieto Caballero” (Rueda 
(1945). citado por: Sáenz (2002)).



69

Agustín Nieto Caballero: la irrupción de la Escuela Activa  en Colombia

principios buscaban el rescate de los valores humanos y el ejercicio de la personali-
dad, que coincidían con el objetivo de las ideas liberales de la época, para las cuales 
la escuela era capaz de asegurar la autonomía real de los educandos.

Fue así como al año siguiente, 1914 —cuando Nieto tenía 25 años— se fundó 
el Gimnasio Moderno en Bogotá, institución en la que Agustín Nieto Caballero hizo 
un notable aporte al crecimiento del país26. Fue esta su principal obra educativa 
material, que no solo se constituyó como institución modelo en el ámbito nacional, 
sino que logró reconocimiento por fuera de las fronteras del país. A lo largo del siglo 
XX, diversos investigadores reconocieron que las innovaciones pedagógicas que in-
trodujo Nieto Caballero al sistema educativo colombiano a partir de 1914, contaban 
con poco tiempo de aplicación en Estados Unidos por parte de John Dewey, William 
James y otros, o en Europa, por parte Edouard Claparéde, Ovide Decroly, Adolphe 
Ferrière y María Montessori. También es importante destacar que Nieto Caballero se 
preocupó por la educación de la mujer, y lo demostró al fundar, en 1928, el Gim-
nasio Femenino en Bogotá, sin enfrentar la indeclinable oposición de la jerarquía 
eclesiástica a la “coeducación”.

“Además de la reforma de los métodos de enseñanza, en el proyecto del Gim-
nasio se priorizaron tres dimensiones de la pedagogía activa: la formación de un 
nuevo tipo de maestro, la creación de un ambiente de disciplina social basado en la 
confianza, y la articulación de la institución con el contexto social y político” (Sáenz 
y Saldarriaga, 2002, p.103). Se preocupó por formar un nuevo tipo de ciudadano y 
una nueva clase dirigente, en una democracia en la que, quienes poseían una sóli-
da cultura y espíritu de cambio debían liderar las decisiones en el escenario de lo 

26	  Entre los libros que narran la historia del Gimnasio Moderno, se destacan: Gonzalo Mallarino Botero 
(1990), El Gimnasio Moderno en la Vida Colombiana, 1914-1989; Víctor Manuel Prieto (2000), El Gimna-
sio Moderno y la Formación de la élite liberal bogotana; y el libro de Sáenz, Saldarriaga y Ospina, (1997), 
Mirar la Infancia: pedagogía, moral y modernidad en Colombia, 1903-1946. En este último texto, bajo 
el lente de “las rejillas de apropiación” se pueden estudiar las transformaciones entre el saber y la práctica, 
que implican apropiaciones selectivas y estratégicas de una teoría. Nieto Caballero, frente a la propuesta 
de la Escuela Activa en Colombia, realizó varias apropiaciones frente al carácter público, mixto y laico de 
la escuela activa europea y anglosajona. En Colombia la escuela activa se difundió ante todo en institu-
ciones del sector privado como el Gimnasio Moderno, -aunque no del todo, pues el mismo Nieto fundó 
un Colegio público bajo los mismos postulados activos, la Escuela Ricaurte, de la que tenemos muy pocas 
de noticias, pero fue la alternativa popular de la Escuela Activa. Tampoco se aceptó el carácter mixto -la 
Iglesia combatió duramente, hasta los años1960, la “coeducación de los sexos”- y en Colombia se optó 
desde un comienzo por dividir las instituciones por sexos; y por último, su carácter laico tampoco se llevó 
a cabo, pues la parroquia y su capellán hacían parte consustancial de las instituciones escolares. Decroly le 
reclamó a Nieto por estas ausencias. Por otro lado, en el sector público el Instituto Pedagógico Nacional, 
para señoritas, el IPN, fundado desde 1927, nace con la vocación de promover el método Montessori y la 
escuela activa en las prácticas pedagógicas para la formación de normalistas. Luego desde 1955, cuando 
nace la Universidad Pedagógica Nacional (UPN) dicha institución recoge elementos consustanciales de 
la escuela activa que promovía el IPN en la formación de maestras, como la importancia de las prácticas, 
el contacto directo con el medio ambiente, las excusiones y salidas de campo, pero pensadas ya en el 
proceso de formación de licenciados (Cfr.: Absalón Jiménez y Helwar Figueroa (2002), Historia de la 
Universidad Pedagógica Nacional).



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

70

público. Quienes lo conocieron lo describieron como un hombre modesto, sencillo 
y cariñoso. Un hombre que había nacido con vocación de educador. Sus primeras 
crónicas y escritos, sobre cuando era niño, contienen fuertes críticas a los maestros 
de lo que los pedagogos activos denominaron “la escuela antigua”. En el libro Mirar 
la infancia (Sáenz, Saldarriaga y Ospina, 1996), se destaca el siguiente aparte:

Yo recuerdo como cosa de ayer las torturas de mi espíritu de niño —no entrado aún en 
uso de la razón— delante de los intrincados textos de estudio que era preciso apren-
der de memoria sin comprender jamás lo que nuestros propios labios articulaban; 
yo recuerdo las torpes sanciones de aquellos tiempos; el calabozo oscuro y húmedo 
donde el niño de siete años debía ir a meditar; la férula, que representaba el principio 
supremo de autoridad; la humillación de rodillas delante de los compañeros, para 
quebrar la voluntad (…) Y recuerdo los tétricos salones de estudio donde cientos y 
más niños respiraban un aire envenenado, bajo la mirada torva y maliciosa de un 
hombre sin cultura (…) Yo recuerdo aquellos angostos dormitorios, descuidados, de-
presivos y tristes (…) Recuerdo los llamados patios de juego, cuya incuria y desaseo 
hacían el efecto de revulsivo en la naturaleza delicada. Recuerdo en cada uno de sus 
aspectos humillantes, todo el ambiente de aquellas cárceles que llamábamos cole-
gios. (Sáenz, Saldarriaga y Ospina, 1996, II: p.115)

Como profesor, Nieto Caballero nunca quiso posar de intelectual ni le preocupaba 
proyectar en sus múltiples escritos sobre la materia, ni en sus clases o conferencias, 
la imagen de académico connotado. Por el contrario, se esforzaba por hacer en-
tender a quienes tenían la misión de educadores que dicha profesión era más un 
asunto de vocación, de ética y de compromiso, que de erudición o pedantería. Le 
molestaba que se le calificara de académico, de doctor o de pedagogo, términos que 
consideraba pretenciosos y desacertados para quien ejerciera con amor y vocación 
las labores educativas. Pero ello no significó que despreciase el valor de la escritura, 
pues se destacó como escritor sobre temas de la educación, ya fuera por medio de 
ensayos, libros o una columna editorial en el diario El Tiempo, espacios de opinión 
mediante los cuales consiguió influir en el entorno educativo del país.

Fue nombrado Director General de Educación entre 1932 y 1936, desarrollando 
la labor de Inspector Nacional de Educación Primaria y Normalista, durante el Go-
bierno de Enrique Olaya Herrera, cargo en el que tuvo la oportunidad de recorrer 
todo el país, —muchas veces a pie o caballo—, convirtiendo su actividad en una 
“excursión pedagógica nacional”. En este periodo de su vida pudo conocer direc-
tamente la situación de las diferentes escuelas, dialogar con maestros y alumnos; e 
inclusive, aprovechar la oportunidad para visitar las escuelas normales con el fin de 
repensar la formación de maestros. En este cargo, que él recordaría siempre como 
uno de los más importantes y enriquecedores en su vida, consideró que el inspector 
era aquella persona que se daba cuenta del ambiente espiritual y moral de las institu-
ciones, pero su visita no debía ser nunca la de un agente de policía que va a realizar 
una investigación, sino la de un amigo, cuya compañía debía ser siempre agradable 



71

Agustín Nieto Caballero: la irrupción de la Escuela Activa  en Colombia

de compartir, pues no se trataba de cohibir, sino de estimular: en vez de detener, 
había de hacer avanzar a las instituciones27. En la gran mayoría de reflexiones, había 
un concepto de escuela, acompañada de nuevos propósitos y nuevas modalidades, 
que promovió como uno de los ejes centrales la reforma educativa, como escribiría 
años después:

En efecto, lo que se busca es una nueva institución en permanente desarrollo. Una 
escuela cuyos maestros y alumnos estén siempre activos. Una escuela en la que se ob-
serve y se investigue. Una escuela con oportunidades de trabajo en donde los alum-
nos no estén repitiendo cosas de memoria que no entienden, sino disciplinando su 
inteligencia y su voluntad. Una escuela que no se prepara exclusivamente para los 
exámenes sino, primordialmente, para la vida. (Nieto, 1963. Los Maestros).

Como educador, político e intelectual, participó en numerosos eventos. Fue huésped 
de honor del Congreso Mundial de Educación en Inglaterra en 1936, y presidió la 
Quinta Conferencia Internacional de Instrucción Pública, en Ginebra, en ese mismo 
año. También fue presidente de la delegación de Colombia al VIII Congreso Científi-
co Americano, en Washington, en 1940, y logró la representación latinoamericana 
en la Conferencia Internacional de Educación en la Universidad de Michigan, en 
1941. Viajó, en varias oportunidades, como conferencista invitado por universida-
des de Londres, París y Atenas. Fue miembro del Consejo Nacional de Educación y 
director de la delegación colombiana a la Conferencia Mundial de la Unesco (Or-
ganización de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura), en 
1947, casi a dos años de creado este organismo.

Entre 1938 y 1941, Nieto Caballero fue Rector la Universidad Nacional de Co-
lombia, periodo en el que trabajó por la ampliación y construcción final del campus 
universitario; también fue profesor universitario y dirigió la cátedra de Orientación 
de Educación en la Escuela Normal Superior y en el Instituto Pedagógico Nacional, 
hoy Universidad Pedagógica Nacional. Dentro de sus principales reconocimientos 
académicos, se debe destacar que la Universidad Pedagógica Nacional le otorgó el 
título de Doctor Honoris Causa en 1967. La República de Francia le concedió, en 
1970, las Palmas Académicas por su aporte en el campo de la educación, y en 1973 
el Gobierno colombiano le otorgó la Orden Caro y Cuervo.

Don Agustín murió en Bogotá el 3 de noviembre de 1975, por causa de un de-
rrame cerebral, en medio del reconocimiento de los maestros, directivos docentes y 

27	 Dicha excursión pedagógica la efectuó en cuatro viajes y dos años, cubrió todas las capitales de depar-
tamento y varias intendencias y comisarías. Con su equipo tuvo la oportunidad de dialogar con siete 
mil maestros de los diez mil que laboraban en la educación pública en ese momento. Su conclusión fue 
que los principales problemas de la educación colombiana eran: la ausencia de maestros con capacidad 
adecuada para adelantar la reforma educativa, la necesidad de preservar la armonía entre la iglesia, la 
familia y el Estado en torno a las finalidades de la educación pública, el desarrollo de la higiene escolar y la 
necesidad de una cooperación financiera y coordinación administrativa entre municipio, departamento 
y nación (Cubillos, 2007, p.63).



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

72

demás miembros de la comunidad educativa y pedagógica del país. A medida que 
pasa el tiempo el aprecio académico a su obra se hace más patente. Por ejemplo, el 
investigador y pedagogo español Olegario Negrín (1997), señala que Nieto Caba-
llero fue el pionero de la Escuela Nueva en Iberoamérica, aplicó los principios de 
Rousseau, Pestalozzi y Froebel, acompañado de principios filosóficos y educativos 
de Kant y John Dewey, como también los planteamientos pedagógicos de María 
Montessori y Ovide Decroly, todo ello a partir de su propuesta institucional del 
Gimnasio Moderno, constituido en su principal laboratorio, tanto como de su expe-
riencia como Inspector Nacional de Educación primaria.

Ejes de su pensamiento pedagógico
En efecto, la historia de la educación colombiana se vio marcada por Agustín Nieto 
Caballero y sus ideas pedagógicas, que lo llevó a reconocer que, unas más que otras, 
ganaron acogida en la sociedad. En particular, las excursiones, las salidas de campo y 
los centros de interés, llegaron a ser incorporados por el Plan Nacional de Educación 
Pública, a mediados de los años cuarenta del siglo XX. Estas ideas se constituyeron 
en instrumentos para el cumplimiento de una tarea que habría de transformar el am-
biente escolar, al permitir que los procesos de aprendizaje se movieran un poco más 
al compás de los intereses de los alumnos.

En sus iniciativas pedagógicas trataba de centrar la acción educativa en el estu-
diante, antes que en el profesor, en los textos o en las condiciones materiales de la 
escuela. Educar pasaría a constituirse en un contrato de responsabilidad compartida 
con el educando y sus padres, pero particularmente centrado en el niño. Al punto 
que, en lo sucesivo, impulsa a los maestros colombianos a que su arte consista en es-
timular el proceso personal de cada estudiante, mientras la responsabilidad de estos 
sería la de asumirlo con interés y seriedad. Tal vez su principal aporte al sistema edu-
cativo colombiano consistió en que no solamente fue capaz de predicar y escribir 
su filosofía y métodos de enseñanza, sino de sostener una pírrica batalla por llevarla 
a la práctica, contra todo el peso de las tradiciones escolares autoritarias y dogmá-
ticas, y la desconfianza en la autonomía y libertad de los niños, la escasa o nula 
preparación de un alto porcentaje de maestros, el fanatismo fratricida del sistema 
bipartidista y el clientelismo del Estado, así como el celo de la Iglesia respecto de las 
pedagogías que condenaba como “naturalistas” y “ateas”; el prestigio de la educa-
ción privada de élite, y el desinterés de las culturas populares por su escolarización.

Desde la perspectiva de Nieto Caballero, en la segunda década del siglo XX, la 
educación colombiana debía pensar dos temas fundamentales: en primer lugar, la 
formación de maestros y, en segunda instancia, garantizar la alegría y libertad de 
acción para el niño en la escuela. Frente a este segundo punto, inspirado en los 
preceptos establecidos por J.J. Rousseau y desarrollados pedagógicamente por J.H. 
Pestalozzi, la naturaleza había querido que los niños fueran niños antes que hom-



73

Agustín Nieto Caballero: la irrupción de la Escuela Activa  en Colombia

bres; si se intentase cambiar ese orden, se alteraba el proceso formativo y su natu-
raleza social. De tal manera, al optar por la Pedagogía Activa, partió del principio 
pestalozziano clásico de que toda actividad pedagógica debía estar acorde a la edad 
del niño, y luego, con la visión positiva de la psicología experimental y la medicina 
escolar sobre la necesidad de estudiar científicamente su desarrollo, atendiendo las 
condiciones sociológicas de su entorno. La nueva pedagogía debía privilegiar las 
actividades lúdicas del niño, por los menos hasta los doce años de edad, respetando 
su propio ritmo de aprendizaje y desarrollo psicomotriz, sumado con los principios 
de la tolerancia y libertad, a través de la formación de un nuevo maestro y la mo-
dernización de la escuela. Para Nieto Caballero, una hora de trabajo inteligente por 
parte del maestro, por lo general, enseñaba más que un día de largas explicaciones. 
Desde su percepción:

La escuela debe propiciar el contexto y su ambiente de hogar, y no de cárcel. Que 
el alumno la quiera es el primer requerimiento para que fuera benéfica la influencia 
que recibe de ella. Y no habría efecto para lo que inspira temor. No son pocos los que 
guardan de su vida escolar un recuerdo de amargura y hondo pesar. Fue para ellos 
un alivio, una liberación abandonar las aulas. (Nieto, 28 de julio de 1961. “La alegría 
en la escuela”.) 

La escuela vista de esta manera no era aquel lugar donde el niño asistía simplemente 
a aprender, si no era el sitio donde se forjaba el carácter. Debía ser más bien un sitio 
armónico en el que profesores y alumnos por medio de una plática de corte socráti-
co y constante buscaban un enriquecimiento espiritual, con identidad de propósitos 
académicos, dentro de la diversidad de temperamentos y vocaciones.

Según el investigador Julio Santiago Cubillos, entre 1913 y 1924, Nieto Caballe-
ro organiza su pensamiento pedagógico y político, estableciendo así el problema 
máximo de nuestra nación: la educación nacional y su reforma (2007, p.56). En este 
contexto el nuevo maestro debía de llevar al goce de vencer las dificultades que se 
presentaban en el proceso educativo, ya fueran físicas, intelectuales o morales. Ade-
más, debía fomentar toda la enseñanza sobre el interés y la acción del niño, quien 
debía sentirse más en un taller que en un aula de clase o una escuela tradicional. El 
buen maestro jamás debía proponer una actividad o esfuerzo superior a las fuerzas 
del niño, quien era su principal realizador. Nieto Caballero les explicaba a los maes-
tros que solo aprovechaba el espíritu lo que le satisfacía y para que el niño adquiriera 
el hábito del estudio, era necesario que se encariñara con él. Les recomendaba a los 
maestros que “se debía tener cuidado así de no convertir en tedioso un estudio que 
debe ser atractivo como pocos. Cuando se lee un bello trozo literario, lo primero 
será gustar de él y lo último analizarlo (Nieto. “Problemas y deberes del maestro”, 
1963).

Su concepto de escuela y de propuesta pedagógica se materializaron en la 
manera como estructuró al Gimnasio Moderno como institución: en primer lugar, 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

74

en el pre-escolar tuvo la intención clara de situar el método de María Montessori, 
acompañado de un ambiente de aprendizaje lúdico, de un mobiliario al tamaño de 
las necesidades y fuerzas de los niños, un ambiente natural, colorido y alegre que 
potenciara además su capacidad intelectual. En la primaria optó por fortalecer los 
centros de interés de Ovide Decroly que, por lo demás, buscaban establecer una 
relación directa con nuestro contexto, nuestros recursos naturales e inclusive con 
eventos de carácter social y científico que generaran interés en los estudiantes. Para 
el bachillerato, opta por la pedagogía experiencial de John Dewey, la cual se basó 
en dos dimensiones centrales: su continuidad y su carácter interactivo28. En relación 
con la continuidad, la experiencia es educativa cuando el alumno crece, esto es, 
cuando se desarrolla física, moral e intelectualmente. El principio de continuidad de 
la experiencia pedagógica significa que toda experiencia recoge algo de lo que ha 
pasado antes y modifica en algún modo la cualidad de lo que viene después. En se-
gundo lugar, bajo el carácter interactivo una experiencia es educativa, en la medida 
en que es social, en tanto reconoce que hace parte de una situación específica y se 
intensifica la interacción del alumno con el medio y con los demás. La experiencia 
pedagógica debía tener un carácter iluminador, debía penetrar en la persona, debía 
influir en ella en la formación de actitudes, deseos y propósitos educativos.

De tal manera, la propuesta pedagógica debía irse transformando dentro de los 
propios marcos de la Escuela Activa de acuerdo con las necesidades y niveles de de-
sarrollo de los niños y jóvenes. Así, al estudiante, había que brindarle la oportunidad 
de gustar de lo que hacía y la escuela no podía ser un establecimiento de trabajos 
carcelarios. Su interés para que la escuela, como institución, cada día se hiciera más 
autónoma e innovadora, ha prevalecido en la conciencia del maestro colombiano, 
ya sea como crítica, cuestionamiento o posibilidad pedagógica. Desde nuestro pun-
to de vista, su semilla tuvo un punto de llegada algunos años después de su muerte, 
en el decreto de “Innovaciones educativas”, Decreto 2647 de 1984, promulgado 
por el entonces presidente Belisario Betancur (1982-1986). Para Nieto Caballero, la 
escuela debía ser una institución para la transformación, el cambio y la innovación 
de las prácticas educativas y pedagógicas.

Por lo demás, la principal obra de Agustín Nieto Caballero, fue la fundación del 
Gimnasio Moderno en 1914, como lo aclara Humberto Quiceno en su pensamiento 
pedagógico: 

28	  Nieto Caballero introduce los principios pedagógicos y filosóficos de John Dewey (1859-1952) al Gimna-
sio Moderno de manera explícita desde la segunda mitad de la década de 1930 del siglo XX, aplicándolos 
a la formación de los estudiantes de bachillerato. Como estudiante, en su juventud tuvo un contacto 
personal con este educador norteamericano, quien particularmente en sus clases lo encauzó hacia la 
educación de las nuevas generaciones con el fin de transformar de manera estratégica el país. Dos de las 
obras de John Dewey que lo marcaron como educador y pedagogo fueron: Democracia y educación 
(1916) y posteriormente Experiencia y educación (1938).



75

Agustín Nieto Caballero: la irrupción de la Escuela Activa  en Colombia

La creación de una institución, fuera una escuela, un colegio, o un gimnasio tenía 
el mismo valor que crear una obra escrita. Sin hecho no hay obra y esta, como la 
escritura es infinita, o inacabada, nunca terminada de hacerse, pues siempre habrá 
hechos por perseguir, por alcanzar, obra para completar, cosas para hacer, pues obras 
y hechos son lo mismo. Escribir para Nieto Caballero, es tener ideas previas, ideas 
principios, percepciones, su destino es que pudieran ser aplicadas a los hechos, por-
que solo así se creaba una obra. (Quiceno, 2007, p.19) 

Al abordar el pensamiento pedagógico de Agustín Nieto Caballero compartimos la 
preocupación con otros investigadores sobre el desconocimiento que se tiene de los 
artífices del pensamiento pedagógico colombiano (Torres, 2005). Entre sus principa-
les libros, — que recogen sus reflexiones pedagógicas expresadas, por lo general, en 
artículos ágiles de leer— se encuentran: Sobre el problema de la educación, (1924); 
Las cajas escolares y su acción en Bogotá (s.f.); Palabras a la juventud (1958); Los 
maestros (1963); La segunda enseñanza y reformas de la educación (1964); Una es-
cuela, que trata sobre la creación y fundación del Gimnasio Moderno (1966), y por 
último, La escuela activa, publicado en 1987, que no es más que una compilación 
de sus principales artículos, tarea que fue llevada a cabo por su hija, en homenaje 
póstumo, diez años después de su muerte.

En nuestra estrategia investigativa, buscamos dar cuenta, cuando fue posible, del 
título del artículo y la fecha de publicación original, buscando recoger los postula-
dos pedagógicos de don Agustín en su momento, debido a que en sus libros hay una 
reiteración de artículos, textos e ideas que él, en ocasiones, retomó para sus interven-
ciones en público, fungiendo ya como directivo docente o como representante, en 
instancias internacionales en nombre de nuestro país.

Humberto Quiceno (1986), profesor e investigador de la Universidad del Valle, 
establece tres momentos en la vida de Nieto Caballero: “Nieto Caballero rector del 
Gimnasio Moderno (1924-1932); el Nieto Caballero, estratega y polemista de la edu-
cación (1924-1932); y el Nieto Caballero, director de la educación (1933-1958)”. 
Por su parte, otro profesor de la Universidad del Valle, Julio Santiago Cubillos (2007) 
se detiene a analizar la apropiación amplia que hace Nieto Caballero de la filosofía 
y pedagogía de John Dewey, desde la segunda mitad de los años treinta del siglo XX.

En general, el pensamiento pedagógico y político de Agustín Nieto Caballero se 
sitúa en un proyecto educativo liberal que pretendió incorporar los saberes experi-
mentales a los saberes humanistas para la formación de la niñez colombiana, primer 
camino para transformar la educación del país, bajo uno de sus principios: “salvar la 
infancia para regenerar la nación”. Pensamos que los ejes de su pensamiento peda-
gógico se pueden condensar al menos en cinco puntos: en primer lugar, su concepto 
de maestro moderno, sujeto con el que inicia una labor formativa desde el mismo 
momento en que fundó el Gimnasio Moderno, en Bogotá en 1914; en segundo lu-
gar, la tensión que establece entre la vieja y la nueva escuela; es decir, entre escuela 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

76

pasiva y escuela activa; como tercer punto, la tensión entre instrucción y educación; 
como cuarto, la disciplina severa y la disciplina de la confianza; y por último, los 
centros de interés.

El maestro moderno
Con la fundación del Gimnasio Moderno en 1914, uno de los primeros escollos a su-
perar fue la consecución de maestros formados en los métodos activos. Frente a esta 
realidad, Agustín Nieto no quiso contratar a los egresados de las escuelas normales 
de los Hermanos Cristianas —a quienes asociaba en sus recuerdos a la pedagogía 
torturante— sino que optó por la contratación de profesores extranjeros y otros que 
provenían de Medellín.29 A todos ellos los reunió bajo dos principios que encarnaba 
la misma institución: gimnasio, haciendo énfasis en el movimiento y la actividad cor-
poral, y moderno, para nunca dejar de innovar y cambiar sus métodos de enseñanza. 
Lo anterior, bajo los preceptos y principios de la escuela activa, que reconocía de 
entrada la capacidad intelectual del niño y, como sujeto de aprendizaje, lo acerca-
ban al “aprender haciendo”, al método de investigación, al contacto directo con las 
cosas, a la pregunta de investigación y al método científico.

La piedra angular de la reforma educativa que comenzó a promover Don Agustín 
desde la década de 1920, era el maestro. En consecuencia, bajo su filosofía educati-
va, buscó formar un nuevo tipo de educador,

Un maestro humanizado que ejerciera influencia sobre su alumno sin imponer su 
autoridad, un maestro creativo, flexible, activo, alegre, fraternal, cálido y empático. El 
maestro debía ser más un artista, modelador de almas, que un experimentado cien-
tífico; debía colaborar con el niño sin violentarlo y sin llegar nunca a dominarlo por 
completo. (Nieto, 1997, p.343, citado en Sáenz, Saldarriaga y Ospina, 1997, p.118) 

Al maestro de primeras letras, formado en las escuelas normales, le correspondía 
establecer el carácter y estimular iniciativas de trabajo en el niño, ante todo, cuando 
este vivía su primera experiencia escolar. Desde esta perspectiva, el maestro de es-
cuela primaria asumía el papel de educador y debía estar preparado bajo preceptos 
de la Escuela Nueva, lo que demostraba que su obra educativa sería básica para la 
vida de ese nuevo sujeto, que reconocía la pedagogía moderna: el niño.

Desde su perspectiva, no era justo que se le pidiera tanto a quien de manera mez-
quina se le retribuía. Si la meta era solo instruir, el maestro de primeras letras podría 
ser de escasos conocimientos y pocas luces espirituales y el profesor de segunda 
enseñanza y el universitario, como se habrían de encargar de asignaturas superio-

29	  “Los fundadores trajeron de España a los pedagogos Miguel Fornaguera y Pablo Vila, quienes fueron 
escogidos por Rafael Altamira, el más eminente pedagogo activo de ese país. Igualmente, contrataron un 
grupo de maestros antioqueños escogidos por Pedro Pablo Betancourt, Director de Instrucción Pública 
de Antioquia y uno de los principales pedagogos reformistas del país”. Nieto Caballero, Agustín. “La Es-
cuela Normal de Institutores” (Nieto, 1915, p. 346, citado en Sáenz, Saldarriaga y Ospina, 2002).



77

Agustín Nieto Caballero: la irrupción de la Escuela Activa  en Colombia

res, tendrían que tener más sólida preparación. No obstante, desde su perspectiva, 
había una marcada diferencia entre simplemente instruir y la labor de educar; así, el 
maestro formado en las escuelas normales, debía convertirse en una prioridad para 
el Estado colombiano. En lo que hacía referencia a su preparación, lo primero era 
preocuparse por el ambiente que reinaba en las escuelas normales, que debía ser 
de trabajo, de sana alegría y de espíritu juvenil. Dichas instituciones debían estar 
acompañadas de un ánimo de renovación, favorable al desarrollo de la personalidad 
de quien quería ser educador. Para Nieto Caballero:

Todo educador debe tener una filosofía y desde luego que la educación implica cierta 
teoría de la vida, determinado propósito, clara orientación. Pero el educador no debe 
ser propiamente un filósofo. La educación es filosofía en acción, es ideal que tiende 
a realizarse. Pudiéramos decir que la educación es filosofía aplicada. El filósofo es 
ante todo un contemplativo, es en su cerebro donde se desarrolla toda su acción. El 
educador por el contrario, es, forzosamente un realizador. Su tarea solo puede cum-
plirse cabalmente cuando él siente profundo y activo interés por la juventud, cuando 
convive con ella, cuando hace suyos los problemas que le preocupan y agitan. Solo es 
maestro de verdad, decía San Agustín, aquél que está dentro del alma de su discípulo. 
(Nieto (1966). “Problemas y deberes del maestro”)

Agustín Nieto Caballero estaba convencido de la importancia del maestro de escue-
la, a quien reconocía como actor estratégico y como un ciudadano especial, desti-
nado a marcar su huella y a ocupar una elevada posición ante el mundo. Una de sus 
frases conocidas y máximas de formación, en la primera mitad del siglo XX, fue: lo 
que es el maestro, eso será la nación. De acuerdo con sus palabras, el maestro, como 
fundamento de transformación, era innegable:

No son los programas, no son los métodos, no son las disposiciones legislativas, no 
son, en una palabra, las teorías pedagógicas más o menos modernas, las que refor-
marán la escuela. Es el maestro, es él quien con la obra viva será motor y símbolo 
de nuestra redención cultural. (Nieto, 15 de octubre de 1923, p.112. “El problema 
máximo”.) 

Así, los problemas fundamentales de la educación estaban cifrados en los maestros, 
en su formación, en lo que ellos representaban, en lo que ellos valían para la socie-
dad. De ahí la importancia de su selección y su formación. Para ser maestro, para 
estar en capacidad de enseñar, se necesitaban conocimientos profesionales, pero 
esto no bastaba, pues, para Nieto Caballero, las condiciones morales de los candi-
datos habían de ocupar el primer plano en esta selección. La rudeza, la irritabilidad, 
la testarudez, la presunción, el dogmatismo, el sarcasmo, serían siempre factores 
contraindicados en la personalidad del maestro.

Para inicios de la década de 1940, Nieto Caballero, ratifica el perfil de lo que de-
bía ser el nuevo maestro, claro está, haciendo un paralelo constante con el pasado, 
al igual que lo hacía con la escuela vieja y la escuela nueva. De tal manera, si en el 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

78

pasado el maestro inspiraba terror, en el presente debía inspirar respeto y afecto. Al 
desarrollar esta idea, aclaró en su debido momento que: 

El pasado es el maestro que dogmatiza, el presente el maestro que insinúa. El pasa-
do, el maestro que impone sus modos de pensar; el presente es el maestro que crea 
individualidades conscientes. El pasado es el maestro que hace repetir interminables 
lecciones de memoria; el presente es el maestro que estudia con sus alumnos la rea-
lidad y se preocupa por hacerlos comprender, por interesarlos, por mantener viva su 
atención. El pasado es el maestro que se contenta con instruir; el presente, el maestro 
que educa, que no pierde de mira la formación integral del individuo: desarrollo físi-
co, sentimientos, carácter, voluntad y espíritu. (Nieto, septiembre de 1940, p.37. “La 
alegría en la escuela”.) (cita extensa)

Para el nuevo maestro, las relaciones de cordialidad que se vivían en la escuela 
nueva con el niño no debían poner en cuestión el principio de autoridad, el cual, 
simplemente, debía ser la conciencia de una mayor responsabilidad. El maestro de-
bía saber que la autoridad exigía deberes antes que derechos, a la vez que normas de 
pulcritud, de justicia y de verdad. El maestro no podía perder su posición jerárquica 
en la escuela: debía ser un sujeto sobrio en prédicas, pero elocuente en laboriosi-
dad. El maestro moderno no debía lanzar sugerencias dogmáticas ni vociferar sus 
órdenes; nada estridente debía haber en él. Así, en el contexto de la escuela nueva, 
donde se gritaba no había verdadera ciencia ni razón. Frente al principio de autori-
dad del maestro, Nieto aclaraba que:

Desde luego, existen principios que hay que respetar, y la orden que se da se cumple, 
no se discute; sin esa norma no habría estabilidad posible, pero no obstante, haber 
reflexionado sobre cada una de las determinaciones que se toman… (Nieto, 1966. 
“La disciplina”)

Con relación al tema de los exámenes como ejercicio que hacía parte de la labor del 
maestro, aclaró en su momento que, mal manejados los exámenes, se constituían 
en elementos destructores de la seriedad de la escuela. La calificación que se daba 
a una prueba era siempre subjetiva y, por lo tanto, propicia a errores de negativa 
consecuencia. Sin embargo, para Nieto Caballero, en la escuela era necesario el 
examen:

El alumno debía recapitular los conocimientos adquiridos y el profesor debía medir 
la eficacia de su labor, pero ningún examen debía versar sobre los detalles de la en-
señanza. Había de tomarse las grandes líneas, lo que era esencial en cada asignatura 
y la calificación había de darse más sobre el desarrollo de la inteligencia que sobre 
la precisión de la memoria, más sobre la comprensión que sobre la retentiva. (Nieto, 
diciembre 15 de 1951, “Los exámenes”)

Para Agustín Nieto Caballero, era casi seguro que, en materia educativa y de forma-
ción de educadores, existía una separación entre pedagogos y maestros. Al respecto, 
afirmó, a principios de la década de 1960, que los pedagogos escribían lo que los 



79

Agustín Nieto Caballero: la irrupción de la Escuela Activa  en Colombia

maestros nunca leían y también que los maestros hacían lo que los pedagogos no 
llegaban a conocer. Por otro lado, contrario de lo que creían muchos pedagogos, 
los estudiantes pensaban que aquellos catedráticos que hacían ostentación de su 
sabiduría eran una verdadera calamidad, no siendo lo mismo saber que saber ense-
ñar. Para el buen maestro, según don Agustín, la mente no había de ser un receptor 
inanimado:

Ha de ser, por el contrario, un taller en el que se forjan los conceptos propios con 
todas las materias primas que a ella llegan. Es función de la mente ser creadora, y 
estar, de suyo, en permanente avance (…). Se ha dicho con razón que el verdadero 
aprendizaje es un proceso de descubrimiento. Los maestros no podemos enseñarles a 
nuestros discípulos todo lo que vale la pena ser conocido, pero sí podemos despertar 
en ellos la curiosidad espiritual que los pondrá en camino de encontrar lo que no 
hayamos alcanzado a darles. (Nieto, 1955, p.91. “Panorama general, la educación 
problema mundial”)

En el fondo, para este pedagogo, lo esencial era que el maestro no careciera de voca-
ción. El maestro sin vocación era aquél que no vinculaba a sus alumnos, que dictaba 
su lección y se separaba de ellos; era aquél que no alcanzaba nunca a preparar su 
clase ni a ojear si quiera el trabajo impuesto: ese maestro que jamás había conocido 
una relación cordial con sus discípulos fuera de las aulas, no lograba ninguna in-
fluencia formativa sobre ellos. 

La formación de los maestros se encontraba tomada de la mano de un concepto 
básico de democracia, que implicaba libertad para hablar, para actuar y para esco-
ger los gobernantes. De acuerdo con sus palabras, el buen maestro es aquél, quien, 
además de creer en la pedagogía, cree en el futuro: 

No se concibe, por otra parte, un maestro escéptico. La fe en su acción ha de estar 
viva aún en los momentos de mayor dificultad. La devoción por su tarea no debe dar 
campo al desfallecimiento, su imaginación creadora le abrirá nuevos horizontes en 
las horas de mayor incertidumbre. (Nieto, diciembre de 1955. “Problemas y deberes 
del maestro”) 

De tal manera, para inicios de la década de 1960, Nieto Caballero realizó de nuevo 
un fuerte llamado de atención al gremio de maestros, especificando más su respon-
sabilidad, no ya hacia la nación, sino hacia la escuela. En sus palabras,

todo problema educativo desembocaba fatalmente en la preparación del magisterio; 
de nada servían los más elevados ideales, las más claras normas, los más avanzados 
métodos, si el maestro no tenía capacidad y espíritu para procurar vida armónica y 
estable a todo ello. (Nieto, 1960, p.115. “Lo que es el maestro esto será la escuela”)

Sin duda alguna, Agustín Nieto Caballero, a lo largo de su vida, centró sus espe-
ranzas en el maestro como un sujeto de cambio. El buen maestro era aquél quien, 
mediante cierto don formativo, afectaba de manera positiva a sus discípulos en el 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

80

transcurso de su vida. En sus diversas reflexiones, sostuvo que uno de los problemas 
fundamentales de la educación estaba cifrado en los maestros, en su formación, en 
lo que ellos representaban y valían para la sociedad.

Un maestro, con autoridad académica y personal, era aquél que insinuaba el 
conocimiento, que creaba individualidades conscientes; que, en compañía de los 
estudiantes, estudiaba la realidad y la hacía comprender. En el fondo, se trataba de 
un maestro preocupado por la pedagogía, con una vocación profunda que le permi-
tiera vincular a sus alumnos a la lección que enseñaba, a la vez que comprometido 
con la democracia y con una perspectiva de futuro.

De esta manera, en la primera mitad del siglo XX, Nieto Caballero reconoció al 
maestro como ciudadano especial y como actor estratégico para el desarrollo del 
país: lo que es el maestro, eso será la nación. En la segunda mitad del siglo XX, cen-
tró su principal escenario de responsabilidad en la institución escolar: lo que es el 
maestro, esto será la escuela.

Escuela pasiva y escuela activa
Para Agustín Nieto Caballero, no se debía caer en confusiones: la escuela vieja y la 
escuela nueva, vivían lado a lado en el presente. De tal manera, cuando se hablaba 
de escuela pasiva y de escuela activa, no se enfrentaban propiamente dos épocas, 
sino dos espíritus diversos, dos formas diametralmente opuestas de sentir y pensar la 
escuela30. Para este pedagogo colombiano, existían escuelas de espíritu dogmático 
y escuelas de espíritu democrático, escuelas en las que era preciso obedecer ciega-
mente y escuelas donde se permitía pensar y actuar con libertad. Existían, además, 
en la primera mitad del siglo XX, escuelas en donde solo se instruía y escuelas en 
donde, además de instruir, se buscaba la formación del carácter, la rectitud de la 
conciencia, la lealtad, el valor y el sentimiento del deber. De esta manera:

Escuela nueva hubo en tiempo de Sócrates y escuela vieja la podemos encontrar a la 
vuelta de la esquina en cualquiera de nuestras fabulosas ciudades del siglo XX. Más 
aún, dentro de un mismo edificio escolar, antiguo o moderno, coexisten a menudo 
clases en las que reina la vieja escuela y clases movidas por el espíritu de la escuela 
nueva… La norma de la escuela vieja puede sintetizarse en la fórmula dogmática: 
“siéntese tranquilo y escuche”. La nueva sería: “vamos a trabajar conjuntamente”. 
(Nieto, 1923, p.124. “El problema máximo.”)

30	 “Ubicamos como antecesores de la escuela nueva, desde la segunda mitad del siglo XVIII a personajes 
como Rousseau, Pestalozzi y Froebel. El concepto de activo que predomina en este primer momento 
es el de los pedagogos clásicos, es decir el que entiende el conocimiento como representación; en un 
segundo momento, la escuela nueva reconoce los aportes de Kant a la educación, el uso de la razón, la 
mayoría de edad, el papel de los sentidos y la experiencia a priori; en este segundo momento conocer es 
investigar, es formular hipótesis, es interrogar al mundo” (Cubillos, 2007, p. 127).



81

Agustín Nieto Caballero: la irrupción de la Escuela Activa  en Colombia

Desde su perspectiva, se podría hacer un agudo contraste entre las modalidades de 
la escuela pasiva y la escuela activa. La una, se contenta con enseñar de memoria, 
y la otra despierta la curiosidad de conocimientos; la una, se encuentra en las au-
las, y la otra reclama en cuanto es posible el aire libre y el contacto con el medio 
ambiente; la una, se satisface de una disciplina puramente exterior, no importa 
que esta solo se logre a fuerza de temor, y la otra busca preferentemente crear 
una disciplina interna, y su ambiente es una libertad responsable y de franqueza; 
la una, es regida a menudo por un capataz que se siente amargado dentro de su 
profesión y usa una autoridad despótica para hacerse obedecer; la segunda, tiene 
al frente un conductor espiritual que encuentra goce en sus actividades e inspira 
respetuosa confianza.

En la primera mitad del siglo XX, particularmente desde el momento de la fun-
dación del Gimnasio Moderno, en 1914, la escuela activa se había de constituir 
en Colombia en una propuesta pedagógica y un sitio de trabajo que, edificado de 
manera inteligente, debía generar el sentido de la responsabilidad. La escuela nueva 
era, ante todo, una comunidad de sentido, un ambiente de libertad dentro del orden: 
de trabajo consciente, de íntima colaboración y de alegría en las actividades reali-
zadas. La disciplina en esta escuela, no debía ser una imposición exterior, pues se 
derivaba con toda naturalidad del interés puesto en el trabajo que se ejecutaba con 
los estudiantes. Esta escuela debía dar oportunidad tanto al niño como al joven de 
asumir responsabilidades. Pero así mismo, la escuela podía y debía facilitar al estu-
diante, de una y otra edad, la manera de trabajar colectivamente. La escuela no era 
únicamente un lugar a donde el niño iba a aprender, sino también el sitio en donde 
se forjaba su carácter.

Agustín Nieto Caballero aclaraba que la nueva escuela o escuela activa, repre-
sentaba un espíritu nuevo en los sistemas de enseñanza y no una tendencia sectaria. 
Dentro de una escuela de gente sana y de conciencia recta, no parecía imposible 
crear un pequeño mundo en el que la belleza, la bondad y el bien, nos hicieran 
sentir la dicha de vivir. La escuela oficial tenía que ser forzosamente neutra, como 
neutra había sido también la escuela vieja en los países donde la diversidad de reli-
giones imponía esta neutralidad; pero podía ser protestante en Alemania, budista en 
Oriente, judía en Palestina y católica en Colombia. La escuela oficial debía ser, de 
hecho, neutra, donde la coexistencia de credos diversos hacía imposible la hegemo-
nía de uno de ellos. Era vital evitar la coacción religiosa e impedir que la autoridad 
civil tratase de imponer a los ciudadanos una creencia cualquiera.

En esta medida, la escuela se llamó activa, porque en ella el espíritu se encontra-
ba en constante proceso de creación. Contaba con un programa de realización, que 
no era letra muerta ni carecía de flexibilidad. El programa era en ella una fuerza di-
námica y, como tal, establecía un proceso de acción, sustituyendo así una pedagogía 
académica por una pedagogía de realidades. Hacia 1955, Agustín Nieto Caballero 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

82

aclaraba que los métodos, cualquiera que fueran, en su denominación habían de ser 
activos, dinámicos, racionales, propicios al desarrollo de las aptitudes innatas y al 
libre juego de las iniciativas individuales; por ello, debían proporcionar un holgado 
campo a la experimentación, al espíritu creador y a la inspiración:

Los nuevos métodos de enseñanza, tanto en la escuela primaria como secundaria y 
en la educación superior, tienden a racionalizar la ciencia de la educación. Que el 
alumno no repita nada sin entenderlo, que todo lo básico quede sólidamente asenta-
do en su mente, que en el ejercicio del aprendizaje su espíritu adquiera una disciplina 
de trabajo, que su esfuerzo sea consciente y que se haga con el placer que produzca 
toda investigación inteligente, que las materias de enseñanza no sean elementos se-
parados e inconexos, sino parte de un conjunto que se armonizan entre ellos; que se 
compenetran y fusionan. (Nieto, enero de 1955. “Panorama general. La educación 
problema mundial”) 

Para la escuela activa era importante descubrir en cada alumno qué es lo que quería 
y qué es lo que podía. Su misión, naturalmente, estaba encaminada a hacerle sentir 
a sus discípulos lo que debían proponerse como finalidad de esfuerzo. La escuela 
activa, a lo largo del siglo XX, constantemente propuso oportunidades de trabajo 
para los alumnos, estableciendo la paulatina adquisición de hábitos de trabajo cons-
cientes. En el sentido integral del término, el trabajo escolar había de ser estimulante, 
había de moverse por altos y conscientes incentivos, con el fin de afirmar la perso-
nalidad del estudiante. Para Nieto Caballero, “cuando el pensamiento se asocia a la 
acción, esta se hace humana e inteligente. Entonces sí puede decirse que la forma 
más alta de acción es la lucubración del pensamiento”. (Nieto, 7 de julio de 1959, 
p.27. “La escuela activa”)

En carta del Ministerio de Educación dirigida a las Escuelas Normales, hacia 
1960, se daba una serie de orientaciones al magisterio, sobre un “nuevo” método, 
“el método de laboratorio”, que obligaba al profesor a estar al día, a ser también un 
estudiante y al estudiante a investigar. Esta propuesta se presentaba como un méto-
do, pues en este la enseñanza no estaría limitada a las cuatro paredes de la clase, 
habría visitas de estudio y excursiones, lo que colocaría a los alumnos en contacto 
directo con personas y cosas distintas con relación a lo que ofrecía el pequeño mun-
do de la escuela. En este sentido, Nieto Caballero aclaraba que,

Los métodos cambiaron desde el momento en que se persiguieron los nuevos objeti-
vos. Cuando solo se busca repetir lecciones como finalidad de la escuela, basado en 
el ejercicio de la memoria y establecer un código de sanciones por su debilidad… 
La clase debe ser viva con participación activa del alumno. Ya no podrá pues servir 
el método de disertación o de dictado monótono, invariable por parte del profesor y 
la recitación servil por parte del estudiante. El profesor tiene que remozar cada día 
sus conocimientos, y el alumno ha de adquirir no solo informaciones, sino hábitos de 
trabajo. (Nieto, 2014, p.30. Una escuela) 



83

Agustín Nieto Caballero: la irrupción de la Escuela Activa  en Colombia

Para Agustín Nieto Caballero, frente a esta propuesta del Ministerio de Educación, no 
había nada realmente nuevo en los métodos preconizados; en sus palabras era “viejo 
vino en odres nuevas”. Al decir, por ejemplo, que los “nuevos” sistemas enseñaban 
a observar, a investigar, a darse cuenta de las cosas y que tales métodos preparaban 
para la vida, no se hacía sino actualizar los principios que la escuela activa había 
promulgado desde inicio de siglo XX en países como Colombia. De acuerdo a su 
percepción, para la década de los años sesenta del siglo XX, si se preguntaba qué 
métodos de enseñanza se empleaban en los países de América Latina, se tenía que 
responder que “todos en general y ninguno en particular”.

Sin embargo, desde su percepción, en el fondo, el problema no era el método, 
sino el maestro que lo empleaba, “el método de laboratorio” que, acompañado de 
sus unidades de trabajo, se constituían en toda una posibilidad que obligaba al pro-
fesor a estar al día, a ser también un estudiante y al estudiante a investigar, a darse 
cuenta de las cosas, a preparar su mente para resolver los problemas planteados. 
Así, el aula debía convertirse en un taller, en un verdadero laboratorio de cosas e 
ideas.

La escuela activa, vista de manera retrospectiva, se convirtió en un llamado a la 
innovación pedagógica a lo largo del siglo XX; se convirtió en un llamado a trans-
formar las prácticas pedagógicas de la escuela tradicional. Fue una escuela que fo-
mentó la curiosidad de conocimiento, que reivindicó el contacto con la naturaleza, 
el aire libre y con el medio ambiente. La escuela activa se constituyó, ante todo, en 
una comunidad de sentido, en un ambiente de libertad dentro del orden; de trabajo 
consciente, de íntima colaboración y de alegría en las actividades realizadas. 

La escuela activa fue una escuela innovadora, que debía dar la oportunidad al 
niño y al joven de asumir responsabilidades. Una escuela que, aunque racional, 
se encuentra en constante proceso de creación, buscando que el alumno no repita 
nada sin entenderlo, pero que reconoce su potencial trasformador. En general, fue 
una escuela que propuso oportunidades de trabajo para los alumnos al establecer la 
paulatina adquisición de hábitos de trabajo conscientes.

Educar antes que instruir
Para Agustín Nieto Caballero, el grado de educabilidad no era igual en todos los 
seres humanos. La plasticidad educativa era tan variable como la misma naturaleza 
humana; de tal manera, el poder de la educación no sobrepasaría nunca los límites 
de la capacidad del educando. Sin embargo, lo anterior no era excusa para que el 
educador estuviera siempre alerta, para valerse de toda oportunidad que pudiera 
servirle para orientar o iluminar la conciencia de su disciplina.

Nieto Caballero, siguiendo al filósofo utilitarista James Mill, concebía a la educa-
ción como el conjunto de influencias que se ejercía sobre el hombre, desde el mo-
mento de su nacimiento y hasta su muerte. La educación se podía dividir en cuatro 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

84

fases: doméstica, técnica, social y política. La educación doméstica correspondía 
a la del hogar; la técnica, a la de la escuela; la social, a la que por ósmosis ejercía 
sobre nosotros toda la actividad del ambiente, y política, la del Estado, a través de 
las normas.

Los anteriores tipos de educación encontraban su síntesis en el aula de clase, y 
era por los estudiantes que la educación debía ser esencialmente formativa. Según 
Nieto, en la ciudad la colectividad entera entraba en juego en la formación de las 
nuevas generaciones, incluía agentes educativos como los museos, las bibliotecas, 
la prensa, el ambiente y el hogar. La escuela rural, por lo general aislada, debía brin-
darle al niño las nociones básicas que habían de servirle para su defensa económica, 
moral y espiritual; al niño rural se le debía facilitar un conocimiento que él pudiera 
y debiera aplicar respondiendo a las necesidades locales y de la comarca.

Don Agustín sostuvo que se debía instruir educando. Esta era la fórmula —una 
vieja fórmula ya usada por Comenio, Pestalozzi, y Restrepo Mejía en Colombia—: 
se debía pasar siempre de lo concreto a lo abstracto, de lo conocido a lo descono-
cido. Nunca se debía dar el nombre de una cosa sin haber conquistado el cono-
cimiento de la misma. Con el nuevo método de instrucción, al alumno lo acom-
pañaba la inteligencia abierta y el ánimo exigente; era preparado para estudiar, 
escudriñar y comparar. Así, se acababan los siervos en la escuela y debían aparecer 
los investigadores:

El nuevo sistema sacude la inteligencia, la despierta la lleva a la acción, pone en 
movimiento todas sus facultades, no pretende hacer niños sabios sino capaces, com-
prensivos. El niño podrá olvidar lo que ha aprendido, lo olvidará menos que cuando 
solo lo memorizó sin comprenderlo, pero en él quedará la disciplina mental, la capa-
cidad desarrollada, la facultad de encontrar lo que olvidó. Con tal procedimiento el 
estudiante va alegremente a la escuela: lleva la alegría de saciar la curiosidad, innata 
en él, que luego se traduce en hábitos de estudio, en amor a los libros. (Nieto, 1915, 
p.22. “Educación del espíritu”) 

Entre las nuevas propuestas que presentaban los modernos sistemas de enseñanza 
en la primera mitad del siglo XX, una de las más interesantes hacía referencia a la 
disciplina mental, la cual consistía en educar el espíritu, orientándolo hacia la in-
vestigación y el análisis. Sin embargo, eran aún raras las personas que investigaran, 
que estudiaran, que asimilaran y crearan, con base en lo que ofrecía la escuela. La 
pereza mental paralizaba las fuerzas cerebrales y hacían estériles los conocimientos 
adquiridos.

Para Agustín Nieto Caballero, hacia 1915, en el momento en que fundaba el 
Gimnasio Moderno, en la escuela colombiana, en vez de pensar, se repetía, y en vez 
de construir, se copiaba. Esa falta de hombres de estudio y de pensamiento llamaba 
a una urgente reforma del modelo educativo. Así, la reforma educativa había de co-
menzar por la escuela primaria, la escuela de primeras letras; es decir, la enseñanza 



85

Agustín Nieto Caballero: la irrupción de la Escuela Activa  en Colombia

nueva presentaba las cosas antes que las imágenes; experiencias antes que palabras 
y palabras y explicaciones antes que libros.

Antes se educaba para obedecer, pero desde la primera mitad del siglo XX, en 
Colombia, bajo los preceptos educativos de la escuela activa, se debía educar para 
desarrollar actitudes y para fortalecer la personalidad. Toda educación que aspirase 
a ser completa, habría de estar anclada en los cimientos de una amplia cultura. 
Prepararse para la vida, era preparar a un mismo tiempo el cuerpo, la mente y el 
carácter de la persona. No obstante, un golpe fuerte a su propuesta educativa se dio 
con los trágicos hechos del 9 de abril de 1948, con el magnicidio de Jorge Eliécer 
Gaitán, acompañado de la destrucción de la ciudad de Bogotá. Esta infausta jornada 
evidenció que no éramos tan cultos ni tan cristianos, como imaginaba el pueblo 
colombiano. Demostró, además, una tensión irresuelta con respecto al binomio ins-
trucción y educación, familia y escuela, escuela y medio social. De tal manera, si el 
hogar contradecía lo que la escuela enseñaba, todo estaba perdido; en este sentido, 
para Nieto Caballero:

Otro factor de imponderable fuerza determina los lineamientos de la personalidad: el 
medio social en que se vive. En efecto, la sociedad entera está obrando de continuo, 
para el bien o para el mal, sobre todos sus componentes, y muy especialmente sobre 
los sectores de la niñez y de la juventud. Una sociedad depravada o simplemente 
superficial, sin asidero en recios principios morales, será el más propicio medio de 
cultivo para la propagación de holgazanes e insensatos que pronto se harán legión. 
(Nieto, 27 de mayo de 1948, p.48. “Educar, no solo instruir”) 

Nieto Caballero seguiría insistiendo, todavía a mediados del siglo XX, sobre la ne-
cesidad de dar educación y no solo instrucción. Lo esencial de la educación, eran 
los hábitos de conducta y de pensamiento adquiridos. La escuela debía preparar 
para la vida, lo que significaba formar la propia conciencia, adiestrar la inteligen-
cia, crear intereses particulares, orientar los sentimientos, enriquecer la sensibilidad, 
disciplinar la mente para el aprendizaje, capacitarse para comprender, para juzgar, 
para analizar, para innovar, para dar conciencia a la personalidad moral. En la Mo-
dernidad todos hablaban de la necesidad de enseñar a pensar, pero era preciso que 
el maestro en la escuela enseñara a pensar bien. En este sentido:

No hay que olvidar que el maestro tiene, o debe tener, la conciencia plenamente 
formada, en tanto que el discípulo la está formando, precisamente con la ayuda y los 
consejos de los mayores. Que el alumno no tenga flexibilidad para con su maestro no 
es de extrañarse, pero que este no lo tenga para con aquel, será inadmisible. (Nieto, 
1966, p.20. Una escuela) 

En general, la educación debía ser esencialmente formativa, y de cierta manera 
el maestro debía instruir educando. En la escuela activa, la sana educación debía 
educar al espíritu orientándolo hacia la investigación y el análisis. La sana educa-
ción propuesta por Nieto Caballero no pretendió hacer niños sabios sino capaces y   



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

86

comprensivos. La buena educación debía preparar el cuerpo, la mente y el carácter 
de la persona para afrontar los cambios. La buena educación debía educar para 
desarrollar actitudes, para fortalecer el carácter y la personalidad. En general, de-
bía preparar para la vida, lo que significaba formar la propia conciencia, adiestrar 
la inteligencia, crear intereses particulares, orientar los sentimientos, enriquecer la 
sensibilidad y disciplinar la mente para el aprendizaje. Pero no solo se trataba del 
aprendizaje, sino de la dimensión social de la formación. Señalan los autores de 
Mirar la infancia, que:

Se trataba de formar en los individuos los conceptos de dignidad y libertad que los 
alejaran de “la fiebre del progreso material” así como de la “afanosa persecución 
exclusiva del dinero que ofrece alicientes a la avaricia sin misericordia o al vértigo de 
los placeres fáciles” (Nieto, 1966, p.66, 67 y 70). Una segunda prioridad era educar 
una élite “en capacidad de enfrentarse a la horda interior y de controlar la masa”, la 
cual se constituyera en una barrera de contención contra la intolerancia y la violencia 
política (Rueda, 1945, p.23). Finalmente, el Gimnasio tenía una orientación eminen-
temente nacionalista: pretendía despertar en los alumnos el espíritu de unidad na-
cional y de dedicación a la resolución de los principales problemas del país. (Sáenz, 
Saldarriaga y Ospina, 1997, p.131) 

La disciplina de la confianza
La disciplina de la confianza surgió como alternativa al castigo físico e infamante 
que reconoció la escuela tradicional como parte de la práctica educativa en torno al 
niño, como también, una alternativa frente a la emulación que promovían las con-
gregaciones religiosas, particularmente los Hermanos cristianos y los jesuitas, como 
posibilidad formativa que reemplazaba la aflicción física hacia el estudiante.

Para Agustín Nieto Caballero, el dolor y la humillación del niño, como parte de 
la norma educativa de la primera mitad del siglo XX, agotaba, envejecía, deprimía, 
aniquilaba, mataba toda ilusión y ensombrecía el espíritu de la persona. La disciplina 
de la confianza se constituyó en una nueva manera de entender las relaciones entre 
el maestro y el estudiante en el Gimnasio Moderno, mediante la cual se hacía una 
honda labor en las conciencias de ambos sujetos. Desde su particular perspectiva 
liberal, la sanción ruda y muchas veces cruel, de la escuela vieja, formó a menudo a 
hombres faltos de franqueza, formó a un tipo de hombre que no aprendió a mirar de 
frente, a un hombre doble, que terminaba siendo servil o tirano.

Para Nieto Caballero, la disciplina no era un problema de la escuela únicamente; 
la vida entera era una disciplina. En la esfera de los negocios, en las profesiones, 
en el campo de la moral y de la religión, existían determinadas reglas a seguir. Los 
principios que regían la vida de los pueblos, las leyes que estos se daban, eran nor-
mas a las que el hombre tenía que someterse. Desde la disciplina de la confianza, 
la educación del niño y del joven requería atención del maestro en todos los mo-
mentos. Las pequeñas faltas, si eran de una misma índole, iban formando un hábito, 



87

Agustín Nieto Caballero: la irrupción de la Escuela Activa  en Colombia

y este sería siempre el eje de la personalidad. Desde su mirada, el buen hábito eco-
nomizaba energías a todo instante; el mal hábito, las destruía persistentemente. Así, 
el hábito, tanto podía liberar el espíritu del cuerpo, o lo podía hacer su esclavo. La 
fuerza de los hábitos adquiridos estaba en que, una vez se arraigaban, pertenecían 
al orden biológico.

De manera paradójica, si se quería educar, no se debía educar demasiado: todo 
era cuestión de tacto y de medida. En la disciplina de la confianza había una misma 
preocupación, tanto de los medios como de los fines. Los procedimientos tenían 
una importancia de primera categoría, en estrecha relación con los propósitos de 
la disciplina. Por esta razón, sorprende que en el Gimnasio Moderno, —señalan los 
autores de Mirar la Infancia— la disciplina de la confianza tuvo un lado drástico al 
no permitir la repetición del curso a quienes lo habían perdido, y de ir eliminando 
de la escuela a todos aquellos estudiantes para quienes el régimen de la libertad y 
la confianza no era el adecuado.31 De este modo, se abriría el campo a los nuevos 
alumnos que pudieran adaptarse mejor al ideario establecido. De tal manera:

Educarse en su conjunto, es hacerse reflexivo, es disciplinarse. Somos indisciplinados 
por naturaleza: el desorden y el capricho se anuncian en todo ser inadecuado, y don-
de quiera vemos que el individuo de pasiones fuertes y de reflexión débil se convierte 
en un peligro, porque tiene las características del hombre primitivo. (Nieto, 1966, 
p.85. “La disciplina”, Una Escuela) 

Uno de los postulados pedagógicos de su propuesta, era que, a mayor autoridad 
efectiva, menor sería el número de sanciones. El maestro regañón, como el padre 
regañón, y el sabelotodo, era el menos escuchado. Se debía deducir así que ningún 
género de sanciones, ni el regaño siquiera, se debían prodigar en la escuela. Nieto 
Caballero insistía en que la disciplina que creaba defensas en el interior del mucha-
cho era la única disciplina digna. Lo educativo era sugerir y no imponer violenta-
mente, como solían hacer quienes creían que el miedo era un correctivo inseparable 
de la autoridad:

Cada día creemos con mayor convicción en que el buen nombre del maestro se basa 
estrictamente en su propia actividad. Si las lecciones que se dictaban no son bien 
preparadas, si los trabajos que se encomiendan no son revisados con esmero, si no 
damos la sensación de que el tema que exponemos nos interesa a nosotros también, si 
nos falta entusiasmo para desarrollar la lección que nos ocupa, ¿podemos lograr algo 
distinto de la desilusión y del tedio en el espíritu de nuestro discípulo? (Nieto, 1966, 
p.85. “La disciplina”, Una escuela,; Escuela activa, p.88)

31	  Nieto Caballero, Una Escuela…, 1966 p. 46. Cit. por Sáenz et al. Mirar la infancia, tomo I, p. 128. Remitirse 
a este texto, (vol. II, pp. 124-131) “Características y límites de la pedagogía activa en el Gimnasio Moder-
no”. Este rasgo, junto con el de la no aceptación de la posición neutral o a-confesional de los postulados 
internacionales del movimiento de la pedagogía activa, diferencian la apropiación colombiana de este 
movimiento.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

88

De tal manera, todo problema de orden en una clase se resolvía cuando el profesor 
sabía interesar a su auditorio. El desorden en clase era la atención que se dispersaba; 
el orden, en cambio, se constituía en el interés que se encauzaba. La buena inteli-
gencia entre maestro y discípulos se juzgaba así como elemento imprescindible en 
el mantenimiento de una disciplina que realmente pudiera formar al individuo, bajo 
un principio de mutua lealtad. La disciplina de la confianza se basó, en un principio 
sencillo: que los alumnos tuvieran confianza en los maestros y los maestros en ellos. 
Esto implicaba que, de parte y parte, debían ser francos, directos, sinceros y no usar 
subterfugios. El énfasis de la propuesta hacía referencia a la formación del carácter 
del estudiante. La disciplina de la confianza les da derecho a los alumnos a expresar 
sus opiniones. Para Nieto Caballero en la vida de la escuela:

Se presentaban a diario circunstancias que permitían orientar a los alumnos hacia 
la franqueza, hacia la justicia, hacia la verdad. Lo fundamental era aprovechar las 
oportunidades y no estar construyendo moralejas en todos los momentos del día. La 
moraleja erigida en sistema era de las cosas más inútiles y más fastidiosas que cono-
cía la pedagogía. (Nieto, 1966. “La disciplina”, parte de Una escuela p.85). (Escuela 
activa, p.92). 

Formar moralmente al niño y al joven no consistía en enseñarle un catecismo de 
virtudes; era, más bien, crear en ellos una manera de sentir, de pensar y de obrar, 
que hicieran del ser humano una fuerza moralizadora. La disciplina de la confianza 
debía fortalecer el carácter, que se entendía como la integración de todas las cuali-
dades dentro de un espíritu animoso y cordial. El bello carácter implicaba no solo, 
tener corazón hospitalario para tomar parte en las contrariedades ajenas y compartir 
sin envidia la sana alegría de los demás, sino que debía entrañar un valor a toda 
prueba. Paralelo al estímulo del carácter, Don Agustín hacía hincapié en el esfuerzo 
personal, porque se consideraba que la intensidad de este daba cuenta, en gran par-
te, de la eficacia que se tenía en la vida.

Para 1961, Agustín Nieto Caballero seguía planteando la necesidad de pensar en 
su sistema educativo y de disciplina que se basara en la confianza hacia el niño. La 
disciplina de la confianza había promovido el buen hábito que, como una práctica, 
le permitía al maestro economizar energías en todo instante. Así, evidenció en varias 
ocasiones, que el buen hábito liberaba el espíritu del cuerpo y lo colocaba en una 
disposición de trabajo; en este sentido, en la disciplina de la confianza había una 
misma preocupación, tanto de los medios como de los fines. Los procedimientos 
contaban con una importancia de primera categoría, en estrecha relación con los 
propósitos de la disciplina.

La disciplina de la confianza buscaba formar estudiantes con criterio, reflexivos 
y con una personalidad definida. Por último, el maestro que promovía la discipli-
na de la confianza, para conservar su autoridad, debía tener en su mente una lista 
de jamases para no olvidarla nunca: jamás ser injusto, jamás obrar con ira, jamás 



89

Agustín Nieto Caballero: la irrupción de la Escuela Activa  en Colombia

usar amenazas, jamás rechazar los reclamos que puedan hacerle, jamás ofender al 
alumno, ni humillarlo. Jamás dejar de dar buen ejemplo en obras y palabras. Jamás 
olvidar los objetivos vitales que han de moverlo. Jamás rehuir el frecuente examen 
de conciencia sobre su conducta.

Los centros de interés
Los centros de interés, como estrategia pedagógica, fue una idea difundida desde 
el Gimnasio Moderno por Agustín Nieto Caballero, inspirada por los preceptos y 
principios pedagógicos de su maestro y amigo Ovide Decroly (1871-1932), quien 
visitó el país en 1925. Mediante los centros de interés se establecía que, en vez del 
habitual plan de materias escolares que en ocasiones nada decían al espíritu del 
niño y solo lograban dispersar su atención, se sugería la concentración de toda la 
enseñanza en un programa vasto y flexible, que se denominaba ideas asociadas. El 
centro de interés consistía en indagar las necesidades primordiales del niño para, 
de acuerdo con ellas, elaborar un plan de acción. Una vez establecido había tres 
grandes pasos a seguir: la observación, la asociación y la expresión, una secuencia 
pedagógica que había hecho popular Ovidio Decroly.32

Así, la observación comprendía todo aquello que hacía referencia al medio en 
donde vivía el niño habitualmente y que estaba bajo el dominio inmediato de sus 
sentidos, como: fisiografía de la región, animales, vegetales, minerales, fenómenos 
de la naturaleza, el comercio, la industria, las costumbres. La observación era más 
que percibir, era establecer relaciones, era comparar, era situar la percepción dentro 
de la inteligencia. En el centro de interés existía un principio: “no observamos, ni 
asimilamos, sino lo que nos interesa” (Nieto Caballero, 1933, p.266). Es decir, la ob-
servación era lo que atraía y ordenaba nuestra atención. De ahí la importancia que 
tenía el ajustar todo programa teórico a los interese del niño en sus distintas edades.

En segunda instancia, la asociación —que en ocasiones se presentaba en secuen-
cia tan rápida con la observación que parecía simultánea con ella—, comprendía 
el estudio de todo lo que el niño no podía ver, porque pertenecía a otras regiones; 
asociaciones en el espacio o sea la geografía; o a otras épocas, como asociación en 
el tiempo, o sea la historia. Bajo el principio de centro de interés, se debía compren-
der que lo que para los niños de una región era observación, para los de otra era 

32	  “El carácter innovador del Gimnasio se refleja en una serie de adecuaciones al contexto colombiano y en 
la elaboración de una síntesis novedosa entre los métodos de enseñanza propuestos por Ovidio Decroly 
y los fundamentos y fines sociales y políticos de la pedagogía de John Dewey. Allí se introdujo el sistema 
de los Centros de Interés de Decroly, pero de manera distinta a lo establecido por el pedagogo belga, 
eso es, desprovisto de su carácter biológico, de defensa de la vida ante los peligros del medio y de su 
concepción del interés infantil como instinto natural determinado por la etapa de desarrollo biológico del 
alumno. Siguiendo a Dewey, Nieto politiza y humaniza a Decroly: la escuela pasa de ser una institución 
primordialmente de defensa biológica a ser una institución de democratización de la sociedad”. (Sáenz, 
Saldarriaga y Ospina, 1997, p.127).



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

90

asociación. Cada medio sugería su propio programa, y el maestro debía actuar con 
base en su contexto social y cultural teniendo en cuenta al niño.

El niño que observaba y que en su mente había hecho asociaciones de diver-
so género, por lo general, gustaba de expresar la esencia de su conocimiento. La 
expresión o realización, ya sea gráfica o escrita, manifestada en una obra manual 
o simplemente hablada, se constituía en el punto de coronamiento del proceso y, 
como tal, era uno de los mayores encantos del niño, porque era entonces cuando se 
sentía creador.

Para Nieto Caballero, el centro de interés nunca debía carecer de vida. Era pre-
ciso ver a los muchachos trabajando, movidos por una inacabada alegría en el 
marco de las actividades, para darse cuenta de que tan hondamente penetraba en 
su ánimo el programa que los guiaba. Con los centros de interés, se evitaba que el 
niño se perdiera en el laberinto de conocimiento que estaba ansioso de adquirir. En 
el centro de interés, las nuevas observaciones se apoyaban en las realizadas ante-
riormente, y así se valoraba la repetición de determinados conceptos que se hacían 
necesarios cuando se quería marcar una huella profunda en el espíritu, afirmándose 
así el raciocinio.

El centro de interés facilitaba, por lo general, las salidas de campo, la interacción 
y el contacto directo con las cosas. Para Nieto Caballero, el interés suscitado en el 
niño por una determinada actividad y la oportunidad de ponerse en contacto con esa 
realidad, debían de aprovecharse sin dilación. La esencia de los centros de interés 
era la actividad inteligente y no la mera agitación. Lo primordial era que el trabajo 
tuviera sentido y un valor para quien lo ejecutara. Cuando el centro de interés re-
presentaba una actividad colectiva, los muchachos, por lo general, se mantenían 
activos y dichosos. Cumplían una función humana, experimentaban, discriminaban, 
adquirían el sentido de la responsabilidad, acrecentaban con cada esfuerzo su poder 
innovador. En sus palabras:

El centro de interés es ante todo una ocupación, un pretexto de ejercitar las manos y 
el cerebro. Escuchar es el último término de esta actividad. Reflexionar es lo primero. 
Además, geografía, historia, ciencias naturales, matemáticas: todo es uno en el estu-
dio. Los más diversos conocimientos toman así cohesión dentro de una misma disci-
plina mental. Sistema de proyectos, unidades de trabajo, enseñanza unificada, toda 
esta nomenclatura de la moderna pedagogía se inspira en el mismo espíritu: apelar 
a la inteligencia del alumno, y no exclusivamente a la memoria; despertar su interés; 
desarrollar su espíritu de iniciativa; enseñarlo a discernir y a trabajar con orden. (Nie-
to, 1966, p.45. “Los centros de interés”, Una escuela)

Nieto insistía en la necesidad de que el niño, en el centro de interés, construyera 
sus propios conceptos, y no solo los recibiera ya hechos del maestro o del libro. 
La conferencia, como sistema escolar, había de ser remplazada por la experiencia 
viva. Se lograban, así, las lecciones de las cosas que debía ser una transición entre 



91

Agustín Nieto Caballero: la irrupción de la Escuela Activa  en Colombia

la memorización mecánica de la escuela antigua y el trabajo manual y mental del 
centro de interés.

De la misma manera que se podía comparar al maestro de la escuela vieja con 
el de la escuela nueva, se podrían comparar sus métodos. Un método pasivo y un 
método activo. Un método que creaba disciplina espiritual y hábitos de estudios ani-
mosos y conscientes, y otro método que mataba toda iniciativa, fomentaba el tedio 
o el desamor por el estudio y sobrecargaba de inútiles conocimientos en la mente. 
De tal manera:

La clave está en que la mente humana se complace en moverse siempre en torno a 
centros de interés. Trabaje o juegue el niño o el hombre, su atención estará centrada 
por un propósito determinado, en torno al cual gira siempre su espíritu. Escribir un ar-
tículo, hacer una experiencia de laboratorio, o un negocio, construir una casa, planear 
un ferrocarril, ¿no merece todo esto el mismo calificativo de centro de interés? Nuestra 
vida toda, cuando llega a tener un significado no ha sido otra cosa que un centro de 
interés que nos ha movido a realizar una obra. (Nieto, 1933. Los centros de interés en 
la enseñanza primaria).

El centro de interés no era propiamente un nuevo sistema pedagógico, sino una ma-
nera peculiar del trabajo del espíritu. El muchacho, en el centro de interés, se daría 
cuenta de que cualquier actividad que nos ocupase y nos moviera con una finalidad 
clara, se convertiría en centro de interés. Así, lo que para el arquitecto era la cons-
trucción que adelantaba, para el ingeniero era el puente que construía, para el abo-
gado la causa que defendía, para el médico el paciente que cuidaba, se constituían 
en centro de interés. La idea se enmarcaba en que el muchacho, una vez superara la 
vida escolar, se debía dar cuenta de que, sin centro de interés, no habría tarea seria 
en la vida.

Desde la perspectiva del centro de interés se reconoce que al salir de la escuela el 
estudiante no encontrará los textos escolares que la escuela tradicional pide que se 
aprenda de memoria, sino que encontrará la vida. El centro de interés de inspiración 
decroliana rompía con el habitual plan de materias escolares, sugiriendo la con-
centración de toda la enseñanza en un programa vasto y flexible que Agustín Nieto 
Caballero denominó ideas asociadas. Los centros de interés llevaban a la práctica el 
principio básico de la escuela activa mediante la cual, el niño en la escuela debía 
querer todo lo que hace y no solo hacer todo lo que quisiera. Desde la perspectiva 
de la escuela activa promulgada por Don Agustín, nuestra nación era propicia para 
desarrollar esta propuesta pedagógica innovadora, particularmente, en un país como 
el nuestro, en donde la diversidad cultural y de climas permitía observar los más va-
riados aspectos de la naturaleza, y en donde el contraste entre los sistemas rutinarios 
y nuevos era la constante en todos los aspectos de la actividad humana.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

92

Consideraciones finales
Como lo pudimos observar en el pensamiento pedagógico de Agustín Nieto Caballe-
ro, enmarcado en los principios y preceptos de la escuela activa, se logra establecer 
una propuesta moderna y liberal para la educación de los colombianos. En esta 
iniciativa pedagógica de entrada se reconoce la capacidad intelectual del niño y su 
potencialidad, como también el proceso educativo que este vive en la escuela, y que 
consistía en afianzar su carácter, lograr su independencia y, finalmente, conquistar 
su autonomía. También reconoce el potencial del maestro, su papel protagónico 
para lograr la transformación y modernización de la nación. Por medio de sus pos-
tulados logró incidir en los procesos de reforma educativa de la época, particular-
mente, en el proceso de formación de los maestros, la restructuración de las escuelas 
normales y la transformación de las prácticas, que se constituirían en buena parte de 
su bandera de lucha a lo largo de la primera mitad del siglo XX.

Por lo demás, el concepto de maestro de Nieto Caballero se puede ubicar al me-
nos en dos diadas: en primer lugar, la relación que establece entre el maestro y el 
filósofo. De acuerdo a su percepción, todo educador debía tener una filosofía, en la 
medida en que la educación implica cierta postura ética ante la vida, determinado 
propósito y una clara orientación. No obstante, el educador no debía confundirse en 
el campo de la filosofía, debido a que la educación debía concebirse como filosofía 
en acción; en segundo lugar, hay una relación de tensión y diferenciación entre el 
maestro de escuela y el pedagogo. En este sentido, al afirmar que “los pedagogos 
escribían lo que los maestros nunca leían y también que los maestros hacían lo que 
los pedagogos no llegaban a conocer”, metió el dedo en la llaga en cuanto a las debi-
lidades epistemológicas y conceptuales de los maestros en ejercicio, particularmente, 
en la segunda mitad del siglo XX, tanto como a las elucubraciones teóricas de los re-
formadores y pedagogos teóricos que dirigían la educación desde fuera de la escuela. 

De tal manera, un elemento que debía comprometer a maestros y estudiantes 
era pensar en la esencia misma de la educación, que consistía en crear hábitos de 
conducta y de pensamiento, adiestrar la inteligencia, crear intereses particulares, 
orientar los sentimientos y enriquecer la sensibilidad. En general, la educación de-
bía consistir en disciplinar la mente para dar conciencia a la personalidad moral, 
disciplinarse para el aprendizaje, capacitarse para comprender, para juzgar, para 
analizar, para investigar y para innovar: pero una disciplina racional, autónoma, de 
la confianza, no de la obediencia, una tarea que aún tiene pendiente la pedagogía 
colombiana.

Para ir cerrando el abordaje de este pedagogo colombiano, se puede citar el ba-
lance agridulce que se ha hecho sobre el destino de la Escuela Activa en Colombia:

La pedagogía activa estuvo en el centro de las grandes transformaciones educativas 
del país hasta la posguerra: en el año 1946 se da una ruptura abrupta del movimiento 
reformista con la llegada de los conservadores al poder, luego de casi tres décadas de 



93

Agustín Nieto Caballero: la irrupción de la Escuela Activa  en Colombia

hegemonía liberal. Y luego, en 1949, con la llegada de las misiones internacionales 
“de desarrollo”, se “cambia de tema”: las preocupaciones se centran en la planifica-
ción económica y social, en el cubrimiento cuantitativo de la población, especial-
mente la rural: “construir escuelas baratas y disminuir el tiempo de formación de los 
docentes”. Si este cambio se explica, coyunturalmente, con el cambio del partido 
de gobierno, es necesario señalar que hasta mediados de la década de los treinta 
el movimiento de la Escuela Activa fue fundamentalmente de carácter académico y 
técnico, y logró un alto nivel de autonomía ante la prosaica lucha partidista, así como 
una cierta sinergia entre los intelectuales del saber pedagógico y los “diseñadores” de 
las políticas educativas. La partidización de los debates sobre la Escuela Activa fue la 
consecuencia de los esfuerzos del primer gobierno de López Pumarejo por identificar 
“lo activo” y “lo moderno” con el liberalismo, y lo “pasivo” y “tradicional” con el con-
servatismo, en el contexto de una creciente polarización de la política partidista en 
el país. La reacción conservadora acentuó, hacia el otro extremo, ese abandono del 
saber pedagógico. Esta recontextualización del ámbito de debate sobre la educación 
y la pedagogía, su paso de las refinadas controversias entre intelectuales sobre los 
grandes problemas de la nación -atraso económico, pobreza, salud pública, demo-
cracia-, a las airadas y violentas rencillas entre los partidos acerca de asuntos como el 
número de los maestros liberales y conservadores; es la que ayuda a explicar que en 
los años cincuenta la pedagogía activa entrara en un estado de coma que se extendió 
hasta los años setenta, década en que vuelve a entrar en el debate educativo nacional 
como si fuera por vez primera. 

Si a ello añadimos la ruptura que los saberes de la planeación educativa introdujeron 
en la memoria acumulada de la tradición pedagógica nacional, y en las relaciones 
entre pedagogos y “planeadores educativos”, podemos entender cómo las propues-
tas (desde la noción misma de actividad) de la Escuela Activa, quedaron como una 
tarea pendiente en medio de un proceso de cambio cultural que fue truncado abrup-
tamente. (Sáenz y Saldarriaga, 2002, pp.86, 87) (cita extensa)

Con Agustín Nieto Caballero se logra establecer de manera clara desde la segun-
da década del siglo XX, la diferenciación entre escuela pasiva y de escuela activa, 
enfrentándose dos espíritus diversos, dos formas diametralmente opuestas de sentir 
y pensar la práctica pedagógica y la pedagogía. Los métodos en la escuela moderna 
debían ser activos, dinámicos, racionales, propicios al desarrollo de las aptitudes in-
natas y al libre juego de las iniciativas individuales. La escuela activa fue una escuela 
innovadora, que debía dar la oportunidad al niño y al joven de asumir responsabi-
lidades. Una escuela que, aunque racional, se encuentra en constante proceso de 
creación, buscando que el alumno no repita nada sin entenderlo, pero que reconoce 
su potencial trasformador. La escuela activa promueve desde entonces la disciplina 
mental, la cual consiste en educar el espíritu, orientándolo hacia la investigación y 
el análisis. Una escuela basada en los cimientos de la cultura nacional y universal, 
y que debía educar para desarrollar actitudes y para fortalecer la personalidad del 
joven es lo que defendía en su propuesta pedagógica. 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

94

Los preceptos de escuela activa promulgados por Agustín Nieto Caballero, afec-
taron de manera positiva a la escuela colombiana, actividades como las excursiones 
y las salidas de campo acompañados de los centros de interés, llegaron a ser incor-
porados por el Plan Nacional de Educación Pública (Programas de Ensayo adoptados 
oficialmente en 1935), a mediados de los años cuarenta del siglo XX, afectando no 
solo las escuelas, sino a las instituciones formadores de maestros. También se debe 
reconocer que el concepto de innovación pedagógica, reconocido finalmente en 
Colombia en la década de los años ochenta, tiene un punto de inicio en los precep-
tos de la escuela nueva y la escuela activa que sirvieron de tensión constructiva en 
las prácticas pedagógicas y en la pedagogía misma que promulgó Nieto Caballero a 
lo largo de su vida.

Referencias bibliográficas

Bibliografía y artículos consultados de Agustín Nieto Caballero (T2)
Nieto Caballero, A. (1923). Nuestra bandera. Palabras a la juventud. Bogotá: Editorial 

ABC.

Nieto Caballero, A. (1924). Sobre el problema de la educación nacional. Bogotá: 
Minerva.

Nieto Caballero, A. (1933). Los centros de interés en la enseñanza primaria. Educa-
ción, 2(5).

Nieto Caballero, A. (1963). Los maestros. Bogotá: Antares.

Nieto Caballero, A. (1964). La segunda enseñanza y las reformas de la educación. 
Bogotá: Antares.

Nieto Caballero, A. (1966). Una escuela. Bogotá: Antares, Tercer Mundo Editores.

Nieto Caballero, A. (1979).  La escuela y la vida. Bogotá: Instituto Colombiano 
de Cultura. Subdirección de Comunicaciones Culturales, División de 
Publicaciones.

Nieto Caballero, A. (1987). Escuela Activa. Bogotá: Fundación FES. Gimnasio Mo-
derno.

Nieto Caballero, A. (2014). Los maestros (Tercera edición). Bogotá: Sanmartín Obre-
gón & Cía.

Nieto Caballero, A. (Noviembre 5 de 1975). El Espectador. 

Rueda Vargas, T. (1945) El Gimnasio Moderno. Usaquén: Editorial San Juan Eudes.



95

Agustín Nieto Caballero: la irrupción de la Escuela Activa  en Colombia

Bibliografía general
Cubillos, J. (2007). Agustín Nieto Caballero y el proceso de apropiación del pensa-

miento pedagógico y filosófico de John Dewey. Cali: Programa Editorial de la 
Universidad del Valle.

Dewey, J. (2010). Experiencia y educación. Medellín: Universidad de Antioquia.

Jiménez B. A. y Figueroa, H. (2002). Historia de la Universidad Pedagógica Nacional. 
Bogotá: CIUP-UPN.

Mallarino Botero, G. (1990). El Gimnasio Moderno en la Vida Colombiana, 1914-
1989. Bogotá, Villegas Editores.

Negrín Fajardo, O. (1997). Educadores y reformadores de la educación latinoa-
mericana. Agustín Nieto Caballero (1889-1975). En: Boletín de Historia de la 
Educación Latinoamericana. Bogotá: Universidad Pedagógica y Tecnológica de 
Colombia.

Prieto, V. (2000). El Gimnasio Moderno y la Formación de la élite liberal bogotana. 
Bogotá. Bogotá:, D.C UPN.

Quiceno, H. (1986). Nieto Caballero y la formación de maestros: formar al maestro 
es formar la nación. Revista Educación y Cultura, 7. Bogotá: Editorial Federa-
ción Colombiana de Educadores.

Quiceno, H. (2007). “Agustín Nieto Caballero”. En Pensamiento Colombiano en el 
Siglo XX. Bogotá, D.C.: Pontificia Universidad Javeriana.

Sáenz J., Saldarriaga Ó., Ospina, A. (1997). Mirar la infancia: pedagogía, moral 
y modernidad en Colombia, 1903-1946. Bogotá: Colciencias; Ediciones 
Foro Nacional por Colombia; Ediciones Uniandes; Editorial Universidad de 
Antioquia/Clío. 2 Vols.

Sáenz, J.; Saldarriaga, Ó. (2002). La Escuela Activa en Bogotá en la primera mitad del 
siglo XX. Historia de la Educación en Bogotá. Bogotá: IDEP.

Torres Vega, N. (2015). Agustín Nieto Caballero: pensamiento pedagógico y aportes 
a la escuela nueva. Revista UNIMAR. Universidad Mariana, San Juan de Pasto- 
Colombia.





José Francisco Socarrás: un educador 
de educadores

En el siglo XX, el maestro José Francisco Socarrás (1906-1995), se constituyó en otro 
intelectual que aportó, desde una posición singular, a la constitución del Campo 
intelectual de la pedagogía en Colombia. Si bien el maestro Socarrás no fue pro-
piamente un pedagogo, fue un maestro que a su manera contribuyó a la política de 
formación de educadores en lo que serían los inicios de las facultades de educación 
en la transición histórica en la cual la formación de maestros pasó del nivel de ense-
ñanza secundaria al de enseñanza universitaria. Las facultades empezaron a formar, 
ya no propiamente a normalistas encargados de la escuela básica primaria, sino a li-
cenciados en educación, que con la formación en un saber específico debían educar 
a los adolescentes escolares y a los jóvenes del país, tanto a mujeres y hombres, en 
lo que sería el bachillerato o la educación secundaria, y que se terminó de constituir 
de manera masiva en la segunda mitad del siglo XX.

Con José Francisco Socarrás apareció el Licenciado en educación, quien con 
un saber disciplinar determinado, debió valorar de manera equitativa el peso que 
tenía la pedagogía en su proceso de formación, como también la práctica docente 
o práctica pedagógica, vista como un primer escenario en el que se afrontó los retos 
de la enseñanza. Frente a estos dos temas, es poco lo que se ha dicho con relación 
a la vida y obra del maestro Socarrás, para quien el licenciado debía dominar su 
disciplina, ya fuese en el área de las ciencias sociales, como geografía, historia, eco-
nomía y filosofía; en las humanidades, como la lingüística, la literatura y la lengua 
castellana; en ciencias naturales, como biología, química y física; o en el área de las 
en matemáticas.

En tal sentido, para Socarrás, el buen licenciado era aquel sujeto de la enseñan-
za, fuerte en su disciplina, con fundamentos en la investigación, pero formado de 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

98

manera integral en las humanidades, como también conocedor de la psicología y la 
pedagogía. 

Por lo demás, el maestro Socarrás, como rector de la Escuela Normal Superior, 
nunca descuidó la práctica pedagógica, escenario en el que el licenciado en edu-
cación, dueño de un saber específico, debía enfrentar los principales retos de la en-
señanza. De allí su preocupación por tramitar la consolidación del Instituto Nicolás 
Esguerra, que no fue más que un colegio en el que los estudiantes de licenciatura en 
educación de la Escuela Normal Superior realizaron sus prácticas.

En este escenario, el presente capítulo consta de cinco puntos: en primer lugar, 
se darán a conocer algunos apartes de la vida de José Francisco Socarrás, hoy visto 
como uno de los principales educadores afrocolombianos caribeños que ha tenido 
el país; en segundo lugar, se abordará de manera breve la historia de la Escuela 
Normal Superior, haciendo énfasis en la administración de José Francisco Socarrás 
(1937-1944), quien lideró grandes reformas académicas con el interés de reestruc-
turar la formación de licenciados, con base en el saber de su disciplina y el peso 
que tenía la investigación; luego, se presentará la experiencia del Instituto Nicolás 
Esguerra, que se constituye en la prueba fehaciente del peso que tenía la práctica 
docente y la pedagogía en el proceso de formación de Licenciados; en cuarto lugar, 
se abordarán las reflexiones del maestro Socarrás sobre el tema de la infancia; en 
quinto, se retomará la condición de maestro de José Francisco Socarrás y su legado 
en la formación de licenciados; y se cerrará con unas breves conclusiones.

Su vida
El educador costeño, José Francisco Socarrás, nació en Valledupar el 5 de noviembre 
de 1907 y murió en un accidente trágico el 23 de marzo de 1995.

El amor por su profesión y su nacionalidad lo hacían sentir orgulloso de ser colom-
biano, y de Valledupar. Tres días antes de morir había manifestado su deseo de volver 
a su tierra natal. En la mente se vuelve al lugar de donde se parte. Diferentes líneas 
llevan a un momento de la vida, a un azar entre todas las posibilidades, a la muerte. 
A Valledupar fueron a reposar sus restos. (García, 2001)

Ha sido considerado el maestro de la generación de normalistas superiores o de los 
primeros licenciados en educación que, con base en un saber específico, se dedica-
rían a fomentar el bachillerato y la formación de bachilleres en la segunda mitad del 
siglo XX en Colombia.

Dice uno de sus biógrafos:

José Francisco Socarrás Colina, médico, psiquiatra, psicoanalista, poeta, escritor, edu-
cador, académico, político, profesor, maestro, era viento de trópico. Él era trópico, 
lluvia, explosión, conflagración, enredo, violencia, calma. Viento de Trópico como su 
libro que da fe de una espléndida pasión de rebeldía y de justicia. (Personajes de la 
Ciudad de los Reyes, Valle de Upar y Región Caribe de Colombia



99

José Francisco Socarras: un educador de educadores

El maestro Socarrás, como lo denominaron hasta el último día sus discípulos, fue 
uno de los ideólogos de la Escuela Normal Superior de Colombia, que funcionó 
entre 1936 y 1952. Este maestro ribereño, afrocolombiano, fue hijo natural33 de una 
familia de “origen liberal”;34 realizó sus estudios de primaria en la escuela pública de 
Valledupar y los de secundaria en el Colegio Biffi, de Barranquilla, y en el Colegio 
Mayor de Nuestra Señora del Rosario, en Bogotá.

De sus recuerdos de infancia lo marcó la vida religiosa de su región; le impacta-
ron especialmente las fiestas de Corpus Cristi y Semana Santa, mezclado con rituales 
negros en las procesiones del Santísimo Sacramento; de la misma manera, había 
rituales indígenas chibchas, que se mezclaban con los caribes, motilones y tupes, al-
gunos de ellos belicosos (Sánchez Medina, 1996, p.21). En esos años, José Francisco 
Socarrás fue acólito y tuvo la fantasía de ser sacerdote, pero a la vez de ser artista, 
escultor y médico.

En Bogotá, en el Colegio del Rosario, se encontró con paisanos, los Lafaurie, Co-
tes y Patiño, formando un grupo literario llamado José Asunción Silva. En esa época 
también leyeron a Voltaire, Rousseau y Darwin. Según recordaba con los compañe-
ros del internado, se leía a los escritores españoles, José Ortega y Gasset y a Ramón 
del Valle Inclán, así como libros de historia civil y eclesiástica de la Nueva Grana-
da; libros sobre evolucionismo y enciclopedias. Terminó sus estudios secundarios en 
1923.

En sus épocas de estudiante de bachillerato, los libros de autores provenientes de 
Inglaterra y Estados Unidos eran más bien escasos, estudiándose poco la visión del 
mundo anglosajona, según recordaba, porque la pérdida de Panamá había ocurrido 
recientemente, causando cierto resquemor político y académico. Por esta época, 
ocurrió un evento cuya importancia se revelaría más tarde a nuestro biografiado.   

33	  Dice el biógrafo: “Su padre fue el General Sabas Socarras, su madre, Crisanta Colina. Así como el profesor 
Socarrás era hijo natural de Crisanta, esta fue hija natural de Trinidad Colina de Payares y de Tomás Pa-
vajeau, hijo natural de Juan Bautista Pavajeau, amigo del General Bolívar, En El Tiempo escribe el doctor 
Socarrás: “El hijo natural no tiene por qué acomplejarse, ya que has manifestado interés por mi biografía, 
si quieres empiezo por decirte que soy hijo natural, puede ser útil para muchos colombianos que tienen 
un sentimiento de inferioridad por ser hijos naturales, nunca me he sentido desgraciado por esto, debo 
agradecer a la sociedad de Valledupar que me hizo feliz la infancia, nunca fui discriminado por mi origen, 
la solución de los problemas no está tanto en las leyes que le reconozcan sus derechos patrimoniales 
sino en su familia y en el ambiente que le den amor al que tienen derecho desde la infancia, mi padre fue 
un gran padre y mi madre fue una gran madre, el general Sabas Socarrás, mi madre era Crisanta Colina, 
tuvieron un amor bastante estable y un par de hijos hombres” (García, 2011).

34	 Su padre fue el general Sabas Socarrás, quien peleó en los tres años de la Guerra de los Mil días, a prin-
cipios del siglo XX. Su abuelo, el coronel, llamado también José Francisco Socarrás, fue prefecto de Rio-
hacha, y masón, y vivió en el departamento de Sucre; murió durante la guerra, en la Guajira, después de 
haber quedado herido en combate. El 13 de marzo de 1968, en el entierro del general Sabas Socarrás, 
fallecido en Villanueva, Guajira, el entonces gobernador del Cesar, Alfonso López Michelsen, pronunció 
un emocionante discurso en homenaje al caudillo regional, ondeando al pie de su féretro la bandera del 
partido liberal.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

100

El 11 de noviembre de 1916, el médico y primer maestro de psicopatología en Co-
lombia Miguel Jiménez López, abrió la primera clase de psiquiatría en Colombia, en 
calidad de opcional. De hecho, esta iniciativa fue muy cuestionada para la época:

[…] el curso de patología mental apenas se sostuvo un semestre. A él asistieron ocho 
estudiantes que presentaron examen en noviembre 25. No hubo inscritos en el semes-
tre siguiente. ¿Por qué? Se han barajado diversas hipótesis: la condición opcional de 
la cátedra y el mayor interés práctico de otros cursos, los problemas personales con 
el director del hospital donde ella se dictaba y la oposición del arzobispo de Bogotá. 
Es posible que hayan intervenido factores coyunturales. Al margen de ellos lo más 
probable es que esta psiquiatría centrada en la descripción, carente de una clasifica-
ción completa de los elementos de su campo, abstracta y especulativa e incapaz de 
encontrar causas abordables con las herramientas médicas (la degeneración de la raza 
y la modificación de la educación básica no lo son) debió ejercer muy poco atractivo 
sobre los jóvenes médicos. (Torres, 2001))

Socarrás ingresó a estudiar medicina en la Universidad Nacional de Colombia, para 
la época los estudios teóricos se hacían en un local de la Plaza de los Mártires (o 
Voto Nacional) y las prácticas en el Hospital San Juan de Dios. En su carrera de me-
dicina estudiaba botánica, zoología, química orgánica, física médica y dibujo. Once 
años después de cerrada la cátedra de psiquiatría, en 1927, y ya siendo Socarrás 
estudiante de la Universidad Nacional, el profesor Maximiliano Rueda volvió a abrir 
el curso y allí fue nombrado Socarrás como jefe de trabajos en la clínica psiquiátri-
ca. Como la psiquiatría tenía una orientación más clínica y psicológica que médica, 
decidió entonces interesarse más por las ciencias mentales que por las biológicas, lo 
que conllevaría implícitamente al estudio del psicoanálisis.

Ya en 1927, en compañía de Germán Arciniegas, convencidos de generar una 
reforma educativa, participó de la creación de la Federación de Estudiantes. Por 
ese entonces, Socarrás se constituyó en líder juvenil y fue nombrado delegado de 
la Federación ante varios congresos estudiantiles. En esa época perteneció a la ge-
neración conocida como: “Los estudiantes de la mesa redonda” quienes, a partir de 
la década de 1930, en representación de la nueva intelectualidad liberal, tendrían 
acceso a los cargos de liderazgo en el país. Uno de los congresos más importantes 
que recordaba, fue el que se realizó en Ibagué, en 1928; fue allí donde se hizo amigo 
de Carlos Lleras Restrepo, amistad que duraría hasta la muerte.

En 1930, año de la victoria electoral del partido liberal, obtuvo el título de doctor 
en medicina, con la tesis Los principios fundamentales del psicoanálisis. Así relata 
su biógrafo:

Vendió su capa y compró las obras de Sigmund Freud traducidas al español por Ba-
llesteros. La psiquiatría de la época era la inoculación del paludismo, el cardiazol, 
los enfermos bastante deteriorados, los manicomios. El concepto del desarrollo psi-
cológico de la sexualidad como factor que intervenía en la génesis de los trastornos 
mentales fue revolucionario. Ve por primera vez hacer psicoterapia a sus profesores 



101

José Francisco Socarras: un educador de educadores

(Maximiliano Rueda, López de Mesa): “Realmente se estaban horas con el paciente 
hablando con ellos”. Esto lo seduce, sienta las bases de su práctica. Se graduó con la 
tesis “Psicoanálisis. Fundamentos “. No se limitó a presentar teóricamente las ideas 
psicoanalíticas, fue un clínico consumado “marcado por el profesor José María Lom-
bana Barreneche”, quien lo había impresionado por la manera tan detallada de hacer 
los exámenes clínicos y la lógica analítica que aplicaba para el diagnóstico de las 
enfermedades. Sustentó su trabajo en su análisis personal y en 10 historias clínicas 
de pacientes en quienes utilizó la hipnosis, las asociaciones libres, el interrogatorio a 
presión, el análisis de sueños. (García, 2011)

En ese mismo año escribió su primer cuento, que trataba sobre la muerte de un 
niño con bronconeumonía, quien moría sin que se pudiera hacer nada con la en-
fermedad, pues no existía la sulfa (sulfamida) ni la penicilina, las cuales llegarían al 
país después de la segunda guerra mundial (Sánchez Medina, 1996). “Hace su rural 
en Simijaca en medio de la crisis de los años treinta. Luego es elegido concejal en 
Ciénaga, tesorero departamental de la Gobernación en Santa Marta y médico del 
distrito en Santa Marta” (García, 2011) Sería su experiencia como médico en La Cié-
naga, en la Zona bananera y en la ciudad de Santa Marta, en donde las infecciones 
intestinales eran múltiples y, en ocasiones, no había nada que hacer frente a este tipo 
de enfermedades.

En 1935, fue nombrado director de educación del Magdalena y, posteriormen-
te, director de Educación de Secundaria del país, en 1936. Cuando fue nombrado 
director de secundaria, se intentó gestar un paro por la intromisión del gobierno 
central en las regiones en lo que concernía a la formación de bachilleres. Algunos 
de sus opositores recuerdan que se vivía con el fantasma del control del gobierno 
central, que se había mantenido sobre la educación secundaria y universitaria en 
las regiones, al limitar a los colegios capitalinos el derecho a expedir el título de ba-
chiller, controlando así, de manera directa, el acceso a la universidad y a la cultura. 
En el eje cafetero, fue grande la sorpresa cuando encontraron la figura de un joven 
médico costeño, delgado, de fácil palabra, quien trataba a los profesores con espe-
cial simpatía, y demostraba, al contrario, que el gobierno central buscaba mejorar 
la enseñanza secundaria, hacerla más objetiva, más práctica y mejor orientada para 
resolver los problemas de cada región y del país. Antes de continuar, es importante 
realizar un resumen de su carrera como docente, de la mano de su biógrafo García 
Moncaleano:

Su carrera docente se inició en la Facultad de Medicina de la Universidad Nacional de 
Colombia. En 1927, fue preparador por concurso del laboratorio de química biológi-
ca de esta Institución, al año siguiente fue jefe de trabajos prácticos, en 1929 interno 
por concurso de la clínica de neurología y psiquiatría, en 1938 profesor de ciencias 
sociales del curso preparatorio, un año después fue nombrado profesor agregado de la 
clínica semiológica; de 1939 a 1945 fue profesor titular por concurso de las cátedras 
de antropología y psicología de la Facultad de Derecho.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

102

Fue profesor de filosofía y fisiología del colegio de bachillerato de la Universidad 
Libre (1927-1929), profesor de biología del Colegio Zeledón en Santa Marta (1934-
1935), profesor de psicología en la Facultad de Derecho de la Universidad Externado 
de Colombia (1929-1930, 1938-1945) y en la Universidad Libre (1929-1930, 1954, 
1957), profesor de psicología de la Escuela Normal Superior (1936-1945), profesor 
de antropología del Instituto Etnológico Nacional (1941-1943), profesor del Instituto 
Psicoanalítico de la Sociedad Colombiana de Psicoanálisis (1951–1968), profesor en 
los cursos sobre Dinámicas de Grupo de Incolda (1970-1976), profesor invitado por 
el Instituto Colombiano de Bienestar Familiar (1968-1976), profesor invitado en la 
Facultad de Psicología de la Universidad Javeriana (1975–1976), profesor invitado a 
cursos sobre Psicoanálisis en la Universidad del Norte, Barranquilla (1977-1982), pro-
fesor de psicoterapia de grupo en la facultad de Psicología de la Universidad Javeriana 
(1981-1982). (García, 2011)

Bien, volviendo a la actividad del doctor Socarrás, tras su paso por la Dirección 
Nacional de Secundaria, en 1937 fue nombrado por el presidente Alfonso López 
Pumarejo (1886-1959), en el marco de su programa de reformas conocido como La 
Revolución en marcha, rector de la Escuela Normal Superior de Colombia, institu-
ción ubicada en la calle 13, entre carreras 16 y 17, en pleno centro de la ciudad y a 
pocas cuadras de la estación del tren de la Sabana en Bogotá, de manera particular, 
en la que sería posteriormente la sede del Instituto Técnico Central, dirigido por los 
Hermanos de Lasalle.

El maestro Socarrás ejerció por siete años el cargo de rector de esta institución 
formadora de educadores, entre 1937 y 1944, imprimiendo una filosofía de la edu-
cación propia para el hombre colombiano, a la vez que insistió en la necesidad de 
los métodos de investigación científica, aplicados no solo a la formación de maes-
tros, sino a nuestra propia realidad como colombianos:

Docencia y alta investigación científica fueron los dos pilares académicos que sirvie-
ron de base para la escuela Normal Superior de Colombia, y fueron los mismos que 
se trasmitieron a las facultades de educación del país por el profesor José Francisco 
Socarrás. (Ocampo, 1990)

Desde su perspectiva, un profesor egresado de la Escuela Normal Superior debía ser 
un educador integral y un científico en el marco de su especialización, y en ningún 
caso un simple instructor. Debía estar formado en los métodos científicos de su área 
de investigación y, a la vez, en los mejores métodos de enseñanza, equilibrio ideal 
que hoy se ve perdido en las actuales facultades de educación. En aquel entonces, 
uno de sus principios fue que el buen licenciado debía buscar un equilibrio ideal 
entre el manejo de la disciplina y la práctica de enseñanza. La formación integral del 
educando era posible lograrla a través de los métodos de investigación que llevan al 
descubrimiento y a la creación.

Así, la formación integral, para Socarrás, era científica, humanística y pedagó-
gica. Su principal obra en el campo de la educación colombiana se proyectó en el 



103

José Francisco Socarras: un educador de educadores

aporte al campo de formación de licenciados, docentes y científicos que egresaron 
de la institución. Así, la Escuela Normal Superior estableció una filosofía de forma-
ción de docentes, basada en la investigación científica; un profesor no podía formar 
nuevas generaciones si no estaba investigando en una ciencia determinada.

En 1942, siendo rector de la Escuela Normal Superior, Socarrás publicó el libro 
Laureano Gómez. Psicoanálisis de un resentido, en momentos en que el caudillo 
conservador adelantaba intensos debates en el Parlamento contra el gobierno liberal. 
Esta obra lo hizo víctima, años después, de amenazas y persecución de sus enemi-
gos, quienes criticaron su labor en una de las instituciones de mayor prestigio en el 
país.

Finalmente, el enfrentamiento con el sector conservador del país y, particular-
mente, con Laureano Gómez, tendría consecuencias negativas para la historia de la 
institución y para la propuesta liberal de educación. Los sectores del partido con-
servador, liderados por este caudillo político, en asocio con un sector vertical de la 
Iglesia, señalaron a la educación impartida en la República Liberal como la principal 
responsable de los acontecimientos del 9 de abril de 1948, marcados por el desor-
den y el caos, ante el asesinato del líder liberal, Jorge Eliécer Gaitán. 

En este sentido, desde el parecer del conservatismo radical, la escuela activa 
o nueva, promovida, entre otros, por Agustín Nieto Caballero, desde Bogotá, era 
“perniciosa”. La propuesta de la Escuela Activa, sumada a la iniciativa de la Escuela 
Normal Superior de Colombia para la formación de licenciados, de acuerdo con la 
percepción de Laureano Gómez, había formado una generación sin respeto a los 
valores morales y al orden establecido:

Rafael Bernal Jiménez [conservador] en Boyacá y Tomás Cadavid Restrepo [liberal] en 
Antioquia, quienes a partir de 1934 habían aplicado de manera contradictoria dicha 
iniciativa pedagógica, terminaron formando una generación indisciplinada que dio 
sus frutos el 9 de abril de 1948, cuyas consecuencias han sido funestas para la patria. 
(Bohórquez, 1956, p.440) 

Fue así como, en 1951, bajo el gobierno conservador, se dio el desmonte de la Es-
cuela Normal Superior. Como narró el mismo profesor José Francisco Socarrás:

El presidente de la República, doctor Laureano Gómez y su ministro de Educación, 
consideraron que no era aceptable, desde el punto de vista moral, el que los alumnos 
de diversos sexos convivieran y trabajaran dentro de las mismas aulas y, en tal virtud, 
determinaron bifurcar la facultad-madre de Ciencias de la Educación, enviando el 
núcleo minoritario de mujeres al Instituto Pedagógico de la Avenida de Chile y la to-
talidad de alumnos varones a Tunja… De esta manera el alma mater de las facultades 
de Ciencias de la Educación, se trasladó con la mayoría de su personal de alumnos, 
su profesorado, su rector, su biblioteca, su archivo, sus gabinetes y sus laboratorios 
científicos, a la ciudad de Tunja. (Socarrás, 1987, p.59)



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

104

Su principal orgullo como rector de la Escuela Normal Superior, en cuanto a la for-
mación de maestros, fue “haber contado con todas las especialidades para formar 
los profesores de enseñanza secundaria que el país necesitaba, impartiendo una 
preparación pedagógica adecuada” (Socarrás, 1987, p.15).

Así mismo, no se concibió ninguna especialización sin los institutos de alta in-
vestigación científica, entre ellos, el Instituto de Etnología Nacional, el Instituto In-
digenista Colombiano, el Instituto de Pedagogía Experimental y el Instituto Caro y 
Cuervo. Bajo la rectoría de José Francisco Socarrás, la Escuela Normal Superior de 
Colombia logró su mayor esplendor, irradiando con su legado a las nacientes faculta-
des de educación, propio para el hombre colombiano, e insistiendo en los métodos 
de investigación científica y en la docencia de alta calidad.

Entre 1947 y 1950, bajo un ambiente de exilio disimulado, Socarrás realizó sus 
estudios de posgrado en psicología en el Instituto de la Sociedad Psicoanalítica de 
París, con una beca que le ayudó a conseguir el científico y etnólogo, Paul Rivet. A 
su regreso a Colombia, en un ambiente político caldeado por las diferencias entre 
liberales y conservadores, se dedicó a la psiquiatría en la Universidad Nacional. Fue 
profesor de Antropología y Psicología de la Facultad de Derecho de la Universidad 
Nacional; profesor de Psicología en la Universidad Externado de Colombia y en 
la Universidad Libre, y de Antropología en el Instituto Etnológico Nacional (1941-
1943); y declarado profesor honorario del Externado de Colombia. García resume su 
trayectoria como miembro de sociedades científicas y culturales, así: 

Fue cofundador del Instituto Etnológico Nacional (1941), miembro de la Sociedad 
Colombiana de Psicopatología, Neurología y Medicina legal de Colombia, miem-
bro de la sociedad L´Evolution Psychiatrique de Paris, fundador del Grupo de Estu-
dios psicoanalíticos de Colombia (1953-1961), miembro de número de la Academia 
Nacional de Medicina (1978), miembro de la Academia de Historia del Magdalena 
(1980), miembro de número de la Academia Colombiana de la Lengua (1984), miem-
bro fundador de la Sociedad Colombiana de Historia de la Medicina (1981), miembro 
correspondiente de la Academia Colombiana de Historia (1989). (García, 2011) 

Su muerte le sobrevino injusta, terrible, “a la colombiana”. Según su biógrafo, “Vino 
a morir el 23 de marzo de 1995, atropellado por una motocicleta, frente a su casa, 
le robaron el maletín; lo llevaba en el brazo y contenía un trabajo sobre Pasteur que 
iba a llevar a la Academia Nacional de Medicina. Como todo escritor, escribía varias 
cosas al tiempo, tenía en preparación varios libros para publicar: La Enseñanza del 
castellano en Colombia, Hernando y Alfredo de Bengoechea, Eduardo Santos, Los 
bandoleros no llegaron, La criminalidad en Colombia, Historia de Valledupar y Tra-
ducciones poéticas de Jacques Prévert […] (García, 2001). 

Ciertamente, fue un escritor prolífico, y con gran variedad de temas; García hace 
una lista no exhaustiva de sus publicaciones, entre informes de investigación, artí-
culos y libros:



105

José Francisco Socarras: un educador de educadores

Alimentación de la clase obrera en Bogotá, Alimentación de los campesinos de Mo-
niquirá, Alimentación de la clase media en Bogotá, La alimentación en Colombia, 
Productos alimenticios derivados de la soya, La quinua un grano olvidado, Necesida-
des alimenticias del pueblo colombiano, Las diferencias individuales en psicología, 
Le transfert en psychoterapie collective, Schizophrenie pseudo.-nevrotique et schi-
zophrenie pseudo-caracterielle, Marihuana, Elementos estructurales de la violencia, 
Psicoanálisis, sus fundamentos; Padilla: Héroe y mártir de la patria, Juan Bautista Pa-
vajeau, el amigo del Libertador; Enseñanza del español en Colombia, La personalidad 
de José Asunción Silva; Criminalidad en Colombia a la luz del psicoanálisis; El general 
Santander y la instrucción pública. Libros: Laureano Gómez. Psicoanálisis de un re-
sentido; Viento de trópico (Cuentos), La crisis de valores en Colombia; Facultades de 
educación y Escuela Normal Superior. (García, 2001)

A ello hay que agregar que mantuvo religiosamente una columna de opinión “Por la 
Salud Mental”, en el Diario El Tiempo, desde 1976 hasta 1995. Hasta los últimos días 
de su vida, fue un comprometido con la difusión de las ciencias sociales colombia-
nas, la investigación y su incidencia en el proceso formativo de los profesionales de 
la educación en Colombia. De hecho, vale la pena cerrar esta breve recapitulación 
biográfica, con otro rasgo importante de su estilo de vida, su reticencia a participar 
en cargos políticos o burocráticos demasiado alejados de su esfera de actividad inte-
lectual, científica y periodística, aunque tuvo lazos de amistad con no pocas persona-
lidades de la política nacional como Carlos Lleras Restrepo y Alfonso López Michel-
sen, entre otros. Según su esposa, Alicia Castro, “Él quería mucho el psicoanálisis, 
tuvo varias veces ofertas del gobierno, de ministerios y jamás aceptó ninguno, porque 
‘tenía compromisos con la gente que estaba formando en psicoanálisis’. Se lo dijo a 
Carlos Lleras Restrepo en una ocasión cuando mandó el carro de la presidencia para 
que fuera y ofrecerle el ministerio de Educación. Dijo: ‘no Carlos, yo te agradezco 
mucho, pero yo tengo un compromiso con mis alumnos’”. Tampoco aceptó la oferta 
de la Gobernación del Cesar, ni la de Misael Pastrana para Rector de la Nacional, ni 
la de Belisario Betancur como Embajador en la Unesco (García 2001).

La Escuela Normal Superior de Colombia
Desde la segunda década del siglo XX, se respiraba un ambiente de reforma en lo 
que respecta a la formación de maestros en el país, liderada por un núcleo de in-
telectuales de la época, encabezado, entre otros, por Antonio José Uribe, Martín 
Restrepo Mejía, Rafael Bernal Jiménez y el mismo Agustín Nieto Caballero, quienes 
fueron partícipes, gestores o testigos de las tensiones educativas que se vivieron en 
el marco del Primer Congreso Pedagógico Nacional de 1917. En el fondo, este grupo 
de intelectuales venía debatiendo, entre otros aspectos, el estatuto mismo de la pe-
dagogía, el manejo de las escuelas normales, los métodos de formación de maestros, 
la disciplina escolar y el adecuado uso de los manuales escolares.35

35	  En el marco del Primer Congreso Pedagógico Nacional de 1917, se establecieron los cuatro ejes que 
marcaron la tensión educativa de la época, esto es, el manejo de las escuelas normales, los métodos de   



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

106

Sin embargo, desde la segunda mitad de la década de los años veinte, producto 
entre otras circunstancias del informe de la Segunda Comisión Pedagógica Alema-
na36 que visitó el país entre 1924-1926, como también de la iniciativas de Agustín 
Nieto Caballero, quien difundía las ventajas de la escuela activa como nueva pro-
puesta pedagógica, desde el recién fundado Gimnasio Moderno en 1914, de manera 
paulatina, las políticas educativas de la época trazaron una serie de pautas condu-
centes a fortalecer las instituciones formadoras de maestros y a regular el ejercicio 
de la profesión de licenciados.

Por lo demás, fue a principios de la década del treinta, cuando comenzó a tomar 
cuerpo la idea de la Escuela Normal Superior de Colombia. Para entonces, pese a 
las disposiciones del Estado central, que se remontaban a 1870 y 1903, solo estaban 
funcionado cuatro escuelas normales: la Normal de Varones de Pasto, la Normal de 
Varones de Popayán, la Escuela Normal de Varones de Tunja y la Normal Central 
de Institutores de Bogotá. Estas escuelas normales eran las encargadas de formar el 
profesorado de primaria; las demás normales dispuestas habían sido cerradas por 
falta de recursos, crisis fiscal, caos organizativo y ausencia de personal preparado.37

enseñanza, los textos y los programas escolares y, por último, las tensiones entre una pedagogía con-
servadora y la pedagogía liberal. Esta última, renacía y se mantuvo latente hasta mediados del siglo XX, 
cuando se desmontó parte del proyecto liberal de educación (ver, Absalón Jiménez, “Primer Congreso 
Pedagógico Nacional Colombiano de 1917. Una mirada a sus tensiones y avances”. En Revista Pedagogía 
y Saberes. No 48, primer semestre de 2018).

36	 Los tres profesores alemanes que la integraban, permanecieron en el país de 1924 a 1926, y eran: Anton 
Eitel, jefe de la misión y encargado de la reforma universitaria; Karl Gloeckner, de la enseñanza primaria 
y normalista, y Karl Decker, de la enseñanza secundaria. A pesar de los estrechos límites impuestos por 
la Constitución y el Concordato, la misión logró presentar, en 1925, un primer proyecto de reforma, el 
cual proponía, entre otros aspectos, reorganizar la enseñanza secundaria creando un ciclo común de 
cuatro años después de la escuela primaria, el cual orientaría los alumnos hacia las escuelas técnicas, 
profesionales o el bachillerato. Este último, de tres años de duración, sería diversificado (clásico, científico 
o comercial) y accesible a las mujeres. Preveía la inspección del Ministerio de Instrucción Pública sobre 
los planteles públicos y privados, al mismo tiempo que echaba los cimientos de una red de colegios 
realmente oficiales. Proponía la creación de una escuela normal nacional para la formación de profesores 
de enseñanza secundaria y normalista. En cuanto a la universidad, autónoma y también abierta a las 
mujeres, sería estructurada alrededor de una sede central en Bogotá, con facultades descentralizadas en 
varios departamentos. El proyecto de la misión pedagógica alemana fue derrocado en el Congreso, prin-
cipalmente por los conservadores ligados a la Iglesia. El fin de los privilegios de las comunidades religiosas 
en la enseñanza secundaria, así como el carácter obligatorio de la educación elemental, figuraron entre 
los principales motivos de rechazo, esta vez por causa de la oposición de los liberales y conservadores 
reformistas. Cabe anotar, sin embargo, que muchas propuestas del primer proyecto de la misión fueron 
aprobadas con algunas modificaciones durante los años treinta (Helg , 1987).

37	  “A partir de 1904 se incrementaron los establecimientos normalistas oficiales y laicos. Pero buena parte 
de la formación de maestros permaneció en manos de instituciones católicas o privadas. Entre estas, las 
principales normales, y únicas de carácter nacional, eran la Escuela Normal Central de Institutores de Bo-
gotá, dirigida por los Hermanos Cristianos, y la Escuela Normal de Varones del Tolima, de los Hermanos 
Maristas. Había también un gran número de colegios privados de segunda enseñanza con la facultad legal 
de expedir el título de maestro, la mayoría de ellos para mujeres y dirigidos por congregaciones católicas. 
Para 1922 ya había cuarenta colegios privados que expedían títulos de maestro. Estos establecimientos 



107

José Francisco Socarras: un educador de educadores

En esta dirección, como lo han mostrado Marta Cecilia Herrera y Carlos Low: 

Los desarrollos en la formación docente pretendieron lograr criterios uniformes en la 
enseñanza, se reglamentó el acervo de conocimiento que se consideró, debía mane-
jar el maestro actualizando los contenidos curriculares; en ello se desplazó el discurso 
religioso dando paso a un discurso que incluyó nociones psicológicas, antropológi-
cas, médicas, como herramientas para descifrar las particularidades del proceso de 
enseñanza. (Herrera y Low, 1994, p.19) 

Así, se generalizó, desde principios de los años treinta, una preocupación por la 
formación de maestros normalistas y, particularmente, licenciados, basados en el 
peso que tenía la práctica pedagógica en las escuelas anexas, como requisito básico 
en los dos últimos años de estudios docentes, al tiempo que se le consideró como 
núcleo de formación del nuevo profesor. En la obra ya citada, Mirar la infancia, sus 
autores sostienen que:

Los gobiernos conservadores no se limitaron a constatar y apoyar la modernización 
de la Normal Central de los Hermanos Cristianos. Iniciaron un proceso de laicización 
y estatalización de los saberes modernos y de la pedagogía activa con la introducción 
de reformas en las normales laicas de Tunja y Medellín y la creación, en 1927, del 
Instituto Pedagógico Nacional de Señoritas. Entre 1926 y 1934, estas tres instituciones 
llegaron a concentrar casi la mitad del alumnado normalista. (Sáenz, Saldarriaga y 
Ospina, 1977, p.147)

Hacia 1930, en los momentos en que se iniciaba el periodo de la República Liberal, 
—que se extendiera hasta 1946—, el nuevo régimen se preocupó por la educación; 
en particular, por la capacitación de profesores para el bachillerato o educación 
secundaria. Emergió así la figura del licenciado, especializado en un área disciplinar 
del saber escolar, para desarrollar su labor como normalista superior en los colegios, 
y trabajando desde entonces con adolescentes y jóvenes escolares. Pero el proceso 
no fue simple ni lineal, y en medio de él, se politizó y se polarizó.

Así para esta época aparece una discontinuidad especifica en el proceso de for-
mación de maestros con el surgimiento de las facultades de educación y, luego, con 
la consolidación de la Escuela Normal Superior, el que según el investigador Rafael 
Ríos el saber pedagógico daría una nueva mirada sobre dos objetos: la formación 
profesional del maestro de la enseñanza secundaria y el joven de la secundaria. Las 
facultades de educación desde entonces centrarían su interés en la formación de 
licenciados en educación que se especializan en un saber disciplinar especifico y en 
el estudiante de secundaria o adolescentes escolar. En palabras de Ríos: 

católicos, junto con la Normal Central de los Hermanos Cristianos, formaron hasta los años treinta a la 
gran mayoría de los maestros del país. Durante todo este período se presenta una pugna entre estas 
instituciones privadas y el Estado, que trata de someterlas a los programas oficiales.” (Sáenz et al. 1987, 
II p. 144)



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

108

La pedagogía pestalozziana en Colombia, dejo de ser oficialmente en 1932 el saber 
que regía la formación de los maestros colombianos, con el advenimiento de las fa-
cultades de ciencias de la educación en 1933, las cuales aportarían nuevas verdades 
sobre la enseñanza y la formación de maestros desde la episteme experimental y so-
cial. Sin embargo, la pedagogía pestalozziana siguió coexistiendo en ciertas prácticas 
de enseñanza junto a las ciencias de la educación. (Ríos, 2008, p.37) 

De tal manera, en momentos en que se inicia el periodo de la República Liberal, y 
que se extiende hasta 1946, el nuevo régimen se preocupó de la educación, en par-
ticular, de la capacitación de profesores para el bachillerato o educación secundaria. 
Irrumpe así la figura del licenciado especializado en un área disciplinar del saber es-
colar para desarrollar su labor como normalista superior en los colegios, trabajando 
desde entonces con adolescentes y jóvenes escolares.

En Bogotá, por medio del Decreto 2178 de 1930, el presidente Enrique Olaya 
Herrera autorizó que el Instituto Pedagógico Nacional Femenino abriera un curso 
complementario, que funcionó anualmente, de 1930 a 1935. Luego, el 7 de enero 
de 1932, mediante el Decreto 10, del Ministerio de Educación, se propuso elevar 
las carreras del magisterio, reorganizó las Escuelas Normales, y planteó por primera 
vez, la fundación de una Facultad de Educación —institución que no existía hasta el 
momento—, para formar el profesorado de segunda enseñanza. 

Posteriormente, con el Decreto 301 de 1933, se nacionalizó la Escuela Normal 
de Tunja y se le confirió al curso suplementario el carácter de Facultad de Pedagogía, 
transformándola en Facultad de Educación; todo ello bajo la rectoría de Rafael 
Bernal Jiménez, otra conspicua figura de la pedagogía conservadora-modernizante 
de la primera mitad del siglo XX.38 En 1934, se estableció la Facultad de Ciencias de 
la Educación para mujeres, dependiente del Instituto Pedagógico Nacional. 

Así, los primeros licenciados en Ciencias Pedagógicas, se graduaron después de 
tres años de estudio, en 1936. Al siguiente año, egresaron los primeros licenciados 
en ciencias histórico-geográficas; dos años después, los primeros licenciados en 

38	  Rafael Bernal Jiménez (1898-1974) Humanista, jurista, periodista, sociólogo, filósofo, historiador, crítico 
literario y pedagogo boyacense natural de Paipa, realizó estudios superiores en educación y ciencias hu-
manas y actúo en la política, la diplomacia y la alta dirección en la Unesco, las Universidades y la Facultad 
de Educación. Uno de sus mayores retos fue la formación de maestros para los diversos ciclos de educa-
ción. En su obra educativa fue catedrático, decano y rector en instituciones de educación superior y de 
formación de maestros. Fue el primer decano-fundador de la Facultad de Ciencias de la Educación de la 
Universidad Nacional, la primera que se organizó estructuralmente en Colombia. El doctor Bernal Jimé-
nez fue director de la instrucción pública entre los años 1925 a 1928, secretario del Ministerio de Educa-
ción Nacional; en 1926 diputado a la Asamblea del Departamento de Boyacá, de 1943 a 1947, con el título 
de Enviado Extraordinario y Ministro Plenipotenciario, fue delegado permanente ante la Unesco. Rafael 
Bernal Jiménez escribió varias obras de educación, sociología y humanismo entre las cuales destacamos 
las siguientes: Modernas Orientaciones Penales (1922); El Arbitraje y la Policía Internacional Americana 
publicada en 1932; La Cuestión Social y la Lucha de las Clases (1952);  La Reforma Educativa en Colombia;  
La Educación, he ahí el problema (1949); Dinámica del Cambio Social (1970); Estampas de Educadores 
(1964) Hacia una Democracia Orgánica (1951). Leer más: http://rbj.webnode.es/news/primer-blog/



109

José Francisco Socarras: un educador de educadores

Biología; en 1939, los primeros licenciados en Lingüística y, en 1940, los primeros 
licenciados físico- matemáticos. 

Una vez superada esta etapa inicial, durante el gobierno liberal de Alfonso López 
Pumarejo (1934-1938), se decidió centralizar en una sola Facultad de Educación las 
tres que existían en el país, la cual se convirtió, al principio, en una dependencia de 
la Universidad Nacional.39 El ministro de Educación de entonces, Darío Echandía, 
en 1935, dictó el Decreto 1917, que dispuso unir en una sola las tres facultades que 
venían funcionando: la facultad de educación de Bogotá, la facultad de educación 
de Tunja y el Instituto Pedagógico de Señoritas. Así, el ministro Echandía, se propuso 
crear en Colombia un plantel semejante al que funcionaba en Paris, con el mismo 
nombre de Escuela Normal, convirtiéndose en la primera institución nacional que 
enseñó todas las ciencias puras en sus secciones de: Filología e Idiomas, Ciencias 
Sociales, Ciencias Biológicas y Químicas, y Física y Matemática.

En su etapa inicial, la Escuela Normal Superior se concibió con siete secciones 
de estudio: pedagogía, ciencias históricas y geográficas, filosofía y letras, ciencias 
físico-químicas, biología, matemáticas y, por último, idiomas. Un año después, 
la Ley 39 de 1936, como iniciativa del ministro de Educación, terminó de darle 
fuerza a dicho establecimiento con el nombre de Escuela Normal Superior,40 para 
mantenerla bajo el control directo del gobierno central, prolongando su existencia 
durante dieciséis años.

De tal manera, la Escuela Normal Superior estableció como modelo pedagógico el 
de la Escuela Normal Superior de Paris, creada para la formación de la intelectualidad 
francesa, el de la tradición alemana en las facultades de educación y el de la 
escuela nueva, impulsada por Agustín Nieto Caballero y Rafael Bernal Jiménez, 
dando especial énfasis a la formación científica, y centralizándola en Bogotá, con 
la pretensión de formar profesores con dominio de las disciplinas, con preparación 
pedagógica y didáctica y con la capacidad para contextualizar la enseñanza de 
acuerdo a las característica socioculturales del país.

Por lo demás, el maestro José Francisco Socarrás enfatizó en que el aprendizaje de 
la ciencia se efectuaba mediante procesos intensivos de seminarios de investigación, 

39	  Entre febrero de 1933 y abril de 1934, el gobierno decretó la existencia de tres facultades de educación, 
que fueron suprimidas en el término de un año, para dar paso a la Escuela Normal Superior, fusionando la 
Facultad de Educación de Tunja, la Facultad de Educación, adscrita a la Universidad Nacional, y la Facultad 
de Educación, adscrita al Instituto Pedagógico Nacional para Señoritas.

40	 Desde sus inicios, la Escuela Normal Superior se movió bajo los parámetros del Decreto 1990 de 1933, 
que dio origen a la Facultad de Educación de Bogotá, dependiente de la Universidad Nacional, respon-
sabilizándose de preparar a los directivos de la Escuela Normal; a los profesores para la enseñanza de las 
distintas materias en los establecimientos de secundaria y, particularmente, los directivos de las escuelas 
normales; preparar a los inspectores escolares; propiciar el estudio en cuestiones educativas que afron-
taran los diversos problemas que comprometieran el destino histórico del pueblo colombiano en este 
tema. Desde el principio, se perfiló como una institución de orden universitario, encargada de preparar 
directivos normalistas y profesores para la enseñanza secundaria de la nueva época pedagógica del país.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

110

a través de los cuales se incorporaba una forma particular de didáctica que, a la vez, 
permitía la formación de científicos y la preparación de los profesores de secundaria 
que necesitaba la nación.

La fundación de la Escuela Normal Superior se benefició por la llegada al país 
de un grupo de intelectuales europeos exiliados por la guerra o quienes, por una u 
otra razón, abandonaron Europa y arribaron a Colombia. Esto conllevó, a la vez el 
advenimiento de científicos alemanes y españoles expulsados por el nazismo o el 
franquismo.

Así, por la antigua amistad con el doctor Eduardo Santos, vino a Colombia el no-
table antropólogo Paul Rivet (1876-1958) quien, en coordinación con el presidente, 
creó el Instituto Etnológico, anexo a la Escuela Normal Superior. A esta iniciativa 
se debe el nacimiento de la antropología en Colombia. Paul Rivet, como antropó-
logo, fue el creador de la teoría oceánica o multirracial, según la cual la población 
indígena americana es el resultado de migraciones procedentes de Asia, Australia, 
Polinesia y Melanesia.

Mientras estas decisiones políticas ocurrían, el maestro José Francisco Socarrás 
pasó de la dirección de la educación secundaria, a la dirección de la Escuela Normal 
Superior, en 1937, entidad encargada en aquel gobierno, de formar los profesores 
para los colegios de enseñanza secundaria del país entero y de preparar técnicos 
verdaderos en el arte de enseñar a los colombianos. 

José Francisco Socarrás, desde el comienzo, concibió a esta insigne institución 
como un templo académico de exigente cultura, donde se cultivaron las ciencias 
lingüísticas, la antropología, la etnología, la sociología, la historia y el pensamiento 
filosófico. Además de la matemática y las ciencias naturales.

Desde entonces, el maestro Socarrás fue uno de los hombres que más discípulos 
tuvo en el país, no solo de nombre, sino que funcionalmente trabajó de manera 
intensa en las academias colombianas de Medicina, en la de Lengua y en la de His-
toria. Además de su incondicional compromiso con la psiquiatría y el psicoanálisis. 
En sus propias palabras, se puede ilustrar la época:

Yo sucedí a Tobón a principios de 1937 y permanecí en el cargo hasta 1944. Recibí 
la Escuela con las secciones de Pedagogía e Historia y me correspondió reorganizar 
estas y abrir la de Filología e Idiomas, Biología y Química, y Física y Matemática… 
Yo participé en la elaboración de los currículos de la Escuela Normal expedidos en 
1936 y 1938. En ella tomamos parte: el ministro de Educación, Darío Echandía y José 
Joaquín Castro Martínez. Don Agustín Nieto Caballero, Director de Enseñanza Nor-
malista, Aurelio Tobón, rector de la Escuela Normal. Karsen, como asesor y yo como 
Director Nacional de Enseñanza Secundaria y, luego, como rector de la Escuela. Pri-
meramente, había que reducir las especialidades científicas de siete, según Decreto 
1990 de 1933, a seis, incluyendo dos nuevas, así: 1) Ciencias Sociales; 2) Filología e 
idiomas; 3) Ciencias biológicas y químicas; 4) Física y Matemática; 5) Bellas artes 6) 
Industrial. (Socarrás, 1987, p.29) 



111

José Francisco Socarras: un educador de educadores

Desde el momento en que la Escuela Normal Superior fue orientada por José Francis-
co Socarrás, se vivió la primera restructuración de los programas. En este proceso, el 
problema de la pedagogía fue pensado desde las prácticas de enseñanza propias del 
saber de cada disciplina en la que se especializaba el licenciado. Así, el saber ense-
ñar su disciplina con base en el peso que tenía la investigación, se constituyó en un 
lineamiento a seguir: era el licenciado que dominaba su disciplina y se preocupaba 
por la investigación de la misma; es decir, el más idóneo para ejercer su enseñanza.

La anterior reforma se realizó, claro está, sin descuidar el peso que tenía la prác-
tica pedagógica, punto en el que se fortaleció dicha institución en su administración. 
En el marco de esta restructuración, la pedagogía como especialidad aparte, quedó 
suprimida. En palabras del profesor Socarrás, la razón fue que:

La pedagogía en sí no es una ciencia sino un conjunto de métodos y técnicas para es-
timular el desarrollo físico e intelectual de niños y jóvenes, impartirles conocimiento y 
facilitarles la adquisición de los mismos…, estuvimos de acuerdo en que el pedagogo 
requiere dominar una ciencia cualquiera a fin de que reconozca y se familiarice con 
el método científico. Rechazamos que fuera la psicología, por considerar que ella no 
presenta todavía la estructura y solidez de las ciencias sociales o de las biológicas, la 
química, la física y las matemáticas. También nos abstuvimos a que el pedagogo a se-
cas tiene entre nosotros un campo reducido de acción como profesor. En consecuen-
cia, concluimos que la pedagogía, la psicología, la práctica pedagógica, debían ser 
obligatorias en todas las secciones, en vista de formar no solo profesores especialistas 
sino también buenos maestros, o sea como expertos en pedagogía con el dominio de 
una rama científica determinada. (Socarrás, 1987, p.33).

Como se observa, todas las licenciaturas que ofrecía la Escuela Normal Superior fue-
ron pensadas de manera integral, incluyendo en su currículo, asignaturas como peda-
gogía, que fue dictada durante varios periodos por Agustín Nieto Caballero; la asigna-
tura de psicología, que fue dictada por el mismo José Francisco Socarrás, y la práctica 
pedagógica, que se realizaba por parte de los estudiantes en los dos últimos años de 
formación en el Colegio Nicolás Esguerra, institución que fue creada para este fin. La 
práctica pedagógica estaba a cargo de un director de grupo de la Escuela Normal, 
quien, a la vez, era director de práctica pedagógica en el Instituto Nicolás Esguerra. 
El mismo historiador, Jaime Jaramillo Uribe (1917-2015), en su época de estudiante 
de la Escuela Normal, fue practicante y, luego, en los años cincuenta, coordinador 
de práctica pedagógica en la Universidad Nacional de Colombia, además de mane-
jar la asignatura de pedagogía.41 Los programas de casi la totalidad de asignaturas 
fueron elaborados con el criterio de que debían servir como guía de trabajo y no de 
pautas para aprender lecciones de memoria, particularmente, en lo que respecta a la   

41	 Producto de sus experiencias pedagógicas, ya como estudiante de la Escuela Normal Superior, ya como 
coordinador de práctica, ya como maestro, Jaime Jaramillo Uribe publicó en 1970 el libro: Historia de 
la Pedagogía como Historia de la Cultura, que recogía sus clases de Historia de la pedagogía dictadas en 
1952, en la Facultad de Filosofía y letras de la Universidad Nacional de Colombia. 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

112

enseñanza de las ciencias naturales, impartiéndose el método por problemas, así se 
tratase de aprendizaje de la teoría científica o del trabajo de los laboratorios.

El maestro Socarras como educador que representa una época, en la que co-
menzó a predominar las ideas pedagógicas de la nueva escuela o escuela activa, en 
lo que respecta a la formación de docentes optó más por un enfoque sociocultural 
(Herrera, 1999). Mediante el cual se reconocía que parte del atraso intelectual del 
país se debía a la falta de oportunidad de la población de tener acceso a la cultura y 
a la educación, concebidas como la base de la estructura democrática de la nación. 
Desde su perspectiva liberal el acceso a la educación y a la cultura debía ser garanti-
zado por el Estado de manera democrática e incluyente42. Al prestar atención bajo su 
administración todas las Licenciaturas que ofreció la Escuela Normal Superior fueron 
pensadas de manera integral incluyendo en su currículo asignaturas como pedago-
gía, psicología y la práctica pedagógica que se realizaba por parte de los estudiantes 
en los dos últimos años de formación en el Colegio Nicolás Esguerra, institución que 
fue creada para para este fin.

Ahora bien, al lado de esta cara brillante del proceso, se debe relatar también 
su lado oscuro, desde el punto de vista del oficio de maestro y de su saber. Esto 
puede resumirse en dos puntos: uno, el de la partidización y polarización de los 
debates educativos y de la formación de maestros; y el otro, el del desplazamiento 
de la pedagogía como ciencia y arte de la enseñanza, a una condición de técnicas y 
procedimientos para la enseñanza de las disciplinas escolares específicas. Sobre lo 
primero, los autores de Mirar la infancia son contundentes:

A raíz de la vocación partidista y hegemónica de la República Liberal, desde 1935 
la educación pública entra de manera mucho más clara en el campo de las pugnas 
partidistas y de los conflictos entre Estado e Iglesia. Como hemos visto, si hasta 1935 
el problema educativo era abordado, a nivel discursivo, como un tema nacional y 
suprapartidista por parte de los gobiernos y los intelectuales reformistas, durante el 
mandato de López se enuncia una política educativa claramente partidista en la que 
se diluyen las fronteras entre los fines educativos del Estado y los del liberalismo, la 
cual marcaría el tono de los debates sobre la educación hasta 1946. Las discusiones 
conceptuales sobre la pedagogía dan paso a su politización, a partir de la identifica-
ción estratégica y maniquea, por parte de los funcionarios estatales, de la pedagogía 
activa con el liberalismo y de la escuela tradicional con el conservatismo y las congre-
gaciones católicas. (Sáenz, Saldarriaga y Ospina, 1977, pp.271-272) 

Hasta 1935 hubo un consenso entre los conservadores y liberales sobre la necesi-
dad de reformas pedagógicas en dirección de la Escuela Activa, e intelectuales de 

42	Martha Cecilia Herrera cuando habla en sus investigaciones de José Francisco Socarras, lo ubica como un 
educador del enfoque sociocultural y de un perfil “escolanivista. De tal manera, el “escolanovismo” le da 
mucho más peso al carácter social y cultural de la pedagogía y del proceso educativo que a los argumen-
tos biológicos y moralistas de la pedagogía tradicional de finales del siglo XIX e inicios del XX.



113

José Francisco Socarras: un educador de educadores

signo político contrapuesto como Bernal Jiménez y Nieto Caballero participaban en 
las mismas Facultades de Educación, escribían en las mismas revistas (Revista Edu-
cación) y dictaban juntos los famosos Cursos de Información para maestros en las 
tres grandes Normales antes de su centralización en la Normal Superior. A partir de 
1935, en una Conferencia de Directores Departamentales de Educación Pública, el 
ambiente cambió, y el partido liberal se apropió de “las reformas activas”;

[…] para Joaquín Vallejo, Director de Educación Pública de Antioquia, la obra de re-
forma de la escuela sería un logro eminentemente liberal. Siguiendo los planteamien-
tos de Luis López de Mesa en su obra De cómo se ha formado la nación colombiana, 
Vallejo propone una estrecha relación entre la filosofía, la política dominante y el 
criterio aplicado a la educación. Así, los periodos de Hegemonía Conservadora esta-
rían marcados por la especulación, la metafísica y la teología. En lo pedagógico, el 
conservatismo sería equiparable a la férula, el aprendizaje por memoria y el prejuicio 
de considerar al niño un adulto pequeño, con iguales pasiones, voliciones, apetitos 
y necesidades. El liberalismo, por su parte, sería el representante de la filosofía y la 
pedagogía modernas de William James, John Dewey, Bergson, Keyserling, Spengler y 
Ortega y Gasset. (Sáenz, Saldarriaga y Ospina, 1977, p.272)

Pedagogos como Nieto Caballero rechazaron la politización, pero otros, José Fran-
cisco Socarrás entre ellos, agudizaron el conflicto: 

Este nuevo discurso, que ligaba el debate educativo a la lucha por el poder político, 
se convirtió en el telón de fondo de la Conferencia de Directores Departamentales 
de Educación Pública de 1935. En la discusión sobre la propuesta gubernamental de 
escalafonar el magisterio, el liberal José Francisco Socarrás propuso privilegiar a los 
liberales en la contratación de maestros y en el otorgamiento de becas, argumentando 
que la mayoría de los maestros oficiales eran conservadores. (Sáenz, Saldarriaga y 
Ospina, 1977, p.272) 

Un poco en descargo de Socarrás, hay que citar en contrapartida el testimonio de 
uno de sus alumnos —y luego colega— en la Escuela Normal Superior, el eminente 
historiador Jaime Jaramillo Uribe:

Durante los años del gobierno de Eduardo Santos (1938-1942), la Escuela era blanco 
permanente de los ataques de la opinión conservadora. Y no solo la Escuela sino la 
política educativa del gobierno. Los embates no procedían únicamente de la prensa y 
de los jefes del conservatismo, sino también de ciertos sectores liberales. En El Tiem-
po, sobre todo en la columna de Enrique Santos Montejo “Calibán”, se la acusaba de 
ser foco de la difusión del marxismo. En el Senado de la República, el “leopardo” Au-
gusto Ramírez Moreno atacaba la coeducación que había comenzado a practicarse 
en la Universidad Nacional y en la Normal, afirmando que conducía a la prostitución 
de la mujer colombiana. La mayor hostilidad se dirigía contra los profesores extranje-
ros, especialmente contra los “españoles rojos”, contra el rector Socarrás y contra mí 
[…] sí había en la Escuela, entre el estudiantado, una combativa oposición al fascismo 
y al franquismo y una fuerte admiración por la Unión Soviética […] Pero ni la Escuela 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

114

como institución, ni sus directivas, comenzando por el director Socarrás, hacían el 
menor gesto de presión, o algo parecido a la propaganda política o a la discrimina-
ción partidista. En realidad, buena parte del profesorado era conservador, comenzan-
do por el secretario general, el venerable señor Medrano. (Jaramillo, 2007, p.47)

Por otra parte, también fue el mismo Socarrás, como representante de la intelectuali-
dad científica asentada en la Escuela Normal Superior, quien enunció la tesis que, ya 
vimos, era consenso entre estos altos letrados: “La pedagogía en sí no es una ciencia 
sino un conjunto de métodos y técnicas para estimular el desarrollo físico e intelec-
tual de niños y jóvenes, impartirles conocimiento y facilitarles la adquisición de los 
mismos…” Esta fue la tesis que selló el destino de las Facultades de Educación: la 
subordinación de “lo pedagógico” a las lógicas de las disciplinas consideradas como 
científicas. Uno de los estudiosos actuales de ese proceso, Rafael Ríos, sostiene que:

De esta manera, en la Escuela Normal Superior la enseñanza y la pedagogía se dis-
persaron en un conjunto de saberes psicológicos y sociológicos, y también de las 
ciencias naturales (química, física), estableciendo ampliar diferencias y una tensión 
entre conocimientos pedagógicos y conocimientos disciplinarios. La configuración 
de esta tensión la podemos comprobar con Socarrás, quien afirmaba: Estuvimos de 
acuerdo en que el pedagogo requiere dominar una ciencia cualquiera a fin de que 
conozca y se familiarice con el método científico. […] La pedagogía, la psicología y la 
práctica pedagógica debían ser obligatorias en todas las secciones, en vista de formar 
no solo profesores especialistas, sino también buenos maestros, o sea como expertos 
en pedagogía con el dominio de una rama científica determinada. (Socarrás, 1987, 
p.33, citado en Ríos, 2008, p.130) 

En honor de Socarrás, hay que abonarle que él concebía aún un equilibrio entre las 
ciencias y los conocimientos pedagógicos teóricos y prácticos, pero la estructura 
misma de las Facultades, organizadas alrededor de 5 o 7 áreas disciplinares, iría 
haciendo casi imposible la conservación de tal ponderación. De igual modo, las 
disciplinas se institucionalizaron en varios institutos “satélites” al Ministerio de Edu-
cación, como el Instituto Etnológico Nacional, el Instituto Indigenista Colombiano, el 
Instituto de Psicología Experimental y el Instituto Caro y Cuervo, y que fueron funda-
mentales para el despegue de las ciencias experimentales y sociales en el país. Y esta 
polarización política se explica por la abarcante presión de la Iglesia católica y las 
congregaciones docentes por el control de los saberes y de las instituciones de for-
mación de maestros, y por tanto explica la radicalización liberal de una institución 
como la Escuela Normal Superior, y de un rector emblemático de ella, José Francisco 
Socarrás. Tristemente, el tiempo le daría la razón al profesor Socarrás, cuando el 
triunfo político de las fuerzas derechistas lideradas por Laureano Gómez en 1946, 
disolvería, en 1951, la Escuela Normal Superior, en dos Normales mucho más tradi-
cionales y separadas entre hombres y mujeres, y geográficamente deslocalizadas; la 
femenina en Bogotá y la masculina en Tunja.



115

José Francisco Socarras: un educador de educadores

El Instituto Nicolás Esguerra: pedagogía y práctica docente
La Escuela Normal Superior abrió desde 1937 un colegio de bachillerato, que co-
menzó muy modestamente y que, por medio del Decreto 12 de 1938, le dio el 
nombre de Instituto Nicolás Esguerra, medida que tomó el ministro de Educación, 
Germán Arciniegas, por solicitud de profesor José Francisco Socarrás, para darle 
cumplimiento a lo dispuesto en el Decreto 1990 de 1933. 

Así, al poco andar, el establecimiento tenía los seis años reglamentarios, y de 57 
alumnos en 1938, la población escolar había pasado a 562, en 1944. De tal manera, 
funcionó como departamento de la Normal, hasta 1952, cuando se convirtió en enti-
dad independiente. Fue en el Colegio Nicolás Esguerra, donde se retomó el tema de la 
pedagogía y la práctica pedagógica para situarlas en un contexto específico. En el mar-
co de esta experiencia, el profesor José Francisco Socarrás dio a conocer lo siguiente:

A raíz de mi ingreso al establecimiento, y por deseo expreso del Ministerio, se ensayó 
con los alumnos de primer año el método de proyectos de John Dewey. Los resultados 
fueron poco satisfactorios, debido a la falta de preparación pedagógica de los profe-
sores y, en especial, a la carencia de recursos materiales. Sin embargo, la experiencia 
no fue baldía del todo porque sirvió para mostrar en qué medida es posible reformar 
el sistema pasivo, tradicional en nuestros planteles, por medio de seminarios, inves-
tigaciones individuales, lecturas colaterales, fichas bibliográficas, resúmenes orales 
y escritos de libros y lecciones, prácticas de laboratorio, estudios sobre el terreno, 
etc. Que desde entonces se convirtieron en medios habituales de la enseñanza en la 
Normal. (Socarrás, 1987, p.40)

Como se puede ver, la Escuela Normal Superior, en términos pedagógicos en 
sus primeros años, buscó sustentarse en los preceptos del pedagogo, psicólogo y 
filósofo, John Dewey (1859-1952), quien representaba la escuela progresiva nortea-
mericana. De hecho, de su obra, se rescata el peso que tiene el concepto de inves-
tigación en la escuela, con el fin de pensar el proceso formativo de los estudiantes. 
La escuela, desde su perspectiva, debía promover la indagación de las situaciones 
problemáticas, sin temor a la incertidumbre y a la duda. Desde su perspectiva, el 
método educativo debe derivarse del método científico, con todas las adaptaciones 
que sean necesarias.

El método educativo de John Dewey, denominado método del problema, consis-
te en un proceso secuenciado, a través del cual se plantea el aprendizaje como una 
actividad de investigación, llevada a cabo por grupos de alumnos bajo la tutela y 
orientación de un educador. Dicha propuesta consta de cinco momentos:

En primer lugar, se parte de alguna experiencia actual y real del estudiante, en el ám-
bito de su vida familiar o comunitaria.

Segundo, la identificación de algún problema o dificultad suscitada a partir de esta 
experiencia, es decir, un obstáculo sobre el cual se debe aprender para intentar estu-
diarlo y salvarlo.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

116

Tercero, la inspección de datos disponibles, así como la búsqueda de soluciones, 
etapa en la que los materiales escogidos y trabajados se convierten en parte del pro-
grama escolar.

Cuarto, la formulación de las hipótesis de solución, que funciona como idea condu-
cente para solucionar el problema planteado.

Quinto, la comprobación de las hipótesis por acción, pues de acuerdo con el enfoque 
pragmatista, la práctica es la prueba del valor de la reflexión hecha por el educando 
con el objetivo de resolver el problema. (Dewey, 1989, pp.111-120) 

Sin duda, a pesar de las reestructuraciones del programa que se vivieron en la Escue-
la Normal Superior a lo largo de estos años, el concepto de la investigación en la es-
cuela, el resolver problemas, el plantear hipótesis, la experimentación y verificación 
constante de postulados, fomentó un espíritu hacia la investigación formativa. Los 
estudiantes de la Normal se formaron bajo la experiencia misma de investigaciones 
individuales y colectivas, salidas de campo y estudios sobre el terreno, lecturas, 
fichas bibliográficas, resúmenes orales y escritos de libros y lecciones, prácticas de 
laboratorio que, según Socarrás, se convirtieron en medios habituales de la enseñan-
za en la institución.

Como lo dio a conocer José Francisco Socarrás, la Escuela Normal Superior, bajo su 
dirección, buscó cumplir con una serie de postulados educativos para la época, con 
el fin de formar de manera integral Licenciados que manejaran su disciplina y se reali-
zaran en la práctica pedagógica. Se abrió así, el Instituto Nicolás Esguerra. En su pre-
ocupación por una formación integral de Licenciados durante los años 1938 y 1939, 
volvió a funcionar el Curso de formación pedagógica con escuelas primarias anexas, 
una para niñas y otra para varones, en las cuales practicaban los alumnos del curso. 

La iniciativa de retomar el Curso de formación pedagógica, tenía como finalidad 
formar directores de escuelas y grupos escolares, así como el estudio de los planes 
de educación para la enseñanza primaria. Su currículo era el siguiente: 1) Ciencias 
naturales: nociones de botánica, zoología, anatomía y fisiología humana, química 
y física; 2) Ciencias sociales: geografía, historia y educación cívica; 3) Ciencias pe-
dagógicas: pedagogía sistemática, psicología, higiene escolar y prácticas metodoló-
gicas; 4) artes: solfeos y coros escolares, teatro infantil, dibujo y trabajos manuales. 

Para José Francisco Socarrás, el Colegio Nicolás Esguerra, en su etapa de Instituto, 
tenía una doble finalidad: en primer lugar: facilitaba a los jóvenes que carecían de 
recursos el acceso a la enseñanza secundaria y, en segundo lugar, se constituyó en 
un laboratorio metodológico, en el que adquirían formación práctica los estudiantes 
de la Normal, quienes respondían por la totalidad de la enseñanza durante los cua-
tro primeros años, y de algunas clases en quinto y sexto curso. De tal manera:

Los directores de grupo del Nicolás Esguerra son al mismo tiempo directores de prác-
tica de la Normal, con la cual se ha logrado un control bastante bueno de la ense-



117

José Francisco Socarras: un educador de educadores

ñanza impartida por los estudiantes. A pesar de que se trata de un establecimiento 
con profesores que apenas son practicantes, se puede afirmar que los resultados han 
sido halagüeños. No ha sido fácil la tarea debido a que no existía en el país tradición 
alguna sobre esta clase de instituciones. (Socarrás, 1987, p.38) 

El peso que tenía la práctica pedagógica en el proceso de formación de Licenciados 
se evidenciaba en los títulos que otorgó la Escuela Normal Superior, en los grados 
académicos de licenciado y doctor en Ciencias de la Educación. 

Para ser licenciado se exigía haber cursado y aprobado todas las materias de la 
especialización, haber obtenido una calificación no menor a cuatro en la práctica 
pedagógica, y haber demostrado buena conducta. El título de doctor se otorgaba a 
aquellos que eran licenciados, que habían ejercido enseñanza mínimo dos años y 
presentaban una tesis apoyada en una investigación científica original. (Ríos, 2008, 
p.89)

Además del Nicolás Esguerra como principal escenario para la práctica docente 
o práctica pedagógica, se estableció el Instituto de Psicología Experimental, el cual 
funcionó dividido en tres secciones: antropología, fisiología y psicotecnia. Por otra 
parte, en el Instituto de Psicología se evaluaba a los alumnos de la escuela anexa del 
curso de Información y del Instituto Nicolás Esquerra, cuyos grupos se organizaron 
de acuerdo con el resultado intelectual de los estudiantes.

La Escuela Normal Superior, desde 1941, colaboró con el Ministerio de Educación, 
en el estudio, preparación de planes, programas, métodos, organización e inspección 
de la enseñanza secundaria en el país, en el que la formación en la disciplina especí-
fica y su relación en la formación de licenciados con la psicología, la pedagogía y la 
práctica pedagógica, se debía mantener como una preocupación latente.

Se puede decir que, desde los años cuarenta del siglo pasado, surgió la tensión 
entre las licenciaturas puras, dedicadas en todo y por todo al conocimiento y el 
manejo científico de una rama del saber: química, biología, física, matemática, filo-
sofía, geografía e historia, entre otras, frente a un tipo de licenciatura mixta en edu-
cación, que buscaba un equilibrio con el saber específico, pensando las necesidades 
de la enseñanza para el nivel medio o de educación secundaria (Restrepo, 1982).

Así, a lo largo de la segunda mitad del siglo XX, las tensiones se han resuelto a 
favor de una o de otra posición, tensión paradójica en la que entra también juego el 
peso que debe tener la formación práctica o lo que se denomina la práctica pedagó-
gica en cada una de las licenciaturas y facultades de educación del país.

Sobre sus conceptos de infancia
Una de las más claras disertaciones sobre los temas de infancia la evidenciamos en 
1944, cuando en compañía del profesor de pedagogía de la Escuela Normal Supe-
rior, el señor Lisandro Medrano, publicaron el texto Anatomía fisiológica e higiene. 
Cartilla guía para maestros, que abordaba la anatomía, la fisiología e higiene del 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

118

pueblo colombiano. Según este texto, la higienización del país no podría lograrse 
sin que la totalidad de los habitantes modificasen sustancialmente sus costumbres, 
buscando que la población enferma no afectase a la que se encontraba sana, todo 
por falta de higiene en sus prácticas cotidianas. Inicialmente, todo apuntaba a ge-
nerar buenos hábitos de higiene en los niños, iniciativa en la que se necesitaba la 
colaboración directa de la familia. 

Para Socarrás y Medrano, las costumbres familiares tenían fuerza de ley pues los 
padres estaban rodeados de prestigio, respeto, consideración y temor. En realidad, se 
trataba de llegar a la intervención y gobierno de las familias a través de la centralidad 
que la pedagogía le daba al “niño”. Así, para lograr influir en la familia con relación 
a las prácticas de higiene, existían dos caminos: 

El uno de carácter colectivo, valiéndose de las organizaciones de padres y maestros, 
los patronatos y las festividades escolares, en fin, de todas las reuniones que tengan 
lugar en la escuela y que es menester aprovechar con discreción para insistir sobre 
temas de higiene. El otro es todavía más eficaz, y consiste en visitar a las familias 
de los escolares y ganarse su confianza, empleando entonces el recurso del consejo 
cariñoso. Merece, así mismo, tenerse en cuenta la propia actividad de los niños, a 
quienes debe instruirse para que se conviertan en vehículo de educación entre la 
escuela y el hogar y lleven a sus casas la inquietud por estos problemas. (Socarrás y 
Medrano, 1944, p.7)

Para Socarrás y Medrano, en estas campañas de higiene escolar trabajadas con los 
niños, cuando se hablaba del cuerpo humano, era necesario que los alumnos fue-
ran viendo y tocando partes de órganos que el maestro mencionase, siempre que 
fueran visibles y palpables. Para el conocimiento de aquellas partes cuya situación 
impedía la observación, se apelaría a partes u órganos similares de animales. Lo 
importante era posibilitar la observación directa y la interacción del grupo. Al tratar 
de accidentes y enfermedades, se tomaría como punto de partida los casos ocurri-
dos en clase.

En este sentido, los niños que habían sufrido accidentes y epidemias desencade-
nadas en el pueblo o localidad, brindaban un excelente material para enseñanzas 
útiles. Por ejemplo, al indagar el tema de los catarros y resfríos, en la mayoría de 
los casos era posible encontrar una relación entre la enfermedad y el descuido del 
sujeto; por ejemplo, se desnudó a la intemperie, se bañó inmediatamente después de 
un ejercicio fuerte, salió acalorado a un espacio abierto o estuvo expuesto a vientos 
fríos. En caso de haberse presentado epidemias, se debía reflexionar con el grupo 
aspectos como los cambios de estación, caracterizados por el descenso de la tempe-
ratura o la predominancia de los vientos fuertes o fríos. 

Para este par de profesores, la enseñanza de la higiene en los años cuarenta del 
siglo XX, radicaba en la formación de una conciencia sanitaria, lo que implicaba una 
labor directa del maestro con los niños, influyendo de paso en los padres de familia. 



119

José Francisco Socarras: un educador de educadores

Dichas campañas de higiene, además de suministrar conocimientos a las familias 
colombianas, debían crear hábitos, como el aseo personal y el baño diario.

Así, el discurso de la higiene, en el fondo, tenía como objetivo una serie de polí-
ticas que buscaban garantizar la salud de la población por medio de la prevención 
y el aseo. De hecho, la pedagogización de la higiene tenía como instrumento de 
difusión e incidencia al niño mismo. En consecuencia, Socarrás y Medrano insistían, 
necesariamente,

en que es de suma importancia suministrar la enseñanza sobre una base de hechos 
concretos: casos, observaciones, recuerdos. Claro está que habrá accidentes o en-
fermedades desconocidos de los niños, que no se prestan a la observación directa. 
Entonces, y solo entonces se echará mano de cuentos, anécdotas, dibujos y pinturas, 
que suplirán en alguna forma dicha observación. (Socarrás y Medrano, 1944, p.9)

Las lecciones de higiene que se impartiría a los niños, para los años cuarenta del 
siglo XX, se debían dar en forma de diálogos cortos y sencillos, sin abandonar jamás 
las normas de una conversación familiar, tanto en su tono como en su forma y con-
tenido. No se debía olvidar que, más que el aprendizaje de datos y prescripciones, 
era necesario formar hábitos higiénicos, haciéndose indispensable vigilar en todo 
momento el cumplimiento de las normas sanitarias individuales y colectivas, ense-
ñando prácticamente todo de cuanto ello se prestase; por ejemplo, la manera correc-
ta de sentarse, manejo de cubiertos, formas de masticar y de consumir los alimentos.

Así, diariamente el maestro pasaría revista del aseo, a mañana y tarde, y se apro-
vecharía toda ocasión que se presentase para corregir defectos, vicios y descuidos, 
con el interés de crear y afianzar buenas costumbres.

De tal modo, José Francisco Socarrás, como psiquiatra y psicoanalista, se preo-
cupó por la salud mental del pueblo colombiano, estableciendo como principal eje 
la educación al niño, desde su tierna edad, desde su pre-escolaridad. Luego, a me-
diados de los años setenta, cuando se discutía la educación preescolar como parte 
de la educación formal, por medio de un artículo, se abogó por la promoción de los 
centros preescolares en beneficio de la salud mental de los colombianos. 

El maestro Socarrás recordaría lo siguiente:

En este sentido, ya desde la segunda mitad del siglo XIX se buscaba aprovechar la 
tierna edad de los niños para la formación del carácter, previniendo y corrigiendo los 
juicios que la ignorancia, el descuido o la indulgencia de las familias y el contacto 
diario con los criados hacía inherente en la educación doméstica. El rendimiento es-
colar hizo hincapié en el juego. El ejemplo de las narraciones e historias que fijan la 
atención y las “lecciones de las cosas” dirigida a la acción escolar y al desarrollo ge-
neral de la inteligencia de los niños. De modo que, lo importante eran los constantes 
ejercicios para infundir en los alumnos hábitos de orden, silencio, atención, disciplina 
y sumisión voluntaria. En cuanto a la instrucción propiamente dicha no pasaría de dos 
a tres horas diariamente, pero nunca se prolongará ningún ejercicio por más de quin-



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

120

ce minutos a fin de que los niños no se cansen ni se fastidien... Además, el servicio se 
creó en todas las clases sociales, los niños pobres eran admitidos gratuitamente y los 
pertenecientes a familias acomodadas debían pagar a la directora la remuneración. 
Las directoras debían visitar los hogares de los niños y hablar con los padres acerca 
del carácter, conducta, defectos y faltas que merecieran atención especial. (Socarrás, 
1975, p.5A)

Para el maestro José Francisco Socarrás, los temas de infancia y las preocupaciones 
en torno al niño, eran consustanciales a la intervención de la población en términos 
de las prácticas de higiene, escolarización, educación y salud mental. Por otro lado, 
desde su perspectiva en las prácticas de socialización, se debía pensar de manera 
prioritaria en el juego como actividad consustancial a la experiencia infantil. En este 
sentido, aclaraba, ya desde finales de los años sesenta, que era desde el juego como 
una actividad propia del niño, que este se constituía como un sujeto sano. De tal 
manera, la sociedad colombiana debía valorar la necesidad de educar,

de acostumbrar a los niños a sacar una formación constructiva de los juegos, en lo 
que les corresponde un papel muy importante a los padres, orientando sus tendencias 
agresivas. Los padres deben atender al niño a través del juego, que es la actividad 
propia de la infancia y entender que el niño juega porque es un niño, y no es un niño 
porque juega y, que con el juego se convierte en adulto. (Socarrás, 1969)

El juego se convirtió, para la infancia, en una actividad importante, tan importante 
como el trabajo en la vida adulta. Años después, en su conferencia sobre “El de-
sarrollo motor del niño”, terminaría de aclarar que era muy importante saber si un 
niño evolucionaba correctamente, manifestando que uno de los únicos parámetros 
de medida objetiva, hacia los tres o cuatro primeros años de vida, era ante todo el 
desarrollo motriz del niño, que se expresaba a través del desarrollo de sus músculos 
y el desarrollo de su motricidad. Así, para Socarrás, el niño necesitaba libertad de 
movimiento que se expresaba a través de los músculos. De tal manera,

el niño necesita desenvolverse a través de sus músculos, encontrar coordinación, en-
contrar inhibición de impulso, hallar los medios propicios para expresar una serie de 
elementos emocionales. (Socarrás, 1994, p.235)

Para Socarrás, como psiquiatra, en las personas neuróticas era muy frecuente la ten-
sión muscular, porque no aprendían en la infancia a hacer relajación muscular. El 
neurótico era propenso a dolores musculares; de allí la importancia de valorar la 
relajación emocional como elemento creador en los niños; así, la educación física 
contaba con vital importancia en el proceso educativo de las nuevas generaciones.

Desde su opinión, al país había que quitarle el sentimiento de inferioridad y de 
menosprecio por la actividad física. La actividad física se constituía en la base funda-
mental de la actividad intelectual; la actividad física permitía un desarrollo saludable 
de las personas.



121

José Francisco Socarras: un educador de educadores

Por otro lado, al abordar la teoría del juego, se debía tener en cuenta una serie 
de aportes teóricos provenientes de la paidología y el psicoanálisis. De tal manera, 
el norteamericano Stanley Hall (1846-1924), había aclarado, a comienzos del si-
glo XX, que el juego servía como actividad preparatoria para las actividades de la 
vida. Al observar a los animales, se evidenciaba que el juego les permitía desarro-
llar destrezas que eran fundamentales para desenvolverse en su etapa adulta: algo 
similar ocurría con el niño. No obstante, para Socarrás, esa teoría mostraba algunas 
insuficiencias, pues un importante número de juegos no propiamente preparaban 
para la vida adulta. Sin embargo, era allí donde intervenía la teoría psicoanalítica, 
explicando un nuevo sentido o una nueva dimensión del juego, sosteniendo que el 
juego sirve también para satisfacer deseos que no se pueden efectuar en la vida real. 
En sus palabras:

Evidentemente, si observamos especialmente muchos juegos infantiles nos damos 
cuenta de que no se trata de actividades preparatorias y que deben tener un sentido 
más profundo, por ejemplo, cuando el niño juega a actividades como la de matar, la 
de enterrar, la de hacer sacrificios; allí no está jugando una actividad preparatoria por-
que realmente de la humanidad se ha eliminado la facultad de matar y no tiene por 
qué prepararse para matar, o para enterrar seres vivos… Mediante este tipo de juegos 
el niño está satisfaciendo deseos que no puede satisfacer dentro de la realidad, están 
prohibidos o no prohibidos, pero pueden ser vergonzosos, como cuando se juega a 
chupar tetero. (Socarrás, 1994, p.237) 

Desde la perspectiva psicoanalítica, el juego toma otra explicación en la que se 
puede pasar del deseo al acto, sin ningún cuestionamiento de carácter social. Así 
mismo, el chiste es otra forma de juego. Se pueden satisfacer deseos bromeando, 
diciendo cosas que no se pueden decir en serio. Así, se puede satisfacer como adulto 
un deseo bromeando y también jugando.

Por lo general, los deseos inmediatos que puedo satisfacer por medio del juego, 
son especialmente los deseos agresivos, los deseos de dominio sobre los demás, ma-
nifestando mi superioridad, controlando así mi agresividad, deseos de combatividad, 
y si sale triunfante ese deseo, ya queda satisfecho.

Por otro lado, desde la perspectiva de la escuela, el juego combativo es una 
expresión de progreso y de evolución de la especie humana. Desde la perspectiva 
biológica darwinista, en este proceso, la combatividad y la agresividad estuvieron 
implícitos en la lucha por el alimento, en la lucha por la ostentación, en la lucha por 
el dominio de la hembra, en la lucha por la vivienda, en la lucha por el abrigo. En 
general, en la lucha con la naturaleza y con todos los seres vivos, que podía excluir 
al ser humano de la posesión o el dominio de un ambiente determinado. 

En toda esta actividad, el hombre está empleando esa lucha que le es innata, 
la cual, en el contexto escolar, se expresa en una actividad en particular, el depor-
te, siendo el que más se presta para mostrar tendencias agresivas y combativas sin   



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

122

generar daño, sino al contrario, beneficios. De tal manera, el deporte para Socarrás, 
como actividad motriz fomentada desde la niñez, es importante, pues 

Si no les puedo dar salida de ninguna manera a tales deseos, esos impulsos quedarán 
en mí y yo seré tanto más conflictivo en mis relaciones intrapersonales, cuanto que no 
le puedo dar salida a esta serie de tendencias que están dentro de mí y que pueden 
convertirse en tendencias colectivas en relación con la sociedad y con el medio en 
que se actúa. (Socarrás, 1994 p.237)

En esta dirección, según José Francisco Socarrás, se debía luchar mucho para que 
la actividad motriz del niño, el juego y el deporte, llenaran a cabalidad esa función 
que en lenguaje psicoanalítico se denominaba “catarsis”, que en griego quería decir 
“purgante”. Desde su perspectiva, en un país como Colombia, se necesitaba muchas 
“catarsis” contra la agresividad, que se traducían auténticamente en malas acciones, 
en envidias y en odios. Así, la solución se inclinaba por un camino educativo que se 
iniciaba con el niño, y comprometía desde mediados del siglo XX, a la educación 
de la población, empezando por su higiene y por las buenas prácticas de aseo para 
evitar las enfermedades.

En sus diversos análisis educativos, Socarrás consideraba que se debía empezar 
por la importancia que tenía el niño para la sociedad colombiana, comenzando 
por la importancia de la libertad motriz del niño, la reivindicación del juego como 
actividad socializadora, tanto en la familia como en la escuela; la reivindicación 
de la educación física escolar y el deporte, con el fin de satisfacer los deseos de la 
agresividad y la combatividad social, inherentes en el ser humano.

La condición de maestro y la formación de Licenciados en 
Colombia
José Francisco Socarrás, en todos los espacios académicos que se gestaron bajo su 
iniciativa, orientó, aconsejó y dirigió a sus estudiantes y, luego, a sus discípulos. 
Para él, no era maestro quien enseñaba, sino quien guiaba, exploraba; quien iba en 
búsqueda de la verdad, la exponía, cambiaba e investigaba conclusiones, métodos 
y sistemas.

Como se dijo anteriormente, desde su perspectiva, un profesor egresado de la 
Escuela Normal Superior debía ser un educador integral y un científico en el marco 
de su especialización, y en ningún caso un simple instructor. Debía ser un profesor 
formado en los métodos científicos de su área de especialización y, a la vez, en los 
mejores métodos de enseñanza.

Ya como rector de la Escuela Normal Superior, José Francisco Socarrás recogió 
las banderas de una educación superior mixta que integrara a la mujer colombiana 
al escenario académico, investigativo y laboral. De tal manera, siguiendo las pautas 
de la Facultad de Educación que se había fundado desde 1932, fue un pionero de la 
educación de carácter mixto, cuestionada por el sector conservador del país.



123

José Francisco Socarras: un educador de educadores

En su condición de maestro, Socarrás manifestaba con orgullo, que fue la Uni-
versidad Nacional de Colombia, desde 1932, y la Escuela Normal Superior, desde 
1937, los primeros establecimientos que habían aceptado mujeres para la enseñanza 
universitaria, dando fe desde un comienzo, de que 

nuestras alumnas estaban tan capacitadas como los varones, para alcanzar altos ni-
veles profesionales y lo que era lo más importante fueron formadas, además, para la 
investigación científica. (Socarrás, 1994, p.45) 

Posteriormente, la antropóloga Virginia Gutiérrez de Pineda, quien fue discípula de 
Socarrás, en una entrevista realizada en 1995, terminaría de afirmar lo siguiente: 

Fue el profesor Socarrás quien nos enseñó el uso de la libertad y a borrar el estigma 
de la mujer inferior; fue el libertador de la mujer, de la cultura, y su mejor y la mayor 
conquista que él hizo para la mujer frente al régimen patriarcal. (Sánchez, 1996, p.51)

En general, con relación a este tema, el maestro Socarras fue gratamente recordado 
por las egresadas de la Escuela Normal Superior, debido a que ejerció su rectoría 
en una época de transición con dominio conservador, buscando, en medio de su 
percepción liberal de la vida, de abrirle las puertas a la mujer colombiana, en mo-
mentos en que Laureano Gómez se constituía en uno de sus más asiduos vigilantes 
y mordaces críticos.

El maestro Socarrás, como lo llamaban los estudiantes, supo integrar un equipo 
completo de profesores e investigadores, quienes a la vez que avanzaron en el desa-
rrollo de las ciencias sociales colombianas, se preocuparon por formar un grupo im-
portante de profesores e intelectuales que dominaban su disciplina y se preocupaban 
por las prácticas de enseñanzas más idóneas.

De tal manera, en la Escuela Normal Superior, se destacaron como profesores: 
Paul Rivet, quien estuvo a cargo del Instituto de Etnología Nacional y a quien los 
estudiantes rápidamente lo distinguieron como un ilustre sabio y como uno de los 
primeros americanistas modernos. Antes de su presencia en el país, era muy poco lo 
que se sabía de la antropología; de allí que su figura dejara una tradición científica, 
que luego fuese continuada por sus discípulos.

El profesor Rivet no limitó su actividad a dictar clase. Según se recuerda, se reunía 
con los alumnos hasta altas horas de la noche y trabajaba con ellos en las investiga-
ciones que adelantaba, enseñándoles a leer a los cronistas de la conquista y a ela-
borar fichas bibliográficas.43 El currículo propuesto comprendía: antropología física, 

43	  Otro elemento importante de su labor formativa con los estudiantes, fueron las excursiones y salidas de campo. 
Para sus discípulos, dichas actividades fueron muy fructíferas, pues permitieron explorar las zonas arqueológicas 
quimbaya, chibcha y carare. También, se realizaron estudios a los chimilas, paeces, guambianos, motilones, coyaima, 
santiagueños y sabedores. Con el material recolectado, se formó un museo de investigaciones de la Escuela Normal, 
y parte de los trabajos se publicaron en la Revista del Instituto de Etnología, que alcanzó a dar a la luz pública dos 
números. El Instituto de Etnología Nacional, recibió auxilios de entidades extranjeras, como la Fundación Rockefeller 
y el gobierno francés. Paul Rivet usó esos dineros en excursiones científicas y en publicaciones, estableciendo así, 
para la época, una política investigativa.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

124

etnografía general, lingüística americana, fonética, orígenes del hombre americano y 
prehistoria. Así, con el transcurrir del tiempo, el Instituto fue fusionado con el servicio 
nacional de arqueología, en 1945, para finalmente darle origen al Instituto Colombia-
no de Antropología e Historia (ICAHN).

Entre el grupo de profesores extranjeros, se distinguieron los españoles, José Ma-
ría Ots Capdequi, historiador; Pedro Urbano González de la Calle, doctor en filoso-
fía y letras, filólogo y lingüista; Eugenio Trías, quien era médico, entre muchos otros 
extranjeros. Por otra parte, el profesor Rudolf Hommes, dirigió la especialidad de 
Ciencias Sociales, dictando las cátedras de economía, sociología e historia política 
y social.

Guillermo Nannetti se encargó de sociología, difundiendo de manera sistemática 
y seria, del estudio de Durkheim y Weber. El profesor Carlos Páez Pérez se haría 
cargo de la biología, desenvolviéndose luego, de manera destacada en los años cin-
cuenta, en la Universidad Pedagógica Nacional. Por otro lado, al frente de los cursos 
comunes, actuaron en diversas épocas en pedagogía y metodología, Agustín Nieto 
Caballero, Gustavo Uribe, Julius Sieber y Gabriel Anzola Gómez, entre otros.

De tal manera, este importante grupo de maestros evidenciaron su preocupación 
para que los licenciados que formaban conocieran satisfactoriamente las materias 
que enseñaban, así como la técnica según la cual debían impartir la enseñanza. 
A este propósito, es interesante anotar que la casi totalidad de los alumnos que 
terminaron estudios en la Escuela Normal Superior, trabajaron en educación, siendo 
muy pocos los casos de quienes se desviaron a otros oficios y profesiones.44 La 
Escuela Normal Superior, cuya vigencia solo duró 16 años, entre 1936 y 1951, formó 
a una generación de etnólogos, historiadores, geógrafos, lingüistas, matemáticos, 
físicos, biólogos, químicos y pedagogos, que impactarían de manera positiva la 
consolidación de la facultades de educación, las cuales nacerían en la segunda 
mitad del siglo XX en Colombia, como también la educación secundaria del país y 
la consolidación del bachillerato. Sin olvidar que todo ello se hizo ahondando sobre 
la tensión entre los científicos universitarios y los maestros de aula.45

Consideraciones finales
En el presente capítulo, se decidió dar relevancia a la figura de José Francisco So-
carrás, como un educador de educadores, quien se preocupó por la formación de 

44	Los egresados del establecimiento se distinguieron como una generación admirable de profesores e 
investigadores. A manera de ejemplo, los nombres de Luis Duque Gómez, Luis Flores, Jaime Jarami-
llo Uribe, Antonio Panesso Robledo, Roberto Pineda y su esposa, Virginia Gutiérrez, Gustavo Correa y 
Aristóbulo Pardo, Irene Jara de Solorzano, Leonardo Pérez, profesores que se destacaron en el ámbito 
nacional e internacional en la facultad de educación y en las universidades formadores de docentes.

45	  Remitimos al juicioso análisis de la historia de las Facultades (y las Ciencias) de la Educación en Colombia 
en la citada obra de Ríos (2008), y al trabajo de Martha Cecilia Herrera (1998) sobre la Escuela Nueva en 
estos años.



125

José Francisco Socarras: un educador de educadores

licenciados, a la vez que difundió las ciencias sociales colombianas y el desarrollo 
de la enseñanza de las matemáticas y las ciencias naturales, desde la tribuna institu-
cional que le correspondió liderar, entre 1937 y 1944, en la Escuela Normal Superior 
de Colombia, cuyo fin era el de formar licenciados para la educación secundaria, a 
quienes se les demandó, desde la primera mitad del siglo XX, la profundización y 
dominio en un área del saber disciplinar, acompañada de las mejores prácticas de 
enseñanza a partir del peso que debía tener la investigación en su formación y en la 
institución escolar.

La formación de licenciados en educación —y ya no de maestros normalistas que 
se dedicaban a la educación del niño en la escuela básica primaria—, se constituyó 
en una ruptura y también en un salto cualitativo, en cuanto a las políticas de forma-
ción de docentes en nuestro país, desde 1951, cuando se desmontó la Escuela Nor-
mal Superior y se inició la historia de las facultades de educación de los años sesenta 
del siglo XX, que se caracterizaron por su fragmentación, dispersión y privatización.

Sin embargo, se debe reconocer que el periodo en el que estuvo a cargo José 
Francisco Socarrás en la Escuela Normal Superior, su preocupación como educador 
fue la de formar licenciados que conocieran su disciplina, que dominaran los méto-
dos de investigación de la misma, que se formaran de manera integral en las huma-
nidades, independientes del saber disciplinar; que valorarán de manera positiva la 
psicología, la práctica docente o práctica pedagógica y que reconocieran la impor-
tancia de la pedagogía en el proceso de formación de los normalistas superiores o 
licenciados en educación secundaria o bachillerato.

La vida y obra de Francisco José Socarrás, habla por sí misma, ya como maestro, e 
intelectual y promotor de las ciencias sociales colombianas. En su faceta de psiquia-
tra y psicoanalista, nunca dejó de reflexionar sobre los temas educativos, aspectos 
que lo conllevaban pensar en la generación que nos precedía, en la importancia que 
tenía el niño para la sociedad colombiana, su desarrollo motriz, la importancia del 
juego, la educación física y el deporte en la juventud; todo pensado con el fin de 
intervenir y educar a la población colombiana buscando ante todo su salud mental. 
Para gran parte de sus discípulos, hasta el último día de su vida, fue un maestro, un 
educador y un pedagogo ejemplar, que la sociedad colombiana no puede olvidar 
fácilmente y a quien se le debe reconocer un importante espacio en la historia de la 
educación y la pedagogía colombiana del siglo XX.

Referencias bibliográficas
Bohórquez Casallas, L.A. (1956). Evolución Educativa en Colombia. Bogotá: Publica-

ciones Cultural Colombiana.

De Zubiría, R. (1990). El profesor Socarrás que yo conocí. En: G. Sánchez, Psicoanáli-
sis. Ayer, hoy, mañana. Historia del Psicoanálisis. Bogotá: Industrias Gráficas 
Gaviota.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

126

Dewey, John. (1989). Cómo pensamos. Nueva exposición entre pensamiento reflexi-
vo y proceso educativo. Buenos Aires. Paidós.

García Moncaleano, H. (2001). Viento del trópico José Francisco Socarrás Colina 
(1907-1995). Revista colombiana de Psiquiatría, 30(2), 161-178. Recupe-
rado de http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0034-
74502001000200004&lng=en&tlng=es.

Helg, A. (1987). La educación en Colombia, 1918-1957. Bogotá, D.C.: UPN.

Herrera Martha, C. (1999). Modernización y Escuela Nueva en Colombia. Bogotá: 
Plaza y Janés/UPN.

Herrera, M. C. y Low, C. (1994). Los intelectuales y el despertar del siglo. El caso 
de la Escuela Normal Superior, una historia reciente y olvidada. Bogotá, D.C.: 
Universidad Pedagógica Nacional

Herrera, M.C. y Low, C. (1994). Jaime Jaramillo Uribe. La historia, la pedagogía y las 
ciencias sociales. Revista Colombiana de Educación, 28, s.p.

Jaramillo Uribe, J. (1990). Historia de la Pedagogía como historia de la cultura. Bo-
gotá, D.C.: Universidad Nacional de Colombia. 

Jaramillo Uribe, J. (2007). Memorias Intelectuales. Bogotá: Uniandes/Taurus.

Jiménez, A. (2018). Primer Congreso Pedagógico Nacional Colombiano de 1917. 
Una mirada a sus tensione y avances. Revista Pedagogía y Saberes, 48.

Ocampo López, J. (1990). Biografías: José Francisco Socarrás. Recuperado de http://
www.banrepcultural.org/blaavirtual/biografias/socajose.htm

Personajes de la Ciudad de los Reyes, Valle de Upar y Región Caribe de Colom-
bia. [Página web]. Recuperado de: http://ciudaddelosreyesvalledupar.blogspot.
com/

Restrepo Gómez, B. (1982). La evolución de las facultades de educación. Revista 
Educación y Pedagogía, 10 y 11. Medellín: Universidad de Antioquia.

Ríos Beltrán, R. (2008). Las Ciencias de la Educación en Colombia, 1926-1954. Entre 
universalismo y particularismo cultural. Bogotá: Ed. Magisterio / Grupo Historia 
de la Práctica Pedagógica.

Roselli, H. (1968). Historia de la Psiquiatría en Colombia. Bogotá: Editorial Hori-
zontes.

Sáenz, J; Saldarriaga, O; Ospina, A. (1977). Mirar la infancia: pedagogía, moral y 
modernidad en Colombia, 1903-1946. Medellín: Editorial Universidad de An-
tioquia, Uniandes, Colciencias, Foro por Colombia, 1997,

Sánchez Medina, G. (1996). El Maestro José Francisco Socarrás. Biografía, recuerdos 
y recuentos. Tunja: UPTC.



127

José Francisco Socarras: un educador de educadores

Socarrás, J.F. (1987). Facultades de Educación y Escuela Normal Superior. Su histo-
ria y aporte científico, humanístico y educativo. Tunja: Ediciones la Rana y el 
Águila.

Socarrás, J.F. (1994). Conferencia: “El desarrollo motor del niño”. Revista de la Socie-
dad Colombiana de Psicoanálisis 20(3).

Socarrás, J.F. (1994). Conferencia: El juego en el desarrollo del niño. Revista de la 
Sociedad Colombiana de Psicoanálisis, 20(3).

Socarrás, J.F. (29 de enero de 1975). Por la salud mental. Los centros preescolares. 
El Tiempo. Bogotá.

Socarrás, J.F. (9 de mayo de 1969). Los juguetes bélicos pueden servir para que los 
chiquillos controlen sus inclinaciones agresivas. El Tiempo. Bogotá.

Socarrás, J.F. y Medrano L. (1944). Anatomía fisiológica e higiene. Cartilla guía para 
maestros. Bogotá, D.C.: Colección Damaso Zapata.

Torres Gutiérrez, M. (2001). Un psiquiatra decimonónico en el siglo XX: Miguel Ji-
ménez López (1875–1955). Revista colombiana de Psiquiatría. 20(3), 113-140.





Estanislao Zuleta: exponente de la 
educación filosófica y humanística en 
Colombia

Desde un inicio en la propuesta de trabajo, se buscó rescatar una serie de intelectua-
les de la educación, algunos de ellos olvidados, quienes por medio de sus delibera-
ciones, intervenciones, conferencias, ensayos y libros, han aportado en el ejercicio 
de reflexión de la educación local y regional. En este este capítulo se abordará el 
pensamiento pedagógico de Estanislao Zuleta (1935-1990), ubicándolo como uno 
de los constructores de pensamiento educativo en Colombia. Se busca, además de 
rastrear su vida, inspeccionar planteamientos sobre la infancia, la escuela, el maestro 
y su propuesta de educación.

Sin duda, como educador le tocó vivir un duro periodo de la historia colom-
biana. Ante todo, le correspondió un país en guerra, con una lucha subversiva que 
sitiaba la sociedad civil, con una población herida, llena de dolor y ansiosa de paz; 
una situación no muy diferente a la actual, llena de fuego y con pocas luces. Sin 
embargo, la luz para los educadores resultó ser Estanislao Zuleta, quien convierte 
la conversación en un lugar del pensamiento; y su pensamiento perturba las formas 
habituales de conocer.

Para combatir la guerra con una posibilidad remota, pero real de éxito, es necesario 
comenzar por reconocer que el conflicto y la hostilidad son fenómenos tan constitu-
tivos del vínculo social, como la interdependencia misma, y que la noción de una so-
ciedad armónica es una contradicción en los términos. La erradicación de los conflic-
tos y su disolución en una cálida convivencia no es una meta alcanzable, ni deseable, 
ni en la vida personal —en el amor y la amistad— ni en la vida colectiva. Es preciso, 
por el contrario, construir un espacio social y legal en el cual los conflictos puedan 
manifestarse y desarrollarse, sin que la oposición al otro conduzca a la supresión del 
otro, matándolo, reduciéndolo a la impotencia o silenciándolo. (Zuleta, 1998, p.31)



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

130

Zuleta siempre fue crítico de la guerrilla, de la izquierda dogmática que acudía a 
la fuerza para la reivindicación de sus ideas, “no se puede consagrar la vida a ha-
cerse matar por los zancudos”, decía con frecuencia. A cambio propone grupos de 
estudios, abiertos a la cultura universal, donde el conflicto pueda manifestarse sin 
reducir al otro, ni muchos menos suprimirlo.

Esta es su respuesta a los profundos cambios con relación a la cultura política e 
intelectual, acompañada por la presencia de los grupos armados, el crecimiento del 
narcotráfico en los años ochenta, y la radicalización del paramilitarismo. Frente a 
todas estas realidades Estanislao Zuleta como un intelectual de época se pronunció 
de manera aguda, sin embargo, aquí se recogen —además de su espacio biográfi-
co—, los elementos centrales por medio de los cuales se dilucida su pensamiento 
pedagógico.

El espacio biográfico del maestro Zuleta
Estanislao Zuleta, es un educador, filósofo y escritor colombiano, que nació en Me-
dellín el 3 de febrero de 1935 y murió en Cali el 17 de febrero de 1990. Además 
de sus escritos, fue un maestro valorado por su oratoria y por la gran cantidad de 
conferencias que dictó. De hecho, es reconocido como uno de los precursores del 
pensamiento moderno en Colombia. Proviene de una familia de clase media. Su 
abuelo había sido abogado y su padre un joven intelectual del partido conservador, 
quien murió el 24 de junio de 1935, en el mismo accidente aéreo en Medellín que 
segó la vida de Carlos Gardel.

Estanislao Zuleta, tenía cuatro meses de nacido cuando quedó huérfano de padre, 
a quien conocería después a través de sus escritos, los cuales siempre le parecieron 
bastante buenos. De su familia, heredó la admiración de su madre por el deseo de 
estudiar y escribir y, de paso, varios cuartos con libros. También, una amistad con el 
intelectual Fernando González Ochoa (1895-1964), amigo personal de su padre y 
quien apareció en la vida de Estanislao en un momento clave, como lo fue parte de su 
infancia y el inicio de su juventud. Entre los diez y dieciséis años, Estanislao frecuen-
taría a González casi todos los fines de semana, hasta la ruptura por razones políticas, 
cuando tenía 16 años de edad. Para Jorge Vallejo Morillo, su principal biógrafo:

Desde muy niño, el huérfano se había acostumbrado a escuchar la voz del poeta, la 
voz paisa, la voz del jesuita renegado de todo el mundo, menos de sí mismo, del es-
trafalario demente de Envigado, del lucido filosofo de “Otraparte” que le enseñaría la 
hidalga manera de permanecer vitalmente a la enemiga. (Vallejo, 2016, p.55)

Para algunos, tal vez apareció porque se acordó del hijo de su amigo, en el momento 
en que Estanislao necesitaba de cierto referente paterno. Este joven decidió estable-
cer, así, una tertulia académica con Fernando González, en la finca de Otraparte, y 
quien le enseñó a leer en su biblioteca a Shopenhauer, a Dostoievski y a Nietzsche, 
en la misma mesa en que por esa época González escribía El maestro de escuela.



131

Estanislao Zuleta: exponente de la educación filosófica y humanística en Colombia

Estanislao terminó cuarto de bachillerato en 1952, y rompió su relación en su 
dimensión de “alumno” con esa institución denominada escuela. Convencido de la 
decisión tomada, siguió estudiando por su cuenta y riesgo, lo que le abrió las puertas 
a la literatura, la historia, el arte y las ciencias sociales.46 Estanislao fue un estudioso 
del pensamiento de Sócrates y Platón; le apasionó el teatro griego, la lírica de Ho-
mero, y las tragedias de Sófocles y Eurípides.

Se interesó también, por la filosofía racionalista moderna, empezando por He-
gel, Kant, Descartes, Spinoza, Nietzsche, Heidegger, Foucault y Deleuze. También 
se inquietó por el campo de la literatura moderna, en el que ubicó a autores como 
Cervantes, Marcel Proust, Kafka, Shakespeare, Dostoievski, Thomas Mann, Tolstoi, 
Edgar Ala Poe y Goethe. Desde su juventud, se mostró enemigo de una posición 
nacionalista o regionalista en cuestiones de cultura. Para Estanislao Zuleta, la cultura 
latinoamericana tenía que beber de la cultura universal, sobre todo porque se cons-
tituyó de manera muy tardía.

De su experiencia infantil y juvenil, y de sus tensiones y problemáticas relaciones 
con la escuela, en una de sus entrevistas, en 1983, expresó que:

No recuerdo cuántos años perdí ni cuantos me regalaron, tengo la impresión de que 
los que no perdí me los regalaron. En realidad, de esa época hasta el cuarto de ba-
chillerato en que me salí, son muy pocos los recuerdos que tengo por el lado de los 
estudios… En realidad mis preocupaciones en el orden cultural comenzaron en forma 
completamente independiente de mis relaciones con la escuela, a través de las lectu-
ras. Y lo que comenzó por ser independiente, terminó con ser incompatible en muy 
breve tiempo. Esa lectura tiene inicialmente nombres: Dostoievski y Thomas Man. 
Luego, viene Sigmund Freud y Carlos Marx. Cuando estaba precisamente estudiando 
el cuarto de bachillerato en el Liceo de la Universidad de Antioquia —antes había 
hecho toda la primaria y hasta segundo de bachillerato en la Bolivariana—, conocí 
a Freud, de casualidad por lo demás. Encontré un libro que tenía el curioso título: La 
interpretación de los sueños, y después de leerlo seguí con todo lo que de Freud logré 
conseguir y continúo haciéndolo. (Vásquez, 1997, p.86) 

Estanislao Zuleta, en su dimensión educativa, se puede ubicar como uno de los 
precursores del pensamiento crítico de la cultura y de la educación en Colombia, si 
valoramos su historia de vida, y de manera particular, en el momento en que, como 
adolescente, cuestionó la relación entre la escuela y la cultura. Dicho interrogante 
conlleva cuestionarse, a la vez, el concepto de educación que, en el caso de Esta-
nislao, se conquistó más allá de la frontera escolar; se conquistó en la lectura, la 
tertulia académica, los grupos de estudio e, inclusive, los cafés de encuentro de los 
intelectuales en ciudades como Medellín, Bogotá y Cali.

46	Por lo demás, la mejor biografía que se ha escrito hasta el momento de Estanislao Zuleta es la escrita por 
Jorge Vallejo Morillo, La rebelión de un burgués. Estanislao Zuleta, su vida, Editorial Norma, Bogotá, D.C. 
2006.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

132

La pedagogía crítica, por lo demás, a lo largo de los años ochenta ganaba reco-
nocimiento en Colombia, gracias entre otros aspectos al papel político que podía 
jugar la educación para lograr los cambios sociales y democráticos que demanda-
ba el país. Su propuesta de una filosofía escolar, o más bien una filosofía política, 
que enseñara a pensar a los estudiantes y a los maestros fue pionera en el proceso 
de democratización institucional. Como también el cuestionamiento del sujeto en 
términos de la conquista de la razón y búsqueda de la verdad, elementos consustan-
ciales a la formación filosófica y humanística que conllevan al cuestionamiento de 
la formación del sujeto ético en la escuela.

De hecho, desde adolescente, dejó de asistir a la escuela en calidad de estudiante 
porque no le permitía cultivarse como persona, no le permitía cuestionar ni pregun-
tar; no le permitía conquistar la cultura de una manera significativa e inteligente. Esta 
decisión conllevó luego, que no obtuviera ningún título como profesional universita-
rio, destacándose más bien como un gran autodidacta.

De hecho, muchos años después, el 15 de septiembre de 1980, el Consejo Su-
perior de la Universidad del Valle, por solicitud del departamento de psicología, le 
daría el Doctorado Honoris Causa, reconociendo el conocimiento clandestino que 
encarnó toda su vida. Su pensamiento crítico terminaría de salir a la luz pública para 
adquirir la nobleza académica mediante un pergamino (Vallejo, 2006, p.205). Este 
intelectual cuestionó toda su vida, de manera implacable, las prácticas académicas 
formales, incluyendo las de la propia universidad pública y sus esquemáticas lógicas 
para evaluar a los estudiantes. Ya en la madurez de su vida, esta institución recono-
ció su peso intelectual y sus sobrados méritos académicos.

Al interesarse por Sigmund Freud y por el psicoanálisis, desde su juventud, ins-
peccionó el ámbito subjetivo de las ciencias sociales, descartado en ese momento 
por el marxismo y su militancia política, con el cual mantuvo una relación muy crí-
tica. Desde niño, desconfió de las posiciones dogmáticas, tanto de la Iglesia como 
de la misma izquierda política, a la que también cuestionó. A los 18 años, viajó con 
su amigo Óscar Hernández, a Bucarest, ciudad de Rumania, alentado por Fernando 
González, y entró en contacto, a tiempo, con la realidad de los países socialistas de 
Europa oriental, con la vida intelectual de Francia y con la obra de Sartre.

En su juventud, estableció una relación académica y de amistad con un círculo 
de intelectuales paisas: ante todo, Mario Arrubla Yepes, quien conoció cuando eran 
estudiantes de colegio en la biblioteca de la Universidad de Antioquia. Este otro 
joven, irreverente, se convertiría años después, en uno de los grandes historiadores 
del país. También entabló amistad con Gonzalo Arango, Carlos Castro Saavedra y 
Óscar Hernández.

A lo largo de su vida, siempre reivindicó la importancia de los grupos de estudio, 
las tertulias académicas y los cafés de encuentro con intelectuales, dimensionando 
la importancia que tenía el arte de la conversación, esto es:



133

Estanislao Zuleta: exponente de la educación filosófica y humanística en Colombia

Un arte de inteligencia y expresividad por el que fluyen el pensamiento y la memoria 
en un escenario de afectos e intercambios. En estos grupos siempre buscó rodearse 
de buenos lectores que se entusiasmaran con los grandes clásicos, de los autores que 
exigen pensar y generan inquietudes vitales que invitan a reflexionar sobre temas tras-
cendentes y educan. Leían para cuestionar, para investigar, para conocer la historia 
del mundo y las recurrentes pasiones del hombre. (Vallejo, 2006, p.47)

La vida personal de Estanislao estuvo acompañada de contradicciones y dificultades. 
Tuvo dos matrimonios y cinco hijos, lo que generó en él una serie de preocupacio-
nes sobre el proceso educativo de los niños, las tensiones como padre y la relación 
de pareja. En su primer matrimonio, con María del Rosario Ortiz, siendo consecuen-
te con su crítica a la escuela, decidió no enviar sus hijos a la escuela formal creando 
una alternativa educativa. En una entrevista aclaró:

Usted me pregunta por mis hijos y le puedo decir que con ellos hubo errores míos. 
Yo nunca pensé que no debían ir a la escuela. Yo estuve en la escuela y me pareció 
horrible, pero no por eso pensé que ellos no debían ir a ella. Tenía la ilusión de que 
con algunos amigos -muchos amigos-íbamos a formar un colectivo suficiente como 
para producir nosotros una especie de “contra-escuela”. En Cali hicimos dos intentos 
de organización. Dos de mis hijos estuvieron en una de ellas, que se llamó Contra-
escuela Franz Kafka. Varios años estuvieron allí. El proyecto estaba montado sobre la 
esperanza que he tenido siempre de que formáramos un gran movimiento revolucio-
nario que nunca me ha resultado. La idea no era que mis hijos no fueran a la escuela 
y que se quedaran en casa. Me parece muy perjudicial que los hijos no se metan en 
la vida social, en contacto con personas de su edad, que no combatan y se opongan 
a uno en ese terreno. Nunca quise criarlos en un invernadero. Lo que pasa es que el 
proyecto revolucionario en que yo pensaba siempre me falló. (Vásquez, 1997, p.88)

Estanislao, con algunos amigos que compartían inquietudes en torno a la educación 
de sus hijos en la Contra-escuela Franz Kafka, buscó unificar en un solo proceso 
formativo la enseñanza formal con una enseñanza plástica, en la que los chicos 
aprendían música, teatro, y a sembrar y a cocinar. En esta propuesta, que en sus 
intentos a lo sumo duró quince meses en los alrededores de Cali, agruparon a nueve 
muchachos. Después de esta experiencia, Estanislao quedaría sin un plan educativo 
claro para sus propios hijos, lo que le causaría angustia y dolor permanente.

En 1963 inició su vida académica de carácter público, dictando conferencias de 
economía política latinoamericana. Llegó a ser uno de los intelectuales más respeta-
dos de todo el país. Su trabajo como catedrático, filósofo y autodidacta, además de 
sus cualidades oratorias, conllevaron que en el mundo universitario y educativo lo de-
nominaran “El maestro Zuleta”. Como profesor, se inició en 1968, en las cátedras de 
derecho y filosofía, en la Universidad Nacional y en la Universidad Libre de Bogotá.

Un año más tarde, la Universidad Santiago de Cali lo contrató como profesor y, 
finalmente, como vicerrector académico. De la capital vallecaucana, Cali, regresó a 
Medellín para trabajar en la Universidad de Antioquia, cerrando así el periplo por los 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

134

centros de enseñanza superior de las tres principales ciudades del país. Finalmente, 
terminó radicándose en Cali, en donde trabajó en varios centros educativos, como la 
Universidad Santiago de Cali y la Universidad del Valle.

La Universidad del Valle le concedió, en 1980, el Doctorado Honoris Causa en 
Psicología y fue allí, en la ceremonia de entrega, en donde leyó uno de los tratados 
más célebres del pensamiento colombiano contemporáneo: “Elogio de la dificul-
tad”. La última década de su vida la terminaría en dicha universidad, en la cátedra 
universitaria, dictando conferencias, ganando adeptos y también críticos, destacán-
dose políticamente en el periodo presidencial de Belisario Betancourt (1982-1986), 
como asesor de paz del Gobierno y de la Organización de Naciones Unidas. 

Estanislao Zuleta murió a los 55 años de edad, el 17 de febrero de 1990, como 
consecuencia de sus problemas cardiacos, el uso de medicamentos para su trata-
miento y el consumo de cigarrillo y alcohol que no pudo controlar. Para su médico 
personal, murió sin vacilaciones ni postergaciones; se murió de un paro cardiaco 
fulminante. Yolanda González Piccioti, su segunda mujer, comentó que la idea de 
Estanislao era morir lentamente de viejo, irse a una finca de campo como fue sus 
sueños; escribir unos libros y despedirse lentamente de la vida y de sus amigos. 

Su muerte, una mañana de sábado, en momentos en que el país vivía una de sus 
más difíciles crisis políticas e institucionales, producto de la guerra interna, el nar-
cotráfico, los carros bombas y el terrorismo, le pasó una cuenta de cobro imposter-
gable, sin plazo alguno, en la soledad de un apartamento de estrato dos en el barrio 
Meléndez, en Cali.

Sus conceptos de infancia
Los conceptos de infancia del maestro Estanislao Zuleta, que se desprenden de al-
gunas de sus intervenciones públicas, entrevistas y pequeños escritos, provienen de 
la lectura del psicoanálisis y, en segundo lugar, de las relaciones dadas entre la so-
ciedad y la ideología. En primer lugar, la lectura del psicoanálisis se inició desde su 
época de adolescente y se mantuvo a lo largo de toda su vida. De hecho, entre 1974 
y 1977, trabajaría en el Instituto Psicoanalítico Sigmund Freud, de la ciudad Cali. El 
niño desde el psicoanálisis es un sujeto activo que se excita con su propio cuerpo, 
es curioso, es inquieto, es sensible, es portador de interés con una inquietud hacia 
la investigación (Freud, 1996, p.2699). Así, desde la particular mirada de Estanislao 
el niño, se encontró con el mundo adulto, producto de una relación de carácter ten-
sionante; inicialmente, con sus padres y luego, con sus maestros. Para este educador 
colombiano, en un momento inicial,

El niño vive un descubrimiento doloroso de que los padres, aquellos monstruos sagra-
dos de nuestra infancia, eran personas comunes y corrientes que podían equivocarse 
y que muchas de sus opiniones eran dudosas o sencillamente erradas. (Zuleta, 1990, 
citado en Suárez y Valencia, 1995, p.121-139)



135

Estanislao Zuleta: exponente de la educación filosófica y humanística en Colombia

En este tipo de relación tensionante dada entre el mundo adulto y el mundo infantil, 
el niño necesita, por una parte, que su espontaneidad se exprese sin temor y, por 
otra, que le pongan tareas en las cuales pueda fallar. Para nuestro educador, el niño 
que no tiene la oportunidad de fracasar tampoco tendrá la oportunidad de triunfar, 
de vencer una dificultad y sentir satisfacción por ello.

En la educación, es importante adquirir el amor a vencer las dificultades reales, 
como también que se deje actuar a los niños con cierta espontaneidad, luchar con-
tra la adversidad, y el fracaso se constituye en una experiencia importante para la 
conquista de su autonomía. En este punto, queda claro que, en el proceso educativo 
dado entre el mundo adulto y el mundo infantil, debe permitírsele al niño tener la 
alegría de que ha triunfado sobre las dificultades. Para Estanislao:

Cierta educación libertaria puede tender a convertir la educación en un dejar hacer, 
por ejemplo, cuando se propone a los niños que opinen lo que quieran y como lo 
quieran. Eso está bien en un primer momento. Pero no insistamos en que todo lo 
que hacen es sensacional, muy expresivo y muy bello. Aprender a fracasar es algo 
importantísimo en la vida. Una enseñanza que no enseña a fracasar —dice Freud—, 
es como mandar a alguien a una expedición al polo norte con un mapa de lagos ita-
lianos. (Zuleta, 1990, citado en Suárez y Valencia, 1995, pp.138-139).

Nuestra enseñanza prescinde del saber y la experiencia del niño y le ofrece resulta-
dos finales al conocimiento, que no son más que verdades dogmáticas, carentes de 
vida e interés. Lo que el estudiante ha vivido, la manera cómo ve las cosas espontá-
neamente, lo que piensa, todo ello no cuenta. En cambio, se le imponen resultados 
que supuestamente refutan su propia vivencia y que deben ser considerados como 
la verdad que acepta el alumno. 

De acuerdo a su perspectiva freudiana, el niño, además, es un pensador y un 
investigador, pero si el maestro ponía al niño a repetir información, a aprender cosas 
que no le interesaban y que no podía investigar, esa experiencia no era educativa. 
En este punto, Zuleta indica que: 

El niño es un investigador según la definición de Freud. Pero si el maestro tiene la 
respuesta de antemano, el alumno pierde las condiciones para investigar porque lo 
que tiene que hacer es buscar la respuesta que exige el maestro para adecuarse a ella. 
(Suárez, 1985, citado en Suárez y Valencia, 1995, pp.15-76)

La educación del niño, es vista por Estanislao Zuleta como parte de un proceso en 
el que participan los padres de familia, los maestros y el mundo adulto, en general; 
en este, se debe promover la formación de un sujeto que rompa con lógicas hete-
rónomas y dependientes de los demás. Así, dice Zuleta, el proceso educativo en el 
niño debe promover la conquista de la autonomía en su pensamiento y en la toma 
de decisiones, pues, 

De nuestros niños, que a veces hacen juegos de palabras, pintan con cierto talento o 
les gusta jugar con los números, la educación hace perfectos burócratas; reprime su 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

136

pensamiento para que puedan funcionar en cualquier parte. La educación tiende a 
producir un individuo heterónomo, es decir, que tenga el máximo de dependencia de 
los demás y el mínimo de autonomía. La producción de un individuo heterónomo, 
que carezca al máximo de autonomía y que además tenga la fe en los demás, en los 
que saben hacer otras cosas, para poderlos alquilar, para resolver problemas que él no 
puedo solucionar. (Suárez, 1985, citado en Suárez y Valencia, 1995, p.39)

Para Zuleta, todo niño es un investigador, pero solo investiga a partir de sus dramas, 
de sus miedos y sus incertidumbres. El niño, en esa relación tensionante y conflictiva 
con el mundo adulto, participa, no es visto como un sujeto puro, frágil e inocente, 
como lo planteaba la pedagogía de la época, sino como un sujeto que vive expe-
riencia y vivencias, algunas de ellas dolorosas, que le llevan a desmitificar sus padres 
y sus maestros, a enfrentar el fracaso, superar la adversidad, adquirir saber y cono-
cimiento, con base en la espontaneidad para conquistar finalmente su autonomía.

En segunda instancia, el niño se ubica en una particular relación dada entre la 
sociedad y la ideología que lo produce. Hay que tener en cuenta que los niños no 
solamente son efecto de la sociedad, sino que cada sociedad define sus niños. El 
movimiento principal del pensamiento para acceder a ese objeto tan difícil que es 
el niño, debe ser el desnaturalizar el conocimiento. Para Estanislao, estudiar a los 
niños demanda un abordaje crítico de las diferentes ideologías que reinaban sobre 
ellos a través de las cuales, se piensan, se sienten, se viven e inclusive se utilizan. 
Los niños desde épocas recientes se constituyeron en objeto de amor, sin embargo, 
la manera de amar a los niños está articulada con la manera como los piensan los 
adultos. Desde el moralismo se reivindica el amor a los niños como una manera de 
culpabilizar al adulto. En este sentido, los niños se estiman según la antigua tradición 
“inocentes” y los adultos se estiman correlativamente “culpables”, perturbadores de 
la espontaneidad y de la inocencia infantil. Desde esta perspectiva: 

Los niños son un producto de la sociedad y, por lo tanto, el estudio de estos es una 
investigación que tiene que pasar a investigar la conducta de la sociedad con relación 
a los niños. Volvamos un momento al tema de la oposición entre espontaneidad y 
coacción. Esta oposición que se ha difundido mucho y ha inspirado tan diferentes 
tipos de pedagogía, supone que las imposiciones son una mala cosa, y que la impo-
sición, prohibición y coacción es algo que debe ser en sí mismo considerado como 
malo, precisamente, porque cree que el desarrollo infantil es una maduración es-
pontánea, pero ya esa primera suposición es ideología”. “El desarrollo infantil es un 
ingreso muy dramático en una cultura existente. Por su puesto, que no hay ningún 
desarrollo espontáneo de ningún lenguaje, por ejemplo, el lenguaje es evidentemen-
te una magnifica imposición. Es una imposición de normas: las normas lingüísticas. 
(Zuleta, 1975, p.7)

El niño desde la antigüedad quedo situado como una especie de foco que se ubica 
y apunta hacia el mundo adulto. La “inocencia” se coloca así como un mito pri-
mitivo del origen de cada ser individual, y la imagen de escándalo que liquida la 



137

Estanislao Zuleta: exponente de la educación filosófica y humanística en Colombia

inocencia como el pecado principal. Jean Jacques Rousseau (1712-1778), se basa 
en el mito del pecado original, el niño viene de un estado de salvajismo, “el buen 
salvaje”, un hombre primitivo y primitivamente bueno. Para Estanislao, el autor del 
Emilio cuenta que una de las cosas que más puede perturbar la educación del niño 
es que llegue a conocer algunas necesidades o deseos de los adultos que todavía no 
le corresponden a su edad. Rousseau, consideraba la sociedad como una mala cosa 
y la prohibición también era negativa aunque necesaria. El ingreso a la sociedad está 
llena de coacciones y prohibiciones y la socialización de la persona, es en gran parte 
la interiorización de prohibiciones.

Para Estanislao, la inocencia se constituía en un concepto muy curioso, era una 
especie de una ignorancia feliz o una felicidad en la ignorancia o una ignorancia 
bendita y aprobada. Soportándose en Jaén Paul Sartre (1905-1980), hace la observa-
ción de que a los adultos les molesta mucho que los consideren inocentes, pero les 
encanta haberlo sido en su infancia. Así, retomando cierta perspectiva psicoanalítica 
la experiencia infantil y, en general, los niños son personajes para los cuales lo fun-
damental es la aprobación de los adultos. 

Estanislao Zuleta, cuestiona a Jean Piaget (1896-1980), por haber ubicado la obra 
de Sigmund Freud, como si esta hiciera parte de las teorías del desarrollo, para darles 
cierto tono de cientificidad. 

La verdad es que cuando el niño pasa de la etapa oral a la anal, no hay ninguna madu-
ración, lo que ocurre es que se pasa a un nuevo drama de identificaciones primarias, 
de devorar y ser devorado, a un nuevo drama a la relaciones de la perdida de los obje-
tos, de relaciones con la conservación, de relaciones con las normas de aseo, etc. De 
la misma manera que se ingresa luego en el Edipo, nuevas formas, nuevas tensiones”. 
“El individuo se define por el drama de las relaciones que vive y ese drama es el que 
decide si va a pasar o no a otra etapa o si se va a quedar, o si habiendo pasado va 
regresar, cosa que también puede darse porque no se trata precisamente de una ma-
duración. Y por eso se puede regresar. Se trata de una configuración de un conjunto 
de conductas determinadas por un conjunto de relaciones y no de una maduración. 
(Zuleta, 1975, p.17)

Para entrar a un estudio serio de los niños desde una perspectiva freudiana, se hace 
así necesario romper con las ideologías dominantes. En este caso se hacía incompa-
tible la lectura de este sujeto desde la concepción evolucionista del psiquismo. Para 
Estanislao, una revolución teórica por lo general anunciaba una revolución práctica, 
la sexualidad del niño re-descubierta a comienzos del siglo XX por Freud, da cuenta 
del reconocimiento de un nuevo tipo de subjetividad. 

Se trataba nada más ni nada menos, de una transformación más profunda dada 
entre los adultos y los niños, sus papeles y funciones en la sociedad. Esta revolución 
iniciaba su marcha con expresiones como la negación de la autoridad lo que de paso 
afectaba a la institución familiar. La familia moderna al entrar en crisis se constituye 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

138

en otro punto de partida para abordar el estudio de los niños. La familia asociada a 
la producción y a la reproducción ideológica, a la conducta, a los valores, a las ideas 
y hasta los saberes por identificación e imitación, ya sea por enseñanza familiar o 
por transmisión oral; es una institución que trasmitía a la vez una ideología y que fue 
cuestionada a lo largo del siglo XX por el mundo infantil.

Su concepción de maestro
Como lo vamos a evidenciar existen al menos tres tipos de sujeto maestro, desde la 
perspectiva de la educación filosófica y humanística de Estanislao Zuleta; el primero, 
es cuestionado por su posición intimidadora e inhibidora del pensamiento y el deseo 
por conquistar la cultura por parte del estudiante; el segundo, hace referencia a un 
tipo de maestro que ama lo que enseña, que promueve un tipo de relación humana 
y que desde su perspectiva debe ser rescatado como sujeto pedagógico; y el tercero, 
es el maestro visto como sujeto político, que cuestiona el sistema y el poder esta-
blecido, que enseña a pensar, a cuestionar, a diferir cuando hay equivocaciones, y a 
vivir de manera distinta.

Frente a este tema, recurre a su experiencia como estudiante para afirmar que, 
de los pocos profesores de los cuales a uno le queda un buen recuerdo, son pre-
cisamente aquéllos a los que se les notaba que amaban y sentían lo que estaban 
enseñando, y cuya experiencia le permitió, inclusive, clasificarlos:

De tal forma hay dos maneras de ser maestro: una es ser un policía de la cultura; la 
otra es ser un inductor y un promotor del deseo. Ambas cosas son contradictorias. Un 
tipo de maestro es aquel que me califica, pero sin consultar la vivencia que yo tengo 
de la vida, otro es aquel que consulta mi vivencia. (Suárez, 1985, citado en Suárez y 
Valencia, 1995, p.63)

Para analizar las tensiones que se viven entre el maestro y el estudiante, recurre 
al psicoanálisis para explicarnos el carácter dramático del proceso educativo. De 
hecho, el maestro se encontraba instalado en una posición cómoda, como lo es un 
saber establecido. Situación a la cual el maestro difícilmente escapaba, porque par-
te de su tarea es intimidar al alumno con la afirmación de que él es el maestro. La 
educación es el ingreso en una relación de identificación y hostilidad con el sujeto 
que se supone sabe más, el maestro, que funciona al mismo tiempo como modelo de 
identificación y como punto de referencia contra el cual hay que combatir:

La posición de maestro puede ser en sí misma y por sí misma intimidadora e inhibi-
dora del pensamiento y del conocimiento. Una pregunta que se hace entre personas 
comunes y corrientes, entre amigos, es una pregunta sana porque yo sé que no lo voy 
a calificar. Pero si se supone que yo sé y que el otro no sabe, se crea una relación que 
es básicamente de intimidación. El otro se ve obligado a reconocer una autoridad, un 
saber y ya no puede interrogarse así mismo, ya no puede interrogarse desde su expe-
riencia de la vida, sino simplemente debe suponer que el otro sabe y tiene entonces 



139

Estanislao Zuleta: exponente de la educación filosófica y humanística en Colombia

que estar de acuerdo con el que sabe y con su saber, si quiere sacar una nota o pasar 
la materia. (Suárez, 1985, citado en Suárez y Valencia, 1995, p.69)

Para poder ser un buen maestro, de acuerdo a sus planteamientos, se hacía necesario 
amar lo que se enseña; para poder introducir algo en el estudiante era necesario estar 
convencido de ello y amarlo. No habría transmisión posible que el profesor pudiera 
hacer de una pasión que él no tuviera por tema. A mediados de los años ochenta 
aclara:

La educación no puede eludir esta exigencia sin la cual su ineficacia es máxima: el 
amor hacía aquello que se está tratando de enseñar. Además ese amor solo puede dar 
quien lo tiene, y en últimas eso es lo que se trasmite. Nadie puede enseñar lo que 
no ama, aunque se sepa todos los manuales del mundo, porque lo que comunica a 
los estudiantes no es tanto lo que dicen los manuales, como el aburrimiento que a él 
mismo le causan. (Suárez, 1985, citado en Suárez y Valencia, 1995, p.61)

Por otra parte, al concebir el campo de la educación como un campo de combate, 
el maestro gana un gran protagonismo académico, político y social. Para Estanislao 
Zuleta, todo el mundo puede combatir allí, desde el profesor de primaria, pasando 
por el de secundaria, hasta el profesor de física atómica de la universidad:

Combatir en el sentido de que mientras más se busque la posibilidad de una relación 
humana de las gentes que se quiere educar, más se estorba al sistema. Por el contrario, 
mientras más se oriente la educación a responder a las demandas impersonales del 
sistema, más se contribuye a su sostenimiento y su perpetuación. Repito, la educación 
es un campo de combate; los educadores tienen un espacio abierto allí y es necesario 
que tomen conciencia de su importancia y de las posibilidades que ofrece. (Suárez, 
1985, citado en Suárez y Valencia, 1995, p.47)

Estanislao como un educador y un luchador más, se reivindicó a mediados de los 
años ochenta, como parte del Movimiento Pedagógico Nacional. En este sentido, 
apuntó:

Es importante que los luchadores por la educación y con ellos el Movimiento Pedagó-
gico, entendamos claramente que si la educación no enseña al hombre a luchar por sí 
mimo, a criticar la sociedad en que se vive, esa educación es nefasta, es simplemente 
una manera de integrar a los individuos como robots a la calificación de fuerza de 
trabajo. (Zuleta, 1988, citado en Suárez y Valencia, 1995, pp.111-119)

La manera como asumió la docencia era la de enseñar de manera problemática, 
la necesidad de enseñar a pensar al estudiante. El maestro, como trabajador de la 
cultura y como sujeto político, no podía atenerse a las mayorías cuando afirmaba 
ciertas cosas que terminaban siendo polémicas para el sistema. La educación de 
carácter filosófico planteada por él, era una educación para la democracia, para la 
democratización de la escuela y la sociedad.

En este sentido, para este intelectual de la educación, la democracia se consti-
tuía en el derecho del individuo a diferir contra la mayoría, a enfrentar la angustia 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

140

de pensar por sí mismo. El maestro debía enseñar a pensar, a diferir, a vivir distinto; 
debía ser inductor y promotor del deseo, debía promover un tipo de sensibilidad y 
relación humana en beneficio de la formación ciudadana.

Su concepto de escuela
Con relación a esa institución moderna denominada escuela, las críticas de Estanis-
lao Zuleta fueron profundas. De hecho, se retiró de esta institución a los dieciséis 
años cuestionando la conflictiva relación entre escuela y cultura, y como padre de 
familia buscó crear la Contra-escuela Franz Kafka, para educar de otra manera a sus 
hijos. Desde su perspectiva, las tensiones entre escuela y cultura eran insolubles, en 
un tipo de escuela como la colombiana donde la propuesta educativa para la clase 
media estaba monopolizada por el dogmatismo de la Iglesia católica, y la educación 
pública no era más que una ilusión de superación para los sectores pobres de la 
población.

Para este intelectual, una vez en la escuela, el niño aprendía a estudiar ante todo 
por miedo; aprendía a resolver una serie de problemas que a él no le interesaban, 
rompiendo así con un principio fundamental: la experiencia que portaba el niño, el 
interés y su espíritu investigativo. La escuela, por lo general, se equivocaba, valoraba 
más la memoria que la invención, más la repetición que la creación, más la obe-
diencia que la iniciativa. Cuando Estanislao habló sobre la escuela, estableció unas 
diferenciaciones claras entre la escuela primaria y la secundaria. Frente a este tema, 
en una conferencia dijo que:

En la escuela primaria aprendemos que hay dos cosas: una aburrida y útil, la clase; y 
otra inútil y maravillosa, el recreo. Pronto se nos ubica muy bien en el tiempo y en el 
espacio: la clase es aburridora pero necesaria; en cambio, el recreo es el disfrute, pero 
no sirve para nada. Esta valoración diferencial se queda para siempre en nuestra men-
talidad. El saber no es un disfrute. Aprender es lo contrario a disfrutar. Disfrutar es lo 
contrario a aprender. La única motivación sería entonces un interés exterior, no un in-
terés por la cosa misma. (Zuleta, 1978, citado en Suárez y Valencia, 1995, pp.93-110) 

El saber, para Estanislao, debería ser asumido por parte del estudiante como un dis-
frute, como una actividad que se debe mostrar de manera indiferenciada al concepto 
de tiempo y espacio que establece la escuela. Luego, con relación a la escuela se-
cundaria o bachillerato, estableció otro tipo de tensión, la fragmentación del cono-
cimiento. Frente a este punto, indicó:

El bachillerato es la cosa más vaga, profusa y confusa de la educación colombiana. 
Es una ensalada extraordinaria de materias (geografía, geometría, leyenda patria, etc.) 
que el estudiante consume durante seis años hasta que en el examen de Estado o del 
ICFES, se libera por fortuna de toda aquella pesada carga de información y confusión. 
(Suárez, 1985, citado en Suárez y Valencia, 1995, p.16)



141

Estanislao Zuleta: exponente de la educación filosófica y humanística en Colombia

Estanislao, desde el momento en que se retiró de la escuela, sintió que esta insti-
tución se equivocaba al fragmentar el universo en disciplinas aisladas. Desde su 
experiencia, era necesaria la conquista de cierto tipo de saberes y establecer su 
relación para ubicarse en el mundo, debido a que no era posible pensar la historia 
sin la geografía; el álgebra sin la filosofía; la economía sin el derecho y sin la ética; 
la sicología sin la literatura y sin el arte. La escuela, en su totalidad, con base en la 
fragmentación del saber, formaba al individuo para que funcionara como requería el 
sistema, en el sentido amplio de la palabra: 

La escuela, en todos sus niveles —preescolar, primaria, secundaria, universitaria— es 
más bien contrapuesta al desarrollo personal. Entre nuestros amigos y entre nosotros, 
en general hay muchos que se hacen ilusiones sobre las posibilidades que les podría 
abrir intelectualmente un viaje a Europa y se les olvida que ese viaje es como estu-
diantes, y que la cultura no se toma como un tetero que le dan a uno, colocado en una 
posición de pasividad… (Vásquez, 1983, citado en Vásquez, 1997, p.86)

La escuela, como la conoció Estanislao en la segunda mitad del siglo XX, era una 
institución que reprimía el pensamiento, trasmitía datos, conocimientos, saberes y 
resultados de procesos que otras personas habían pensado por los estudiantes mis-
mos. La escuela era una institución que burocratizaba, que no permitía pensar, que 
no promovía el acceso a la cultura y menos la conquista de la autonomía. Una 
escuela que generaba temor y miedo en el estudiante, que no establecía en el estu-
diante la experiencia misma de estudiar como parte de un disfrute y una actividad 
significativa y que más bien fragmentaba el conocimiento, fue la escuela que cues-
tionó a lo largo de su vida como ya sea como maestro, ya sea como intelectual de 
la educación.

Por una educación filosófica y humanística
A Estanislao Zuleta, siempre le preocupó el sistema educativo colombiano, desde 
su perspectiva la educación, tal y como existía en los años ochenta del Siglo XX, 
reprimía el pensamiento. Era una educación que simplemente transmitía datos, co-
nocimientos, saberes y resultados de procesos que otras personas habían pensado 
por el mismo estudiante. A esa situación se debía que el estudiante adquiriera un 
respeto por el maestro y por la educación que procedía simplemente de una relación 
intimidatoria.

Frente a esta situación su propuesta educativa se mueve en un frente de trabajo 
filosófico, eminentemente kantiano, reivindicando, así, en sus diversas intervencio-
nes, al sujeto de la razón, la conquista de su autonomía y la mayoría de edad. 
Propone una educación filosófica, entendiendo por filosofía el amor que el sujeto 
establece con el conocimiento. Desde tal perspectiva, se debe entender por filosofía 
la posibilidad de pensar las cosas, de hacer preguntas y ver contradicciones:



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

142

Asumo el concepto de filosofía en un sentido muy amplio, en el sentido griego de 
amor a la sabiduría. Es un filósofo el hombre que quiere saber; el hombre que aspira 
a que el saber sea la realización de su ser; el hombre que quiere saber porque hace 
algo, para qué lo hace, para quién lo hace; el hombre que tiene una exigencia de 
autonomía. (Suárez, 1985, citado en Suárez y Valencia, 1995, p.25)

Para Estanislao Zuleta, los criterios mínimos del racionalismo los ofrece Immanuel 
Kant (1724-1804), probablemente el maestro del racionalismo moderno. En el pro-
ceso educativo se deben tener en cuenta tres exigencias racionales, de acuerdo a la 
propuesta de educación filosófica educativa, que busca plantear como alternativa, 
en este orden:

La primera, pensar por sí mismo, es decir, la exigencia de renunciar a una mentalidad 
pasiva que recibe sus verdades o simplemente las acepta de alguna autoridad, de al-
guna tradición, de algún prejuicio, sin someterla a su propia elaboración; la segunda, 
ser capaz de ponerse en el punto de vista del otro, es decir, mantener por una parte 
el propio punto de vista, en la perspectiva de llevar cada uno hasta sus últimas conse-
cuencias, para ver en qué medida son coherentes consigo mismo, y la tercera, es lle-
var las verdades, ya conquistadas, hasta sus últimas consecuencias, es decir, que si los 
resultados de nuestra investigación nos conducen a la conclusión de que estábamos 
equivocados lo aceptamos. (Suárez, 1985, citado en Suárez y Valencia, 1995, p.26)

Así las cosas, la educación filosófica debía ser calificada como una educación racio-
nalista. La manera como asumió la labor del maestro era la de enseñar de manera 
problemática, la necesidad de enseñar a pensar al estudiante para que conquistara 
su autonomía. En este punto, criticó fuertemente la educación debido a que tendía 
a producir un individuo heterónomo, que carecía al máximo de autonomía y que 
dependía de los demás para pensar y tomar decisiones.

Por otro lado, la educación pública no era más que un paliativo, una ilusión que 
se le ofrecía a la mayoría de la población con el sueño de su propia superación. En 
una de sus recordadas intervenciones, manifestaba que, 

Desmontar la educación pública significa desmontar las ilusiones. La educación pú-
blica es lo que le cuesta a la burguesía sostener frente a la mayoría de la población la 
ilusión de que su destino no está dado por su nacimiento, sino que resulta de la ade-
cuada utilización y aprovechamiento de oportunidades que brinda el sistema a través 
de la educación. (Suárez, 1985, citado en Suárez y Valencia, 1995, p.43)

Frente al avance de la tecnología educativa de los años ochenta del siglo XX, y su 
propuesta conductista de aprendizaje, aclaraba que, 

La educación hoy en día se hace lenguas con los avances de la tecnología educativa 
y los métodos audiovisuales. La educación está siendo pensada con los métodos y 
los modelos de la industria. Ofrece una cantidad cada vez mayor de información en 
el mínimo de tiempo y con el mínimo esfuerzo. Eso no es otra cosa que hacer en la 
educación lo que hace la industria en el campo de la producción, ¡mínimo de costos, 



143

Estanislao Zuleta: exponente de la educación filosófica y humanística en Colombia

mínimo de tiempo, máximo de tontería¡ El que educa con estos sistemas no sabe lo 
que está haciendo, pero lo hace en el mínimo de tiempo, de la manera más rápida 
y menos costosa. A esto es a lo que se quiere llegar con la tecnología educativa y 
los métodos de enseñanza audiovisuales, confundiendo educación con información. 
(Suárez, 1985, citado en Suárez y Valencia, 1995, p.22)

Para Estanislao, a finales del siglo XX, la técnica progresaba de manera inevitable, 
pero aclaraba que la técnica tenía un tiempo que no era el mismo tiempo de la cul-
tura. La educación que agacha la cabeza ante la técnica y tiene la técnica como una 
meta y su paradigma, es necesariamente la más represora de todas las educaciones, 
pues la educación técnica permite que el sujeto pierda cierto grado de sensibilidad 
frente a la realidad y la conquista del conocimiento. 

Frente al contexto educativo de final del siglo XX, consideraba que se debía acen-
tuar la educación filosófica. Esto, en la medida en que queríamos que la educación 
significara algo más que el entrenamiento de un experto para un mercado que lo 
demanda. En términos humanísticos y liberales, herederos de los preceptos de la 
educación griega, deberíamos formar a un ciudadano más que a un técnico. Así lo 
dedujo en su conferencia de 1978:

La formación actual no corresponde propiamente a lo que los liberales llamaban la 
formación de un ciudadano, es decir, de un hombre que pueda intervenir, de alguna 
manera, e incidir conscientemente en el destino de la sociedad. En realidad, el tipo 
de persona que se forma es una tuerca que debe ajustar muy bien en alguna parte del 
engranaje productivo. Eso es lo que se llamaría un trabajador eficiente. (Zuleta, 1978, 
citado en Suárez y Valencia, 1995, p.101)

Para este intelectual de la educación, era muy fácil elogiar la democracia, pero muy 
difícil aceptarla en el fondo, porque la democracia era la aceptación de la angustia 
de tener que pensar por sí mismo, de decidir por sí mismo. La educación filosófica y 
humanística que propuso Estanislao Zuleta, buscaba enfrentar esa angustia, buscaba 
que los estudiantes desarrollaran hábitos de pensamiento que les permitiera pensar 
por sí mismos y tomar sus propias decisiones. También, desde su perspectiva filosó-
fica, el problema fundamental de la educación era combatir la ignorancia, promo-
viendo la formación de personas que tuvieran como principal exigencia la conquista 
de la autonomía.

Epilogo, la lectura como formación
En el marco de los programas de formación de docentes, merecen un gran valor este 
tipo de intelectuales de la educación. En este sentido, se debe apreciar la biogra-
fía como un espacio de recuperación de la información que, aunque en el mundo 
contemporáneo es abundante, se muestra desordenada y compleja. Seleccionar un 
intelectual de la educación para inspeccionar su pensamiento pedagógico, pasa por 
un tipo de relación subjetiva en la que entran en juego, aspectos como: la emoción, 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

144

la imaginación y el conocimiento que tengamos sobre un tipo de sujeto, acompaña-
do esto de la sobrecarga de la interpretación de sus ideas (Arfuch, 2013). Lo anterior 
desde el tipo de presente cultural que nos correspondió vivir. En este sentido, esta-
mos convencidos de que uno de los gestores y pioneros de la educación filosófica 
y humanística en Colombia, es el maestro Estanislao Zuleta, ya sea por la manera 
cómo vivió su vida, la manera como afrontó la escuela y sus maestros, el cuestio-
namiento que, desde joven, estableció entre la escuela y la cultura; la controversia 
psicoanalítica entre mundo infantil y el mundo adulto; la tensión del niño frente 
a sus padres y maestros, pero también, la reivindicación política de estos últimos, 
acompañada de su propuesta educativa.

Su propuesta educativa toma cuerpo en una educación problematizante, una 
educación filosófica, que debía formar para la crítica, la autonomía y la toma de 
decisiones propias por parte del estudiante. Para este intelectual de la educación, 
era muy fácil elogiar la democracia, pero muy difícil aceptarla en el fondo, porque 
la democracia era la aceptación de la angustia de tener que pensar por sí mismo, de 
decidir por sí mismo. La educación filosófica y humanística que propuso Estanislao 
Zuleta, buscaba enfrentar esa angustia, buscaba que los estudiantes desarrollaran 
hábitos de pensamiento que les permitiera pensar por sí mismos y tomar sus propias 
decisiones. También, desde su perspectiva, el problema fundamental de la educa-
ción era combatir la ignorancia, promoviendo la formación de personas que tuvieran 
como principal exigencia la conquista de la autonomía.

Por último, se debe reafirmar que Estanislao era un formador, un educador, un 
pedagogo. Creó un grupo de estudio hacia el año de 1974, —Ruptura—, que tenía 
una publicación del mismo nombre, estaba conformado por obreros, amas de casa, 
estudiantes, maestros y maestras, intelectuales colombianos ya reconocidos. Los do-
mingos eran los momentos de la discusión, de la revisión de los autores como Freud 
y Marx y de un aprendizaje de lo que significa leer y de lo que supone la lectura. En 
sus palabras:

Hay que tomar por lo tanto en su sentido más fuerte la tesis de que es necesario leer 
a la luz de un problema. Un problema es una sospecha y una esperanza. La sospecha 
de que existe una unidad y una articulación necesaria allí donde solo vemos algunos 
elementos dispersos, que solo podemos entender parcialmente; que se nos escapan, 
pero que insisten como una herida abierta. Y la esperanza de que si logramos es-
tablecer esa articulación necesariamente quedará explicado algo que no lo estaba; 
quedará removida algo que impedía el proceso de nuestro pensamiento y funcionaba 
por tanto como un nudo en nuestra vida. (Zuleta, 1974)

Todo tipo de lectura ya sea objetiva, neutral o inocente es en realidad una interpre-
tación, es la dislocación de las relaciones internas de un texto para someterlo a la 
interpretación de la ideología dominante. Inspirado en Nietzsche aclaró que el pen-
samiento funcionaba con tres categorías, la capacidad de admiración: idealización, 



145

Estanislao Zuleta: exponente de la educación filosófica y humanística en Colombia

trabajo o labor; la capacidad de oposición: crítica y rebelión; y la tercera, es la capa-
cidad de creación, sin oponernos a nada, de juego, de inocencia, de rueda que gira.

Para Estanislao leer es trabajar, cuando asumimos una lectura que desafía nuestra 
mente evidenciamos que no hay un código común al que hayan sido traducidas las 
significaciones que luego vamos a descifrar. Nunca hay código común cuando se 
trata de una buena escritura. Cuando asumimos de manera crítica la lectura entra-
mos en una fiesta, la fiesta del conocimiento. El buen lector no es solo ese “rumiante” 
capaz de interpretar. Es aquel que es capaz de permitir que el texto lo afecte en su ser 
mismo, es aquel que teme nacer y morir en el ejercicio mismo de la lectura, pero que 
se deja encantar por el gusto de esa aventura y ese peligro. En este sentido, si leer es 
trabajar, inicialmente se debe leer desde una pregunta abierta, desde una cuestión 
irresuelta; ese trabajo se plasma en una escritura; entonces, todo lo que se lee alude 
a lo que uno busca, la lectura se convierte en lenguaje de nuestro ser. El buen lector 
termina leyendo a luz de un problema, que se convierte en una esperanza y en una 
sospecha. Leer a luz de un problema, es pues leer en un campo de batalla, en el 
campo abierto por una escritura y es el campo abierto de la investigación.

Referencias bibliográficas
Freud, S. (1996). Obras completas. Tomo 3. “La organización genital infantil”. Ma-

drid, España: Biblioteca Nueva.

Jiménez, A. (2014). El campo de la pedagogía y otros ensayos sobre la historia de 
infancia en Colombia. Bogotá, D.C.: Universidad Distrital Francisco José de 
Caldas.

Suárez, H. y Valencia, E. (Comps.) (1995). Educación y democracia: un campo de 
combate. Bogotá: Fundación Estanislao Zuleta y Corporación Tercer Milenio.

Vallejo Morillo, J. (2006). La rebelión de un burgués. Estanislao Zuleta, su vida. Bo-
gotá, D.C.: Editorial Norma.

Vásquez, T. (1997). Conversaciones con Estanislao Zuleta. Cali: Fundación Estanislao 
Zuleta.

Entrevistas, conferencias y artículos citados de Estanislao Zuleta (T2)
Suárez, H. (1985). La Educación como un campo de combate. Entrevista a Estanislao 

Zuleta. En: H. Suárez y E. Valencia. (Comps.) (1995). Educación y democracia: 
un campo de combate. Bogotá: Fundación Estanislao Zuleta y Corporación 
Tercer Milenio.

Vásquez, T. (1983). Estanislao habla sobre su experiencia personal. Entrevista a Esta-
nislao Zuleta. En: Vásquez, T. (1997). Conversaciones con Estanislao Zuleta. 
Cali: Fundación Estanislao Zuleta.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

146

Zuleta, E. (1975). Teoría freudiana de la infancia. Centro Psicoanalítico Sigmund 
Freud. (Documento inédito). En: Documentos patrimoniales. Biblioteca Univer-
sidad de Antioquia- Medellín.

Zuleta, E. (1978). Educación y filosofía. En: H. Suárez y E. Valencia. (Comps.) (1995). 
Educación y democracia: un campo de combate. Bogotá: Fundación Estanislao 
Zuleta y Corporación Tercer Milenio.

Zuleta, E. (1988). “Educación, disciplina y voluntad de saber”. En: H. Suárez y E. 
Valencia (Comps.) (1995). Educación y democracia: un campo de combate. 
Bogotá: Fundación Estanislao Zuleta y Corporación Tercer Milenio.

Zuleta, E. (1990). “La participación democrática y su relación con la educación”. En: 
H. Suárez y E. Valencia (Comps.) (1995). Educación y democracia: un campo 
de combate. Bogotá: Fundación Estanislao Zuleta y Corporación Tercer Mile-
nio.

Zuleta, E. (1998). Sobre la guerra. En: E. Zuleta, Colombia: Violencia, democracia y 
derechos humanos. Medellín: Hombres Nuevos, Editores.

Zuleta, E. (2001). Educación y Democracia. Medellín: Hombre Nuevo Editores. Fun-
dación Estanislao Zuleta.

Zuleta, E. (2005) “Sobre la Lectura”. En: Elogio a la dificultad y otros ensayos. Me-
dellín: Hombre Nuevo Editores. Fundación Estanislao Zuleta.



Marco Raúl Mejía Jiménez: exponente 
de la pedagogía crítica y la educación 
popular colombiana

Marco Raúl Mejía Jiménez, nació en el municipio de Palermo en el departamento de 
Antioquia, el 12 de agosto de 1952. En 1979 obtuvo su título como Licenciado en 
Filosofía y Letras en la Pontificia Universidad Javeriana de Bogotá; luego, en 1988, 
obtuvo el título de Maestría en Educación y Desarrollo en la misma institución. En 
1999 inició sus estudios de Doctorado en el Proyecto Interdisciplinario de Investi-
gaciones Educativas (PIIE), en Chile. En noviembre de 2018, el Doctorado Interinsti-
tucional en Educación de la Universidad Pedagógica Nacional de Colombia le hizo 
entrega del título honoris causa de Doctor en Educación.

Es uno de los pedagogos más reconocidos en Colombia y Latinoamérica, ante 
todo, por su labor como educador popular desde la perspectiva de las pedagogías 
críticas, que resultan del seguimiento y la continuación del legado del pedagogo y 
pensador brasilero, Paulo Freire (1921-1997), en el que se ubica una serie de ideas 
fuerza de la pedagogía crítica latinoamericana, mediante una serie de dicotomías o 
tensiones dadas entre, educación y política, teoría y práctica; opresores y oprimidos; 
entre transformación y adaptación, educación bancaria y educación dialógica.

Este pedagogo acumula una amplia trayectoria en el trabajo educativo en sec-
tores populares y con población marginada. Así mismo, se ha comprometido con 
proyectos de trasformación educativa en instituciones de educación no formal, en 
Colombia. Ha laborado con la ONG Planeta-paz, en el Centro de Investigación y 
Educación Popular CINEP, en la fundación de educación popular marianista Fe y 
Alegría, y en las universidades públicas de Bogotá, Universidad Pedagógica Na-
cional y Universidad Distrital Francisco José de Caldas. Además, ha sido consultor 
de la Presidencia de la República y del Ministerio de Educación Nacional para el 
programa Escuela y Comunidad, en sectores marginados urbanos. Desde finales de 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

148

los años ochenta, se reivindicó como sujeto actuante de la educación, de la siguiente 
manera:

El educador popular de este continente es un viajero sin fronteras, con  
equipaje liviano ya que son pocas las verdades que carga. Él ya ha visto los  
vericuetos del camino y recuerda con el poeta que “se hace camino al andar”. Saca 
energía de sus acciones y esperanza de sus yerros, y cada día comprende que entre 
más hace, más dudas y problemas le asaltan. Pero en el camino ha de encontrar, 
porque él se lo enseñará, que siempre, aún en el futuro, la obra estará incompleta, 
porque en el corazón de la educación popular está el ser proyecto inconcluso, nunca 
acabado. (Mejía, 1988, p.59)

En su propuesta metodológica y de formación de maestros ha desarrollado una serie 
de reflexiones frente a los procesos de sistematización, entendidos como una forma 
de investigar las prácticas docentes, generando producción de saberes y conoci-
mientos en experiencias de educadores populares, transformación educativa y en 
dinámicas de organización de grupos y movimientos sociales, quienes, a partir de 
esta propuesta, buscan producir un saber propio y de frontera para ganar en interlo-
cución con el saber académico.

En los últimos años ha hecho parte de la Expedición pedagógica nacional de 
2001; se vinculó a la coordinación regional para la Educación de Adultos en América 
Latina y se ha destacado como pedagogo y coordinador del Equipo Técnico Nacio-
nal del programa Ondas, de Colciencias. Dicho programa busca problematizar e in-
centivar el acceso al conocimiento científico y a la investigación en los niños, niñas 
y jóvenes escolares. El programa Ondas, para Marco Raúl Mejía:

Rompe con el adulto centrismo colocado como estrategia pedagógica en el mundo de 
las niñas, niños y jóvenes, recuperando su vital capacidad por la pregunta. En este pro-
grama se dan también procesos de reconocimiento del maestro y la maestra como crea-
dores y sujetos con la capacidad de producir saber y conocimiento. (Mejía, 2016, p.169)

Desde este último vértice, ha trabajado como propuesta la Investigación como Es-
trategia Pedagógica, IEP, mediante la cual busca construir cultura ciudadana y de-
mocrática en ciencia, tecnología, innovación y sociedad, en los grupos infantiles y 
juveniles, colocando la investigación como una práctica desde la más tierna edad. 

Paralelo a ello, ha realizado un proceso de formación de maestras y maestros 
en ejercicio, produciendo una propuesta de formación de estos actores, en donde, 
“aprenden a investigar investigando” y, en dicho proceso, los niños, las niñas y los 
jóvenes, se introducen en el arte de investigar. Finalmente, con relación a los pro-
cesos de investigación en el aula y la labor docente, dio a conocer en una de sus 
entrevistas: 

Frente a la crisis de la educación pareciera que se han impuesto los maestros re-
petidores y transmisores, negándose la capacidad de pensar y de investigar, y, por 
tanto, se han negado a sí mismos, … Muchos sistemas educativos del mundo han 



149

Marco Raúl Mejía Jiménez: exponente de la pedagogía crítica y la educación popular colombiana

incorporado la investigación a sus procesos de enseñanza, por ejemplo, el proyecto 
educativo finlandés, uno de los más efectivos que existen, propende por involucrar 
la investigación para integrar diversas áreas, entonces se encuentra en una búsqueda 
educativa que pretende construir un mundo desarrollado desde la transdisciplinariedad 
y la interdisciplinariedad. (Universidad de La Sabana, Entrevista a Marco Raúl Mejía, 
2013)

De tal manera, ha desarrollado una serie de estrategias pedagógicas basadas en la 
propuesta de deconstrucción para construir dinámicas de transformación y dar res-
puesta a las urgencias de los cambios de época desde una perspectiva crítica y en 
diálogo con el acumulado de prácticas y conocimientos en la esfera de la individua-
ción, los procesos de socialización y de vinculación a la construcción de lo público, 
generando unas dinámicas de innovación en las diferentes instituciones del sistema 
educativo, las cuales son reconocidas por parte de los sectores de la comunidad 
académica, de la educación y los movimientos sociales.

En sus aportes a la pedagogía contemporánea, sobresale el análisis crítico que 
establece en torno a los procesos capitalistas de globalización y que lo han encami-
nado a instituir propuestas de trasformación educativa, tomando como eje central, 
conceptos como: “negociación cultural”, “territorialización de la pedagogía contem-
poránea” y el de “geo-pedagogía”, los cuales representan una reelaboración desde el 
contexto político actual, con los diálogos y con los discursos freireanos, en el interés 
de mantener y sustentar una pedagogía crítica para el país y para América Latina. 
Lo anterior, en momentos en que las fronteras de lo formal, no formal e informal en 
educación, se han ido diluyendo. 

Como lo vamos a evidenciar a continuación, al realizar un breve rastreo de su 
obra y de su pensamiento pedagógico, el cuarto paradigma educativo, como él lo 
denomina, el latinoamericano, abre un camino alternativo en la esfera de la peda-
gogía, sus enfoques, concepciones y desarrollo metodológico para enfrentar, desde 
la especificidad educativa, las formas que está tomando la política globalizada y 
multilateral en el cotidiano de la vida de las personas.

Una de sus inquietudes como pedagogo crítico, es la siguiente: ¿en cuántas facul-
tades de educación colombianas se estudia el cuarto paradigma educativo, el latino-
americano? Creemos, frente a esta inquietud, que buena parte del presente libro ha 
buscado responder a su preocupación, estudiando así el pensamiento pedagógico 
colombiano.

Por lo demás, la obra del maestro Marco Raúl Mejía, es inmensa, en términos de 
producción académica, en lo referente a la cantidad de libros publicados, artículos, 
documentos de trabajo, conferencias y entrevistas.

Sin embargo, se ha buscado seleccionar algunos de los libros y artículos más 
relevantes, con el fin de presentar, de manera breve y somera, algunos de sus aportes 
y postulados al devenir de la pedagogía crítica, la educación popular, el papel del 
maestro y del movimiento pedagógico nacional, como parte del movimiento social. 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

150

Sus primeras Cartas pedagógicas
Una de las primeras producciones que ha signado la vida académica de Marco Raúl 
Mejía, es un libro que dio a conocer en 1984, cuyo título es Cartas pedagógicas, en el 
que, como educador popular, realizó una serie de reflexiones, a la vez que sistematizó 
parte de la experiencia como asesor pedagógico de dos instituciones escolares, una 
ubicada en la costa atlántica colombiana y la otra en el municipio de Aipé, departa-
mento del Huila. El origen de las Cartas pedagógicas se dio en los excesivos conoci-
mientos que a veces brindan los espacios de capacitación docente, facilitados por el 
Ministerio de Educación Nacional, MEN, sin ninguna vinculación con la práctica de 
ser maestro. Las Cartas pedagógicas se constituyen en un instrumento que permite su-
perar diferencias en la formación docente, tanto del asesor pedagógico, las directivas y 
los maestros en ejercicio, guiando de manera colectiva una reflexión profunda de una 
nueva forma de educación que parte del conocimiento y respeto del niño. 

 La asesoría pedagógica, a través de las Cartas, otorga una mayor autonomía en 
el desarrollo de la experiencia del maestro, a la vez que se trabaja con problemas 
reales de la práctica pedagógica, como la lectoescritura, el conocimiento y el saber 
en el contexto cultural en el niño. La asesoría pedagógica le permitió a Marco Raúl, 
abrir la posibilidad de construir una investigación de acuerdo al interés, problemáti-
cas y preguntas del maestro en ejercicio. En esta particular intervención, entiende la 
necesidad de la re-educación del maestro, ya que existe en ellos una relación social 
de hábito, vista como una práctica social constituida que, respaldada su actividad, 
se halla acompañada de un principio tradicional de autoridad.

Marco Raúl Mejía cree que es difícil hacer una innovación en educación y mucho 
más en la educación formal, debido al peso que tiene la escuela tradicional, acom-
pañada de sus prácticas. Ya, siglos atrás, Erasmo de Roterman había criticado la cul-
tura escolar de tipo memorístico. Por su parte, a inicios del siglo XX, la escuela nueva 
crítico a la escuela tradicional: el directivismo, la pasividad del niño y la legislación 
oficial, que sabe qué quiere el niño, los castigos, las sanciones y recompensas en las 
que no se tenía en cuenta el interés de este sujeto. 

Así, la escuela tradicional se caracteriza por el autoritarismo, el preparar para 
abstracciones, pero no para la vida. Para responder a esta situación, la escuela nueva 
propuso,

experiencias educativas que tuvieran más en cuenta la psicología del niño, la nece-
sidad de cambiar el papel del maestro, llegando a rechazar toda idea de programa 
impuesto, ligada más la escuela que a la vida. La necesidad de una autodisciplina que 
evite la idea “bueno y malo”, “recompensa y castigo” para propiciar un respeto a la 
individualidad y al espíritu creador del niño, y las actividades manuales acompañadas 
de actividades mentales. (Mejía, 1984, p.16)

La escuela activa fue igualmente cuestionada a lo largo del siglo XX, porque, de 
acuerdo a sus críticos, establece otra directividad en el niño, tomando en cuenta la 



151

Marco Raúl Mejía Jiménez: exponente de la pedagogía crítica y la educación popular colombiana

inteligencia, reduciendo todo a la lógica, al análisis y al primado de la razón. Así 
mismo, demanda una cualificación de los maestros que solo algunos pocos son los 
elegidos para este método, al mismo tiempo que rescata más el interés escolar que 
el interés del niño. No obstante, es en los principios de la escuela activa que encon-
tramos una educación para el cambio y la trasformación de la pedagogía moderna. 
Desde cierta perspectiva, la escuela activa deja las bases y algunos elementos para 
pensar una escuela innovadora y alternativa a la escuela tradicional. 

Por otro lado, desde las Cartas pedagógicas, Marco Raúl aclaraba que la investi-
gación debía tratar de ir más allá del texto libre, pero utilizándolo como ayuda. Los 
temas de investigación no los debía programar el maestro, sino que debían ir salien-
do del aprender a mirar lo que el niño vivía de su realidad. La pedagogía crítica no 
niega el desarrollo de la ciencia, ni la existencia de un saber acumulado, junto con 
la historia de la humanidad: 

Lo que cambiamos es el sentido y el interés del conocimiento, creemos que el sentido 
tiene que estar dado por el niño, que va construyendo su andamiaje lúdico, intelec-
tual, práctico, en una relación inmediata con su comunidad, no a espaldas de ella. 
Los temas de investigación deben surgir de las discusiones con los niños. (Mejía, 
1984, p.18)

De tal manera, el niño tiene que ser respetado como tal, con su mundo valorativo 
y de intereses. Así, en la experiencia como educador popular en la costa atlántica, 
surgieron con los niños temas como: mitos, leyendas, creencias, medicina popular, 
música, instrumentos, elementos del folclore y los juegos tradicionales de los niños 
de la región.

Para Marco Raúl Mejía, al abordar el niño en la escuela, es importante retomar 
algunos de los postulados de Piaget y su discusión con relación a la inteligencia, 
que termina siendo una adaptación a las situaciones nuevas, lo cual supone que 
existe una estructura interna que funciona en el sujeto, como un esquema anterior. 
Al llegar algo nuevo de la realidad, es necesario que la estructura propia lo asimile, 
es decir, lo coloque en su manera de ver las cosas ampliando el campo de mira, de 
tal manera que el sujeto, con la asimilación, tenga una visión más general al ganar 
un nuevo elemento de su medio, que le va a permitir llenar una laguna existente en 
su situación anterior. 

Según Marco Raúl Mejía, leer a Piaget en los años ochenta en Colombia era una 
novedad, debido al peso que tenía el marxismo y el materialismo histórico dentro del 
movimiento magisterial colombiano. Así, desde Piaget, el proceso de construcción de 
la inteligencia es continúo, reconociendo desde entonces el peso que tiene el cons-
tructivismo en la educación. El conocimiento busca un equilibrio, una coordinación 
entre asimilación y acomodación, pretendiendo una adaptación al proceso, que es 
progresivo y que va evolucionando hasta producir nuevos equilibrios, que llevan hasta 
formas completas o cada vez más amplias en cuanto a la conquista del conocimiento.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

152

Sin embargo, también se hacía prudente tomar algún distanciamiento de Piaget, 
haciendo un llamado a no caer en cierto psicologismo cognitivo, que reduce el 
acto educativo al puro desarrollo de la inteligencia, olvidándose de otros aspectos 
importantes en la relación pedagógica, como lo son la afectividad, el método, los 
elementos de didáctica y, desde luego, el peso que tiene en la educación popular el 
medio social, su relación con la comunidad y la identidad cultural, aspectos que le 
permiten al niño identificarse socialmente.

Como se observa, en el pensamiento pedagógico de Marco Raúl Mejía, de acuerdo 
a estas primera Cartas pedagógicas, hay una valoración positiva, además, de los apor-
tes de la escuela activa y de Piaget; también, de la obra de John Dewey y la escuela 
progresiva norteamericana, de quien rescata, entre otros aspectos, el concepto de in-
vestigación, el cual parte de una situación problemática, de incertidumbre y duda.

Así, John Dewey considera las situaciones problémicas como el primer momento 
de la búsqueda, dado que, en alguna forma, sugiere unas soluciones, una idea de 
cómo resolverla. El segundo momento de la investigación es el desarrollo de esta 
sugerencia, de esta idea, mediante el raciocinio, lo que se denomina la intelectuali-
zación del problema. El tercer momento consiste en la observación y el experimento; 
es decir, en ensayar las diversas hipótesis planteadas para comprobar o no su inade-
cuación. El cuarto momento consiste en la reelaboración intelectual de las hipótesis 
originarias. De esta forma, se formula ideas que tienen en el quinto momento su 
verificación, que puede consistir sin más, en la explicación práctica o en nuevas 
observaciones o experimentos comprobatorios (Mejía, 1984).

Para Dewey, el proceso educativo tiene dos aspectos: uno, psicológico, que con-
siste en la exteriorización y el despliegue de las potencialidades del individuo, y el 
otro social, que consiste en preparar y adaptar al individuo a las tareas que desem-
peñará en la sociedad. La escuela debe representar la vida actual, una vida que sea 
tan real y vital para el niño como la que vive en sus casas, en el vecindario o en el 
campo de juego.

Como es lógico en su balance en torno a los aportes de la pedagogía moderna, 
en la parte final de sus Cartas Pedagógicas, hay especial espacio para Paulo Frerie, de 
quien rescata su carácter humanista y liberador, en cuanto se propone construir un 
hombre nuevo, que debe descubrirse y conquistarse a través de la praxis, en orden 
a pronunciar el mundo. Así, en su pedagogía se propone, como meta inmediata, la 
alfabetización; como finalidad más amplia, educar para la práctica de la libertad.

En Freire, la pedagogía tiene dos momentos distintos e interrelacionados: la pe-
dagogía del oprimido, en la que propone descubrir el mundo de opresión en que 
se vive y comprometerles con una práctica transformadora, y la pedagogía de la 
liberación: una vez transformada la realidad opresora, se continua en un proceso 
permanente de liberación. Con Freire, comprendimos que los hombres se hacen en 
la palabra, en la acción, en la reflexión y el trabajo. Existir es pronunciar el mundo; 



153

Marco Raúl Mejía Jiménez: exponente de la pedagogía crítica y la educación popular colombiana

es más que vivir, más que estar en el mundo. La liberación del hombre comienza 
cuando él reflexiona sobre sí mismos y su condición en el mundo. Así, se concienti-
za y se inserta en el mundo como sujeto. Nadie educa a nadie, como tampoco nadie 
se educa solo, pues los hombres se educan en comunidad por el mundo.

La transformación de la escuela
La escuela moderna de carácter público, se había institucionalizado a lo largo de los 
siglos XIX y XX, y en cuyo seno se incubó una serie de modelos pedagógicos, como 
el tradicional transmisionista y cierto tipo de aprendizaje conductista, que lograron 
permear un tipo de práctica pedagógica tradicional que había acompañado la pro-
puesta educativa de esta institución. La crisis del Estado de bienestar, a finales del 
siglo XX, había llevado a una satanización de lo público, en la que muchas de las 
ineficiencias le fueron adjudicadas a la escuela y su propuesta pedagógica. Con este 
discurso se logró, de manera paulatina, una reestructuración y una reorganización 
del proceso educativo para que esta institución funcionara más en la lógica de los 
procesos del mercado y, finalmente, de la apertura neoliberal. De tal manera:

La educación y la escuela no tienen razón ni sentido en función de su lógica interna, 
sino que obedecen a procesos más amplios en la sociedad global y articulados en 
los contextos específicos, en los cuales adquieren naturaleza y sentido. Podríamos 
afirmar que la escuela va a ser uno de esos lugares centrales para formar en nuestros 
países y en las comunidades populares, ciudadanos del mundo e hijos de la aldea. 
(Mejía, 1996, p.113)

Para Marco Raúl Mejía, en el nuevo siglo se requería de una reconfiguración de la 
escuela, pues se habían generado problemáticas que debían ser resueltas desde la 
trasformación de las estructuras institucionales, en consonancia con nuevas prácti-
cas que planteaban una nueva cultura, producto de la economía de consumo y del 
peso de las nuevas tecnologías. Desde su perspectiva, al hablar de educación y de 
escuela, debíamos evitar caer en una mirada que las descontextualizara, haciendo 
un análisis de su crisis en el que pareciera que los problemas a resolver fueran del 
quehacer interno de la institución, y no del papel social y de la representatividad 
histórica, surgida de los profundos cambios que vive la humanidad. Debíamos re-
conocer así, que estos cambios cuestionaban las prácticas educativas, los lenguajes 
de la escuela y las interacciones surgidas de la nueva subjetividad, lo cual implicaba

una superación del proceso teoría-práctica hacia una nueva escolaridad en la cual 
se dan integraciones más amplias, creadoras de competencias técnicas, metódicas y 
sociales. La escuela ha de dar formación técnica, comportamental, social y de apren-
dizaje, de tal forma que sea posible entender y recodificar los nuevos lenguajes cul-
turales. Es ahí donde se corre el peligro de limitar las capacidades intelectuales a 
las funciones ocupacionales, olvidando que son los hombres y mujeres en relación 
social, los que construyen la ciencia y la tecnología. (Mejía, 1996, p.54)



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

154

Así, Marco Raúl Mejía evidencia cómo las instituciones educativas y de investiga-
ción se transforman hacia la producción de saberes y ya no dan cuenta de la rele-
vancia del proceso y el desarrollo de los conocimientos. Se producen, entonces, 
transformaciones en la relación trabajo-arte, trabajo-ciencia, que propician otro es-
pacio social para el aprendizaje profesional y cultural. La escuela se re-configura 
en cuanto tiene que aprender y servir para esa nueva relación; el saber propio del 
mundo artesanal, hoy reconfigurado en las carreras técnicas y tecnológicas, es más 
valorado en el mundo del trabajo que el conocimiento profesional o científico en 
determinadas áreas, ya sea en el mundo empresarial, ya sea en el mundo industrial.

Por otro lado, los paradigmas que acompañaron el desarrollo de la educación en 
Occidente (alemán, francés, anglosajón y latinoamericano), si bien representan el 
acumulado del campo, no son suficientes para dar cuenta de las transformaciones 
que le han implicado a la educación reorganizar su rumbo. En el actual contexto, se 
hace fundamental desatar la apertura de nuevos caminos experimentales desde múl-
tiples concepciones que, a partir de las prácticas, intentan dar cuenta y hacer posible 
la educación de estos tiempos. La reconfiguración de la pedagogía no es un camino 
sencillo; es la apuesta por reconstruirla en nuevos tiempos y a la luz de los cambios 
que se desarrollan en la sociedad. Estos cambios deben hacerse visibles a través de 
propuestas concretas en la esfera de lo educativo y lo pedagógico. 

Frente a la crisis de las pedagogías universales surge las geopedagogías, que plantean 
la reconfiguración de la pedagogía a partir de la transformación en marcha que mues-
tran una nueva ecología humana, tanto de tipo comunicativo y tecnológico como en 
los paradigmas conceptuales y de acción y en los caminos metodológicos afirmando 
que los mapas con los cuales nos habíamos movido se hacen insuficientes y deben ser 
reorganizados desde los nuevos conceptos. (Mejía, 2016, p.182).

La geopedagogía en la escuela, no se refiere solamente al contexto institucional, 
sino a los espacios conceptuales subjetivos, valóricos y de poder. La pedagogía acu-
mulada es solo un punto de partida para esa reconfiguración de la pedagogía y la 
escuela. Asistimos así, a un momento de creación de una nueva relación de sentido 
entre el maestro, el estudiante y la escuela, ante todo, en instantes en que las nuevas 
tecnologías, el mundo en red, la información virtualizada y los nativos digitales, pre-
sionan la transformación de esta institución consolidada en la modernidad.

El maestro contemporáneo está obligado a reconstituir su práctica, a deconstruir 
para situar y reconstruir de nuevo su relación con la escuela, con los estudiantes y 
con las nuevas lógicas de aprendizaje. La escuela, en este momento de transición, 
demanda de pedagogías situadas, de geopedagogías que reconstruyan nuevas prác-
ticas en un tipo de escuela, en la que las relaciones de sentido y de significado se 
han transformado, sin confundirnos, claro está, con un momento de crisis, sino, más 
bien, de trasformación profunda. 



155

Marco Raúl Mejía Jiménez: exponente de la pedagogía crítica y la educación popular colombiana

Sobre el origen de la educación popular
De acuerdo a las reflexiones de Marco Raúl Mejía, la educación popular hunde sus 
raíces en los más profundo de la reforma protestante y la contrarreforma católica, 
que constituyen a la vez, una de las bases de la modernidad y originan en el lenguaje 
esa diferencia entre el pobre que viene del mundo católico y el pueblo que viene del 
mundo protestante. Según Mejía, ello va tener incidencia en una concepción de lo 
que es el pueblo y su relación con las pedagogías populares, planteadas por Come-
nius, Pestalozzi y los esposos Freinet.

Por lo demás, la base de la educación popular, en principio, se encuentra en 
cierta propuesta de educación escolarizada; luego, la educación como derecho ad-
quiere concreción en el proceso de la Revolución Francesa de 1789, reconociendo, 
desde 1792, a la educación como un derecho liberal, basado en la escuela única, 
laica, gratuita y obligatoria. Otro mojón importante de referencia, se da cuando la 
Organización de Naciones Unidas convoca la Primera Conferencia sobre Educación 
de Adultos, que se celebró en Elsinor, Dinamarca, en 1949, estableciendo la dis-
tinción entre educación formal y no formal, que por largo tiempo acompañaría la 
educación popular.

En el caso de América latina, un tronco importante de la educación popular lo 
ubica en los planteamientos de Simón Rodríguez (1769-1854), quien reivindicó la 
necesidad de pensar en una educación popular, que nos hiciera americanos y no 
europeos, inventores y no repetidores, y la necesidad de formar personas que domi-
naran un arte u oficio para ganarse la vida. 

Esta corriente de pensamiento se inició en el momento mismo del nacimiento de 
nuestras repúblicas, muy tomado de la mano del criollismo que encarna el maestro 
del libertador, quien es el que por primera vez habla de educación para el pueblo, 
una educación popular que debía nacer o más bien ser inventada de acuerdo a 
nuestros contextos y necesidades. Un segundo tronco de la experiencia latinoame-
ricana de construir una escuela propia, se encuentra ligada a la sabiduría aymara y 
quechua, siendo una de las más representativas la escuela de Ayllu de Warisata, en 
Bolivia. Finalmente, la educación popular terminó de gestarse en la segunda mitad 
del siglo XX, con una serie de experiencias de educación no formal, la educación de 
adultos y con la obra de Paulo Freire. 

Así mismo, para esta última época, en el ámbito latinoamericano, los grupos 
cristianos populares de la teología de la liberación, basados en las conclusiones del 
Concilio Vaticano II, de 1962 y de la Conferencia Episcopal de Medellín, en 1968, 
en la que tuvo influencia de Paulo Freire a través de sus escritos, dando paso así a 
una corriente de acción y pensamiento que asumen la educación liberadora como 
corriente educativa. 

En Colombia, la lectura de Paulo Freire se dio a través de la obra educativa de 
Juan Bosco Pinto quien, desde 1968, se distanció del entendimiento de educación 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

156

como capacitación y constituyó una propuesta de formación como toma de con-
ciencia de la realidad. Allí surgió el método de alfabetización socioactivo que, al 
partir de las palabras generadoras, conllevaban todo un aprendizaje lectoescritor 
de la realidad y de las primeras letras. También, la investigación acción participativa 
se constituyó en otro aporte de la academia a la educación popular. Las anteriores 
tradiciones, entre otras, dan cuenta de manera paulatina de la especificidad de la 
educación popular en nuestro país.

Por otro lado, al indagar sobre los orígenes de la pedagogía crítica, Marco Raúl 
Mejía aclara que esta no es ajena a la organización del pensamiento educativo y 
pedagógico de la modernidad, que se expresa en tres vertientes del paradigma edu-
cativo: alemán, francés, y anglosajón, sumándose una cuarta, como lo es la vertiente 
latinoamericana. Mientras la pedagogía alemana se incubó tempranamente en el 
ideal filosófico, fundado en el proyecto occidental del ideal griego y de la reforma 
protestante, basada en el autoexamen y el trabajo, en la que la paideía ilumina esa 
constitución, donde la pedagogía es una ciencia que se hace concreta a través de la 
didáctica, las ciencias de la educación francesas heredarían los principios ilustrados 
de libertad y autonomía, gestándose en la mejor filosofía social, dando forma a la pe-
dagogía, entendida como saber, disciplina o discurso, dependiendo de la corriente 
y la concepción en la cual se ubica el sujeto educativo; el currículo inglés incorpora 
la filosofía crítica, de corte norteamericano, asumiendo lo más refinado de la taylo-
rización, el pragmatismo y la teoría del aprendizaje.

El paradigma latinoamericano, desde la segunda mitad del siglo XX, centra su 
propuesta en una crítica a la modernidad, en cuanto su pretendida universalidad 
significa una violencia epistemológica, ya que niega otras formas de conocer fun-
dadas en la cultura y el contexto, como terreno de diferencia y la necesidad de que 
la acción construya actores críticos, promotores de transformación de sus realidades 
(Mejía, 2012, p.55). La educación popular en América Latina, deviene de un modo 
de resistencia frente a la orientación pragmática, orientada a la racionalidad técnica 
norteamericana. 

De tal manera, hablar de educación popular y pedagogía crítica, desde Améri-
ca Latina, es hablar de una práctica social que se ha venido conformando en esta 
realidad, particularmente, en la segunda mitad del siglo XX y los comienzos de 
este milenio. En su relación con los movimientos sociales y algunas expresiones de 
educación acción participante, la educación popular, la teología de la liberación, el 
discurso decolonial y la filosofía latinoamericana, comparten un proyecto por parte 
de grupos que han sido colonizados, subalternizados y negados en su saber, produ-
ciendo un fenómeno de subalternidad en el pensamiento, muy visibles en indígenas, 
afros y mujeres. Toma cuerpo así, la educación crítica latinoamericana en varias 
versiones: educación crítica liberadora, educación popular, enfoque transformador y 
muchas otras que dan cuenta de los cambios de época y de la emergencia de nuevas 
formas de poder, control y dominación.



157

Marco Raúl Mejía Jiménez: exponente de la pedagogía crítica y la educación popular colombiana

A finales de los años ochenta del siglo XX, surge entonces un replanteamiento en 
la educación desde la concepción de la cultura, pues la educación popular pretende 
ser un ejercicio político y cultural, que busca respuestas ante el contexto en el que 
se habita y la educación implantada en su ideología capitalista y eurocentrista, que 
desconoce saberes propios de la cultura latinoamericana, como los conocimientos 
ya presentes antes de la colonización. 

Esa veta cultural ha enriquecido la reflexión sobre la educación popular en cuanto 
nos muestra que el problema de la educación no es solo de método o de diseño, ya 
que el medio cultural y el “imaginario colectivo” modifican cualquier interacción 
que se desea hacer, ya sea esta de tipo educativo, comunicativo o de cualquiera otro. 
También queda cuestionado el modelo universal de pedagogía como enseñanza y 
transmisión de información, ampliándose en el sentido de que la formación y recrea-
ción cultural y social de los sectores sociales, cumplen un papel específico en esta 
actividad. Igualmente, el modelo académico, basado en el texto escrito, es puesto en 
tela de juicio, ya que el contexto social y sus historias orales, aparecen como otros 
lugares de texto que deben ser recuperados y dinamizados como parte del proceso 
social de la educación popular. De la misma manera, el concepto de clase sufre la 
ampliación y la modificación del medio cultural y se le agregan elementos de nueva 
valoración que recogen la riqueza de la particularidad cultural. (Mejía, 1989, p.305)

De tal manera, la educación popular se replantea desde los sectores interesados en 
el cambio, hacia una nueva hegemonía desde los sectores populares, que conduzca 
a una nueva sociedad. Se reconoce así que esta tiene una intencionalidad social 
anticapitalista y, por tanto, se esfuerza en no caer ante las políticas oficiales de con-
trol burocrático procapitalista. La pedagogía crítica se pregunta por lo negado, lo 
rechazado, lo excluido; en general, por lo marginado en los procesos de saber y del 
conocimiento. Busca incorporar los saberes marginales y de borde al entendimiento 
de la sociedad; por eso se habla de la pedagogía de la pregunta, la pedagogía del 
conflicto, la indagación de la investigación como estrategia pedagógica. Los méto-
dos hacen parte de una política de la experiencia determinada por contextos, acto-
res, fines y el sentido dado por la experiencia del hecho educativo.

Para Marco Raúl Mejía, la vigencia de la educación popular hace parte del pen-
samiento educativo y pedagógico latinoamericano, en tiempos de una nueva revolu-
ción científica y del capitalismo cognitivo, lo que significa no solo recoger los retos 
para dar respuesta a tiempos cambiantes, sino replantear las preguntas de ¿para qué?, 
¿por qué? y ¿cómo se hace la educación popular en tiempos de transición? En con-
secuencia, la educación popular ha redefinido su ámbito de pensamiento y acción 
al recuperar la educación como socialización, la cual hace referencia a los procesos 
permanentes realizados en los diversos espacios de la vida cotidiana, a través de los 
cuales la sociedad organiza la integración de sus miembros a la dinámica mayor. 

La socialización, desde la perspectiva de la educación popular, va más allá de la 
tradicional mirada de socialización primaria realizada por la familia, la secundaria 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

158

por la escuela y los demás agentes. En la actualidad, se ubica una socialización ter-
ciaria, realizada por las nuevas tecnologías, la realidad virtual y digital. La educación, 
desde la perspectiva socializadora, hace parte de una sinergia de experiencias en la 
que entra en juego la educación formal, no formal e informal. El mundo digital, la 
realidad virtual, aparece entonces como: 

un nuevo lugar de socialización y también como un nuevo lugar para el control social 
como proyección simbólica de la identidad. Esta proyección simbólica opera en la 
estructura previa de los sujetos como una forma que se negocia con y en la escuela. Es 
decir que el niño de los barrios populares ya no va a la escuela solo a recibir, también 
a negociar sus códigos a exigir que los procesos direccionados sean transformados y a 
dialogar lo que él posee en su estructura previa con lo que la escuela ofrece. (Mejía, 
2012, p.74)

Desde la observación y reconocimiento de este fenómeno, se establece una ruptura 
con el concepto tradicional de socialización, para redefinir y redimensionar la edu-
cación popular y reafirmar que ella, en tanto práctica social, muestra que su operar 
educativo es posible, en todos los terrenos, formales y no formales y que, además, 
desborda su acción hacia un amplio universo de lo informal, a su vez que asume las 
nuevas mediaciones tecnológicas y comunicativas para hacer real su propuesta en 
las nuevas realidades. 

En el mundo que vivimos, el acumulado de teoría crítica toma cuerpo en la nece-
sidad de construir proyectos educativos pedagógicos alternativos (Pepas), los cuales 
hacen visible a los educadores la manera como el proyecto transnacionalizado y 
multilateral, enmarcado en educación, está al servicio no de la pertinencia de lo 
local, sino del mundo de la globalización capitalista. 

La pedagogía alternativa, busca establecer nuevas formas de comunicación entre 
los sujetos en general, entre los alumnos y los maestros, buscando sedimentar la 
autonomía, reconociéndola como la capacidad de actuar de acuerdo al propio cri-
terio; es decir, de acuerdo a una regla que permite diferenciar lo bueno de lo malo, 
lo conveniente de lo inconveniente. 

En el actual contexto, la pedagogía crítica no se puede confundir con el adoctri-
namiento político o discurso sociológico sobre los pobres:

Este posicionamiento exige una disposición a que los procesos educativos y peda-
gógicos desde su especificidad construyan un mundo sin exclusión y visibilicen las 
voces y las condiciones de ellos y su lugar en la sociedad, así como su cultura y 
derechos, haciendo real una interculturalidad y transculturalidad, en la cual nos edu-
camos colectivamente en el reconocimiento de la subalternidad, la existencia de otras 
epistemes y las relaciones entre el sufrimiento de los seres humanos y el dominio 
económico, social y político. (Mejía, 2012, p.99)

Finalmente, la pedagogía crítica, en la era de la información, debe afrontar nuevos 
retos, particularmente, en el nuevo capitalismo, fundado sobre el control de base 



159

Marco Raúl Mejía Jiménez: exponente de la pedagogía crítica y la educación popular colombiana

cognitiva, con el cual muchos trabajan con el conocimiento, procesando datos de 
cara a estas máquinas inteligentes. Frente a este nuevo contexto, la pregunta es si 
las resistencias en pedagogía y educación son las mismas que se planteó en el mo-
vimiento social y educativo de la década del ochenta del siglo XX en Colombia, 
coyuntura en la que se gestó el Movimiento Pedagógico Nacional.

Aunque en su mayoría, las resistencias son diferentes, ya que el proyecto de 
control se ha modificado, el patrón de acumulación de capital se ha transformado y 
sus formas de subordinación se han renovado. Este trabajo inmaterial dominante, es 
la base de reorganización del capitalismo de este cambio de época, y logra que en 
este nuevo biopoder concurran todos los trabajos. Así, en ese desarraigo corporal, 
aparecen categorías aparentemente neutras para exiliar esos fenómenos, tales como: 
sociedad del conocimiento, redes virtuales, mundo informacional, globalización y 
muchas otras, las cuales, en la esfera personal, construyen otra conexión al mundo 
real.

La pedagogía crítica debe afrontar esta realidad contemporánea, deconstruyendo 
el acumulado pedagógico ofrecido por la modernidad, para reconstruir una nueva 
propuesta que pasa por un nuevo posicionamiento epistemológico, conceptual y 
metodológico, que conlleva una aplicación educativa en un mundo en que las tec-
nologías, las redes de comunicación y de información digital, pueden saturar a la 
pedagogía e instrumentalizarla en la lógica que establece la economía de consumo, 
la era de la información y la banalidad de la imagen.

La pedagogía crítica y su devenir en la educación popular 
colombiana
Desde el mismo momento en que nace la pedagogía en la antigüedad, esta discipli-
na, en el proceso educativo, se traza como uno de sus fines la formación del sujeto 
a través, inicialmente, de la literatura y luego de la filosofía, para formarlo en la 
virtud, tanto estética como ética, buscando así la excelencia, la perfección personal, 
la elocuencia y lo que se denominó en la Grecia homérica y clásica, el areté. Dicho 
sujeto, acompañado de virtudes, que se desenvuelve en el escenario de lo públi-
co, como sujeto ético, que busca establecer una relación consigo mismo y con los 
demás, de manera exitosa, en la experiencia de sí, el dominio de sí y el gobierno de 
sí, como preceptos socráticos, los mantendría a manera de principios educativos y 
pedagógicos.

Así, desde la antigüedad, formar a un sujeto ético se ha convertido en un pre-
cepto pedagógico que, en términos educativos, se ha mantenido en la modernidad e 
incluso es retomado por la pedagogía crítica, cuyo fin, al igual que sus antecesoras, 
es la formación de sujetos éticos para la sociedad.

Por su parte, para Marco Raúl Mejía, la pedagogía en la educación popular tiene 
un antecedente directo en cierto tipo de experiencias exitosas en la modernidad 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

160

que, por lo general, devienen de la educación formal y de modelos pedagógicos 
que, como la escuela activa, revindican la pedagogía como una reflexión sistemática 
y científica del proceso educativo. La pedagogía, constituyéndose como disciplina, 
despliega un doble proceso:

Uno, hacia fuera, en la interdisciplinariedad con las otras ramas del saber que concu-
rren al acto educativo, allí están la filosofía, la epistemología, la psicología, la antro-
pología, la sociología, la comunicación, y desde luego cada uno de los saberes sobre 
los que instruye la educación; y otro hacia adentro que requiere pensar los problemas 
específicos de su actividad, allí están sus contenidos, instrumentos didácticos, tipo de 
interacción que genera, proceso cognitivo que se instaura, garantía de asimilación y 
desarrollo del conocimiento. (Mejía, 1988, p.75)

Para Mejía, la pedagogía no es un problema solamente de la escuela, tiene que ver 
con todos los educadores con quienes se agencian procesos de socialización, en los 
que además se pretende que las prácticas culturales de diversos grupos, sean recu-
peradas socialmente e integradas a procesos sociales más amplios. Se puede decir de 
que el Movimiento Pedagógico y la recuperación de la pedagogía no son problemas 
exclusivos de los maestros; lo son también de todos los educadores, siendo a todos a 
quien va dirigida la reivindicación, por convertirse en intelectuales de su quehacer y 
la necesidad de reflexionar, sistematizar y teorizar su práctica, con el fin de que con-
curran a la comunidad educativa como creadores y de quienes discuten, y no como 
intelectuales subordinados que repiten discursos que, por lo general, proceden de la 
exterioridad de su quehacer.

En el marco del Movimiento Pedagógico Nacional, la educación popular en Co-
lombia, cuestionó el proceso educativo tradicional, visto como una simple transmi-
sión de conocimiento dada de una generación a otra, en el que reinaba la pasividad 
del sujeto. La sospecha sobre cómo se efectuaba esa educación, produjo un acerca-
miento a los elementos conceptuales de la escuela activa, y propició una reflexión 
más amplia en torno a la educación como fenómeno, ligado a los procesos axiológi-
cos de las personas interactuantes en cualquier actividad educativa. Para Marco Raúl 
Mejía, de esta reflexión surgieron algunos puntos de acuerdo: 

La participación —que comenzó a estar presente en las prácticas educativas— no 
solo se ligó como una práctica a su interior, sino también como un valor participativo 
de la nueva sociedad. Se considera la participación (grupal, comunitaria, política) 
como su norte, en cuanto reconoce al pueblo como gestor, impulsor y creador de su 
historia. Plantea además que ese norte es parte de la utopía; entonces la participación 
se hace hoy, aquí y ahora, diseñando, creando y recuperando la educación popular 
como proyecto eminentemente participativo, en permanente crítica a la directividad. 
Se busca que el método, estrategias pedagógicas, y procedimientos didácticos, estén 
impregnados de participación en una forma permanente. (Mejía, 1988, p.55)



161

Marco Raúl Mejía Jiménez: exponente de la pedagogía crítica y la educación popular colombiana

Además del elemento participativo, la escuela activa valoraba la experiencia, el 
aprender haciendo y la horizontalidad en el proceso educativo entre el maestro y 
el estudiante, reconociendo de manera equilibrada su capacidad intelectual. Para 
Marco Raúl Mejía, el Movimiento Pedagógico, desde que nació en 1982, en Co-
lombia, no solo levantó prácticas transformadoras que condujeron a proyectos 
pedagógicos alternativos, sino que se enlazó con las reivindicaciones generales 
de los sectores explotados de la sociedad, constituyéndose en un proyecto cul-
tural alternativo.

En el campo específico de su accionar, propende por una reforma educativa y 
pedagógica, que le entregue a nuestro país la educación que requiere, de acuerdo 
a su historia, su cultura y sus niveles de desarrollo, y ubica en el horizonte de esta 
reforma, reivindicaciones, tales como, la posibilidad concreta de desarrollar esos 
proyectos pedagógicos críticos. De tal manera, desde finales de los años ochenta,

La educación escolar nos viene mostrando la necesidad de recuperar la pedagogía 
como la teoría del proceso general de la enseñanza, evitando subsumirla en la con-
cepción general de educación o en la concepción de la tecnología educativa, que 
tienen en común relegar la enseñanza a la condición de tecnología o procedimiento, 
abandonando la enseñanza a los designios de los nuevos procedimientos. La recupe-
ración de la pedagogía va a permitir una reflexión más de fondo sobre ella como sa-
ber, y le va a replantear a la educación popular, toda su concepción de participación 
al interior de los eventos educativos que realiza (sean relacionados con la escolaridad 
o no), para relacionarlo con los implícitos pedagógicos que traen diferentes formas de 
la participación; por ejemplo, las dinámicas de grupo, o los diseños de uso permanen-
te o las pre-tensiones de método único. (Mejía, 1988, p.88)

Para finales de los años ochenta, el tema pedagógico en la educación popular 
instauró la sospecha sobre el saber y las relaciones de poder que se entablan en 
cualquier relación educativa. En ese sentido, develó esos elementos presentes 
en su práctica o bajo discursos, provenientes ya sea de los agentes sociales o 
de los grupos populares. De entrada, hubo una serie de valores y de prácticas de 
educación popular que incidieron en el entendimiento de lo pedagógico, lo político 
y, por consiguiente, en la forma de hacer la educación. 

A partir de este aspecto, se generaron puntos conflictivos en los procesos de los 
educadores populares y surgieron preguntas referidas al sentido de la política, su 
comprensión, sus implícitos, el problema de la militancia, las relaciones entre poder 
y política. La educación popular, entonces, construye procesos que se generan y 
se viven aquí y ahora, en cuanto entiende que el problema del poder no es solo el 
problema del Estado y de la dominación capitalista.

Desde este tipo de procesos, se debe reafirmar que la pedagogía crítica viene 
siendo recreada y retroalimentada con los nuevos escenarios que se construyen en 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

162

el actual periodo histórico, los cuales exigen ampliar y reestructurar la pedagogía 
general y, en el caso de optar por un enfoque liberador y emancipador, hacer reales 
sus procedimientos metodológicos que permitan el empoderamiento y la generación 
de espacios sociales alternativos. La contemporaneidad muestra la sedimentación de 
los cambios, pero también formas de resistencia. 

Desde la perspectiva de Marco Raúl Mejía, la pedagogía no se entiende en sí mis-
ma, sino como parte de un proyecto político y cultural en el campo de la acción edu-
cativa. Toda acción pedagógica en la educación popular, implica una acción práctica 
sobre la realidad y un ejercicio de búsqueda y trabajo para la conformación de colec-
tivos, mediante los cuales esa tarea sea resuelta y se construya una nueva sociedad.

La pedagogía crítica se plantea, así, como parte de una negociación cultural. La 
actividad educativa contemporánea es una mediación en la que aparecen nuevos 
sujetos escolares, como los nativos digitales, quienes han construido una nueva sub-
jetividad que se reorganiza a partir del entorno que, siendo virtual y a la vez múlti-
ple, masivo y personal, local y global, posicional y nómada, se adscriben a diferentes 
tribus y a ninguna, en donde la cultura mediática es muy importante.

El hecho tecnológico y comunicativo en el mundo digital hace visible cómo los apa-
ratos no pueden ser vistos solo para el uso, ni solo como herramientas, sino que ellos 
al tener lenguaje, lógica narrativa, maneras de orientar la acción están generando un 
nuevo sujeto de desarrollo, de aprendizaje, de socialización, el cual trae un cambio 
cognitivo producido por la nueva mediación estructural diferente a la del libro y la 
oralidad y que es más compleja que el simple uso instrumental de las herramientas 
generadas por la tecnología. (Mejía, 2012, p.123)

La educación popular, en esta perspectiva planteada, propone hacer posible una 
negociación cultural a partir del encuentro de los diferentes actores que concurren a 
cualquier actividad educativa. La negociación cultural ocurre en un lugar interme-
dio entre el aprendizaje clásico, que establece conexiones entre actividades, fines 
e instrumentos, y un tipo de aprendizaje reconstructivo, que reconstruye vivencias 
a partir de la realidad, genera acciones que propician nuevos intereses, construye 
una motivación con capacidad de acción y permite necesidades de formación y 
autoformación.

Todo ello, para hacer posible la trasformación. La negociación exige capacidades 
de interlocución con muchas otras formas de acción y muchas facetas del conoci-
miento y de sus posibilidades de realización, así como la conciencia de la necesaria 
reelaboración de las pedagogías críticas parten del conflicto. El acto educativo, asu-
mido como negociación, asume que cambia las condiciones del contexto, las no-
ciones con las cuales los sujetos interpretan su realidad, ya sea material, simbólica, 
cultural, social o ideológica, que también se transforman.

La pedagogía crítica entra así en una lógica reconstructiva en el siglo XXI, lo que 
ha implicado una trasformación en las prácticas de los sujetos, donde se decons-



163

Marco Raúl Mejía Jiménez: exponente de la pedagogía crítica y la educación popular colombiana

truya, reconstruya y reinventen los comportamientos, los hábitos, las relaciones, las 
instituciones, la cultura y la nación. La política, la educación y las diferentes formas 
de la transformación social, también vienen sufriendo profundas modificaciones. Es 
el signo de una época en la que, tanto el pensamiento como la acción, entran en 
transición. 

Por ello, es un reto a la imaginación, el abandono de las certezas del pasado y 
la reconstrucción de lo nuevo. Atravesados por los medios, por la información, por 
los espectáculos masivos y por la nueva tecnología, aparecen procesos modificato-
rios de costumbres, pautas de comportamiento, patrones de aprendizaje y, por qué 
no decirlo, de nuevas lógicas de entendimiento. Una de las características de la 
sociedad de masas es la manera como los medios masivos y la cultura de la imagen 
producen cambios en la vida cotidiana, induciendo un aprendizaje mayor que el 
previsto por estos medios. 

Estos comienzan a tener una intervención activa y planificada para lograr cambios en 
los comportamientos y en las pautas valorativas. Sus prácticas comienzan a replantear 
la mirada anterior, en cuanto fragmenta el hábitat cultural y educativo de la escue-
la, y producen una disolución de los símbolos y valores que cohesionan y que dan 
representatividad. Ello genera un fenómeno mucho más amplio. La fragmentación 
de lo social, en el que lo público, se identifica con lo aparecido en los medios. En 
este punto, la participación se entiende de manera diferente, pues la comunicación 
se construye conforme se dan las interacciones comunicativas. Estos nuevos agentes 
socializadores erosionan la actividad educativa entendida como enseñanza, como 
transmisión y/o asimilación, y van a requerir pensamientos más cercanos a los apren-
dizajes (largamente desechados por su uso en la tecnología educativa). Fuerzan así 
a la re-contextualización del hecho educativo y de la institución escolar; a esta se le 
plantea la urgencia de buscar como referentes, elementos diferentes a aquellos con 
los cuales siempre (...) replantear la concepción pedagógica de la escolaridad tradi-
cional. (Mejía, 1996, p.51)

El surgimiento de esta nueva era, genera retos de trasformación educativa, donde se 
reconozcan las reconfiguraciones socioculturales y las implicaciones de estas en los 
niños, niñas y jóvenes; su pensamiento, su actuar y su rol social, que debe forjarse 
desde alternativas a los parámetros capitalistas y neoliberales que hasta el momento, 
cubren. Para Marco Raúl Mejía es urgente un cambio radical en los intereses y pro-
puestas de los educadores populares. Ya no solo se deben actualizar códigos y len-
guajes, sino entender lo nuevo de estas formas culturales de representar e interesar. 
El conflicto que siempre se entendió entre grupos populares y grupos academizados, 
hoy se desplaza al grueso de la sociedad en un horizonte de cambio cultural.

No obstante, la educación popular contemporánea reconoce a la pedagogía 
como la base desde la cual se construyen las interacciones y los eventos educativos. 
En ese proceso se debe seguir sacando a la pedagogía de la cárcel de la enseñanza 
y devolverla al aprendizaje y a los contextos de acción. Es decir, la reconstituimos 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

164

como relaciones sociales de saber y conocimiento y como ejes culturales, que son 
los que la hacen operatoria. Una pedagogía más cercana a los procesos de apren-
dizaje, que no niega sus aspectos enseñantes; una pedagogía que va respondiendo 
a construcciones que tienen sentido en la búsqueda de transformación y la produc-
ción de hechos nuevos, de los entornos inmediatos y remotos, aportando hacia una 
construcción global de los diferentes sectores sociales.

Sobre el maestro y el educador popular
Para Marco Raúl Mejía, la escuela colombiana, hasta finales del siglo XX, había con-
tado con un maestro profundamente transmisor. Su interés se reducía a entregar una 
carga de información y a contestar mediante un examen que pasaba por los códigos 
de procesamiento y anuncio del aprendizaje y que se evidenciaba en notas, congra-
tulaciones y enunciaciones públicas. Dicha práctica tradicional, había traído como 
consecuencia que el maestro renunciara a crear y abandonara toda posibilidad de 
convertir el saber, en una producción arraigada, en la idea de construir y recrear. El 
maestro se entregó así, a unos procesos de repetición que terminaron por hacer de 
él, un altoparlante de un saber que en muchas ocasiones ni siquiera había entendido.

La transmisión de saberes tenía entre sus características, el olvido del contexto, 
ya que la verdad estaba dada y señalada en un texto. No obstante, en la realidad 
concreta, esa verdad era enunciada como una advocación lejana. De tal forma, se 
excluía del proceso educativo toda posibilidad de error y se ahogaba cualquier bús-
queda, en medio de un proceso de eterno retorno al texto. De tal manera,

Esta situación diluye la búsqueda al interior no solo de cada disciplina, sino, además 
de la pedagogía en cada rama del saber, perdiendo la especificidad de la variedad 
de métodos en las diferentes disciplinas. Pero el maestro ha convertido su didáctica 
pedagógica en el método ya que, fruto de no haber hecho distinción entre los proce-
sos de información y formación, ha creado un supuesto método universal de la ense-
ñanza (léase transmisión) que pasa por la inducción, la deducción y la clasificación, 
creando allí en el repetir pasos, una supuesta metodología de la enseñanza. (Mejía, 
1988, p.62) 

Este tipo de maestro, es un maestro des-ubicado, que ha perdido la idea, tanto en el 
saber que enseña, como en el dispositivo pedagógico que explaya para garantizar el 
proceso de aprendizaje del estudiante. Por lo general, es un maestro que ha perdido 
el contacto con el momento histórico que le tocó vivir. Por ello, se puede decir que 
mucho de lo que enseña, son más piezas de museo que saberes en permanente cons-
trucción. Un maestro formado para la transmisión, no conoce otros procedimientos 
que los de repetición, vigilancia, disciplina y examen.

Es así como Marco Raúl Mejía reafirma que el maestro contemporáneo está colo-
nizado desde las políticas internacionales, que lo han convertido en un instructor de 
estándares y competencias con un discurso instrumental sobre las nuevas tecnolo-



165

Marco Raúl Mejía Jiménez: exponente de la pedagogía crítica y la educación popular colombiana

gías de la información y la comunicación, y que trabaja para las pruebas Pisa y Saber 
(IDEP, 2015). Aspecto, que es visible dentro de la educación pública en Colombia, 
en la que el aprendizaje está dirigido a aprobar o tener el mayor puntaje en este tipo 
de pruebas. 

Frente a esta realidad, el llamado que el Movimiento Pedagógico hace al maes-
tro desde los años ochenta del siglo XX, apunta hacia su recuperación como un 
ser integral, con vocación hacia su profesión, haciéndose necesario gestar y exigir 
condiciones en las cuales ser maestro, sea la realización de una vocación hacia la 
pedagogía y el conocimiento.

Para Marco Raúl Mejía, es el maestro recuperado desde su práctica el que se debe 
redimensionar con un saber específico que debe conocer, practicar y desplegar. Es la 
lucha por lograr que este se reconozca en su práctica y supere la historia de exclu-
sión a la que ha estado sometido a lo largo de la historia de la humanidad, ya que la 
reflexión sobre el sentido de su quehacer, siempre la han hecho otros.

Así, desde el Movimiento Pedagógico lo que se quiere es que el maestro se apropie 
de su práctica social de ser maestro y la recupere como una práctica que le permita 
en su quehacer desarrollar procesos de confrontación social. En un primer momento 
de una identidad con él mismo, una identidad que se da en lo que hace y que desde 
allí organice y posibilite la organización de él como maestro. (Mejía, 1990, p.115)

De tal manera, propone visibilizar al maestro y colocarlo en el escenario de lo pú-
blico como constructor y actor de la sociedad, mediante estrategias investigativas, 
como la sistematización de las experiencias y prácticas pedagógicas alternativas, que 
permitan situar al maestro en el escenario de lo público. A la par de la lucha salarial, 
se empuja la búsqueda por un maestro con disposición pedagógica. En ella, ha de 
encontrar los elementos que constituyen esa vocación, así como aquéllos que hagan 
posible su realización individual en la función social que cumple. 

Pero no solo se debe reivindicar su condición de pedagogo y asalariado; el otro 
elemento que lo dota de una identidad, según Mejía, es el de reconocerse como 
ciudadano en el sentido de poder participar en la gestión pública:

Dicha tarea requiere luchas precisas en las cuales los maestros estén dispuestos a 
recomponer, ganar y construir una imagen social de pedagogos. Esa identidad exige 
que se plantee también la de pedagogo asalariado. Al reconocer que, con algunas 
especificidades propias de su quehacer, cumple socialmente un papel al igual que el 
obrero, el empleado o el campesino proletarizado, deberá aunar sus esfuerzos junto 
a los de aquéllos, para construir mejores condiciones de vida que le permitan hacer 
de su profesión una vida de investigación, de creación, de reflexión, de innovación. 
(Mejía, 1988, p.69)

En la especificidad del maestro, se plantean los problemas de su práctica, enten-
diendo que tienen en la pedagogía su herramienta principal, su quehacer concreto 
y específico. El maestro encuentra, además, que existen problemas para su plena 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

166

realización como educador; uno de ellos es el ser manipulado y usado en cuanto no 
controla el proceso, no conoce el sentido del proceso global y, en muchas ocasio-
nes, no conoce los instrumentos que utiliza, aplicándolos mecánicamente.

El Movimiento Pedagógico Nacional ha evidenciado que el educador descubre 
que, por no pensar su quehacer, está siendo utilizado por alguien y que la pedagogía 
y sus intereses, no se resuelven en el simple proceso que él efectúa. Se trata de que 
el educador comience a darse cuenta de que su práctica social no es individual ni un 
simple ejercicio de aplicación de saberes. Esto es, que el resultado de su acción es 
también social y la proyección y los procesos que haya podido generar, van a tener 
un profundo proceso de vinculación social tanto en el núcleo humano inmediato en 
el que desarrolla su accionar, como en la sociedad en general.

Frente a la concepción del rol del maestro en nuestras realidades, se reconoce 
la manera en cómo se ha gestado su profesión y desde allí se genera una propuesta 
desde el movimiento pedagógico y la educación popular, para dignificar el oficio 
desde la conciencia política de lo que significa ser maestro en Colombia.

Entre los educadores populares, surge la necesidad de iniciar procesos de in-
vestigación que permitan escrutar los fenómenos pedagógicos existentes en esos 
espacios; por ejemplo, el descubrimiento de redes de procesamiento, transmisión y 
transformación de información de bienes culturales en los sectores populares (Me-
jía, 1988). Lo anterior es parte de la vocación de la educación popular y de su di-
námica, desde los años ochenta en Colombia. El sentido dialéctico profundo de la 
educación popular, está dado en su estado de permanente transformación, en ese 
hacerse todos los días. Así desde los preceptos establecidos por Paulo Freire y por 
su pedagogía crítica: “nadie educa a nadie y nadie se educa solo”, los hombres se 
educan entre sí mediatizados por el mundo y la cultura. El educador popular colom-
biano ha terminado siendo un sujeto problematizador, crítico y transformador. Es un 
sujeto político optimista que le habla a la educación y al educando más allá de la 
frontera que establece el mundo escolar formal, es un sujeto que, aunque bebe de la 
pedagogía moderna la trasciende, es un sujeto que le habla con optimismo al futuro. 

El movimiento pedagógico y el movimiento social
El contexto político en el que se ubica buena parte del pensamiento pedagógico de 
Marco Raúl Mejía como intelectual de la educación, se gesta en la década de los 
años ochenta del siglo XX, en el marco del Movimiento Pedagógico Nacional, en co-
rrespondencia con las luchas de la Federación Colombiana de Educadores (Fecode), 
la conquista del estatuto único docente, la reivindicación del maestro como sujeto 
político, ya sea como un trabajador de la cultura, ya sea como un intelectual de la 
educación.

Este Movimiento puso en su momento y en el centro de la discusión, el problema 
de la pedagogía, el saber pedagógico como reflexión de su práctica, el cuestiona-



167

Marco Raúl Mejía Jiménez: exponente de la pedagogía crítica y la educación popular colombiana

miento del currículo, el interrogante a las formas de evaluación tradicional, y esta-
bleció un puente entre los intelectuales de la educación, las prácticas pedagógicas 
del maestro en ejercicio y los intereses del movimiento sindical. En sus palabras: 

Es interesante ver cómo la organización sindical en nuestro país, que ha estado fun-
dada sobre el clásico modelo de lo gremial y lo político, dio cabida en su práctica 
en la década del ochenta al movimiento pedagógico, construyendo en su interior 
estructuras para su desarrollo y permitiendo un debate que dio forma a los procesos 
que llevaron a que el sindicato tuviera una presencia muy fuerte en el desarrollo de la 
Ley General de Educación, Ley 115 de 1994. (Mejía, 2016, p.169)

Para Marco Raúl Mejía, a lo largo de estos años, el movimiento social de la edu-
cación, pasó de una consigna maximalista de política educativa, que argumenta-
ba que solo cambiando el sistema cambiaría la educación, a una que recogía la 
tensión de construcción entre lo macro y lo micro. En la última década del siglo 
XX, el movimiento social por la educación, realizó una lectura del capitalismo y su 
trasformación en momentos en que se intenta refundar la escuela sobre las bases de 
un nuevo proyecto de control en marcha, basado en el conocimiento, la tecnología, 
la información y la comunicación, bajo un sustento de administración neoliberal.

La pedagogía se instituye en un elemento central de la disputa sobre la dirección 
correcta y la orientación final de la educación y la escuela. Nos encontramos, inclu-
so, en un momento en que algunos tecnócratas han planteado el fin de la pedagogía, 
buscándola sustituir por las nuevas mediaciones tecnológicas y comunicativas. Por 
lo demás, quienes proponen una des-pedagogización, acompañan su discurso con 
la desprofesionalización docente, en cuanto reducen la pedagogía a una labor ins-
trumental de facilitación de acceso a la información.

De tal manera, sus contenidos se convierten en estándares y competencias para 
hacer de la propuesta educativa un proceso ligado, de manera directa, a la produc-
ción capitalista. No en vano se ha posicionado en la educación el discurso de la 
calidad centrada en la demanda del mercado escolar.

Los movimientos pedagógicos en América Latina, deben desarrollarse con una 
particularidad, haciendo de ellos unos verdaderos movimientos sociales en la esfera 
de la educación, la cultura y la escolaridad; una acción acorde con los tiempos en 
los cuales las fronteras entre lo formal, lo no formal y lo informal, se han venido 
disolviendo a medida que todo el fenómeno comunicacional y tecnológico penetra 
constantemente en la vida cotidiana de las personas. Para Mejía, algunas de las prin-
cipales tareas del movimiento pedagógico son:

1. Comprender las nuevas formas de control del capital y sus manifestaciones en 
educación y pedagogía. 

2. Comprender cómo el lenguaje educativo se ha hecho conflictivo y polisémico.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

168

3. Comprender lo pedagógico como campo de construcción y disputa por los intere-
ses de la sociedad. 

4. Comprender la transformación como una dinámica que encadena los niveles mi-
cro, meso y macro de la sociedad. 

5. Comprender al movimiento pedagógico como expresión de los movimientos socia-
les en la esfera de la cultura y la educación de su tiempo. (Mejía, 2016, p.169)

En la actualidad, emerge con fuerza, en las nuevas condiciones del capitalismo fun-
dado en el trabajo inmaterial, unos movimientos que recogen una diversidad de ac-
tores que confluyen en lo educativo y lo pedagógico, los cuales no pueden recogerse 
en un centro único por la diversidad que los constituye. Esto demanda cambiar el 
concepto mismo de cambio y trasformación de la sociedad.

Lo anterior, ha generado una serie de modificaciones entre la crítica, la teoría 
y la acción de los movimientos pedagógicos sobre la sociedad. En la actualidad, 
los movimientos sociales de izquierda deben construir la meta en el camino, en el 
sentido de que las posiciones críticas aún no tienen muy claro el punto de llegada, 
no solo en Colombia, sino en toda América Latina, haciendo necesario reconocer la 
dimensión ética de las nuevas movilizaciones por la educación.

Así, el Movimiento Pedagógico, en concordancia con el movimiento social, re-
quiere de una dinámica de restructuración, reorganización y re-fundamentación, a 
la luz de las nuevas realidades de control y poder y de sus emergentes resistencias. 
Para este pedagogo nunca, como en los actuales tiempos, fueron tan políticas la 
pedagogía y la educación. El capital tomó para sí el conocimiento y la tecnología, 
convirtiéndolo en elemento central junto a la información y la comunicación, para 
construir un nuevo proyecto de control reorganizando la sociedad desde un nuevo 
horizonte.

Algunas conclusiones
De acuerdo al pensamiento pedagógico de Marco Raúl Mejía, la pedagogía críti-
ca reconstruye la categoría de experiencia educativa, que deviene de una serie de 
experiencias exitosas de la educación formal, como lo es la escuela activa, la cual, 
desde la primera mitad del siglo XX, pretende una educación para el cambio y la 
trasformación de la realidad contemporánea.

Desde esta postura, la escuela activa sienta las bases y algunos elementos para 
pensar una escuela innovadora y alternativa a la escuela tradicional. Así mismo, en 
su balance no desconoce algunos elementos fundamentales de la obra de Piaget, 
como es el proceso de asimilación, acomodación y equilibración permanente en 
el manejo de la información y la materialización del aprendizaje significativo. Lo 
anterior, sin caer en un psicologismo cognitivo exagerado, el cual reduce el acto 
educativo al puro desarrollo de la inteligencia.



169

Marco Raúl Mejía Jiménez: exponente de la pedagogía crítica y la educación popular colombiana

Así, desde la perspectiva de Mejía, se debe tener también en cuenta la relación 
pedagógica que pasa por la afectividad, el método, los elementos de didáctica y el 
peso que tiene en la educación popular el medio social. De acuerdo a sus primeras 
Cartas pedagógicas, hay una valoración positiva, además de los aportes, de la obra 
de John Dewey y la escuela progresiva norteamericana, en la que el proceso educa-
tivo tiene dos aspectos: uno psicológico, que consiste en la exteriorización y el des-
pliegue de las potencialidades del individuo y otro social, que consiste en preparar y 
adaptar al individuo a las tareas que desempeñará en la sociedad.

De tal manera, su propuesta busca construir un hombre nuevo, que debe descubrir-
se y conquistarse a través de la praxis. La pedagogía del oprimido, de Paulo Freire, es 
tenida en cuenta en el sentido de que permite comprender que los hombres se hacen 
en la palabra, en la acción, en la reflexión y el trabajo. El cuarto paradigma educativo, 
como lo denomina Marco Raúl Mejía, el latinoamericano, abre un camino alternativo 
en la esfera de la pedagogía, sus enfoques, concepciones y desarrollo metodológico, 
para enfrentar desde la especificidad educativa, las formas que está tomando la po-
lítica globalizada y multilateral en el cotidiano quehacer de la vida de las personas.

Como se ha podido observar, al realizar el presente balance del pensamiento pe-
dagógico de Marco Raúl Mejía, la pedagogía crítica y la educación popular colom-
biana, en el marco del Movimiento Pedagógico Nacional, viene desarrollando una 
serie de estrategias pedagógicas basadas en la propuesta de deconstrucción de los 
paradigmas educativos modernos, para construir dinámicas de transformación y dar 
respuesta a los cambios de época. Todo ello, desde una perspectiva crítica y en diá-
logo con el acumulado de prácticas y conocimientos en la esfera de la individuación 
y los procesos de socialización y de vinculación a la construcción de lo público.

De tal manera, en la pedagogía contemporánea, sobresale el análisis crítico, que 
se establece en torno a los procesos capitalistas de globalización, encaminados a 
establecer propuestas de trasformación educativa, tomando como eje central, con-
ceptos como: “negociación cultural”, “territorialización de la pedagogía contempo-
ránea” y “geopedagogía”, los cuales representan una reelaboración, desde el con-
texto político actual, con los diálogos y con los discursos freireanos, y en el interés 
de mantener y sustentar una pedagogía crítica para el país y para América Latina.

Así, para Marco Raúl Mejía, frente a la crisis de las pedagogías universales, sur-
gen las geopedagogías, que plantean la reconfiguración de la pedagogía a partir de 
la transformación en marcha que muestra una nueva ecología humana, tanto de tipo 
comunicativo y tecnológico, como en los paradigmas conceptuales y de acción. De 
manera que hablar de educación popular y pedagogía crítica desde América Latina, 
es hablar de una práctica social que se ha venido conformando en esta realidad, 
particularmente, en la segunda mitad del siglo XX y los comienzos de este milenio.

De igual manera, en su relación con los movimientos sociales y algunas expre-
siones de educación acción participante, la educación popular, la teología de la   



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

170

liberación, el discurso decolonial y la filosofía latinoamericana, comparte el proyec-
to con grupos que han sido colonizados, subalternizados y negados en su saber, y 
cuya exclusión ha producido un fenómeno de subalternidad en el pensamiento, muy 
visibles en los indígenas, afros y las mujeres.

La educación popular pretende ser un ejercicio político y cultural, que busca 
respuestas ante el contexto en el que se habita y la educación implantada en su 
ideología capitalista y eurocentrista, la cual desconoce saberes propios de la cultura 
latinoamericana. También, cuestiona el modelo universal de pedagogía, como ense-
ñanza y transmisión de información, ampliándose en el sentido de que la formación 
y recreación cultural y social de los sectores sociales, es un acto pedagógico y polí-
tico en continua trasformación.

La pedagogía crítica en nuestra región, se pregunta por lo negado, lo rechazado, 
lo excluido y por lo marginado en los procesos de saber y del conocimiento. La 
educación popular hace parte del pensamiento educativo y pedagógico latinoameri-
cano, en tiempos de una nueva revolución científica y del capitalismo cognitivo. La 
educación popular ha redefinido su ámbito de pensamiento y acción al recuperar la 
educación como socialización, la cual hace referencia a los procesos permanentes 
realizados en los diversos espacios de la vida cotidiana, a través de los cuales la so-
ciedad organiza la integración de sus miembros a una dinámica mayor.

La educación popular reafirma que la socialización, en tanto práctica social, 
muestra que su operar educativo es posible, en todos los terrenos, formales y no for-
males y que, además, desborda su acción hacia un amplio universo de lo informal; a 
su vez, asume las nuevas mediaciones tecnológicas y comunicativas para hacer real 
su propuesta en las nuevas realidades. 

En el marco del Movimiento Pedagógico Nacional, la educación popular en 
Colombia, cuestionó el proceso educativo tradicional, visto como una simple 
transmisión de conocimiento, dado de una generación a otra, donde reinaba la 
pasividad del sujeto. En el marco de este proceso, la recuperación de la peda-
gogía ha permitido una reflexión más de fondo sobre ella como saber, replan-
teando a su vez, en la educación popular, toda una concepción de participación 
al interior de los eventos educativos relacionados con la escolaridad o la extra-
escolaridad.

En este sentido, la pedagogía no se entiende en sí misma, sino como parte de un 
proyecto político y cultural en el campo de la acción educativa. Toda acción peda-
gógica en la educación popular, implica una acción práctica sobre la realidad y un 
ejercicio de búsqueda y trabajo para la conformación de colectivos que construyan 
una nueva sociedad.

La negociación cultural ocurre en un lugar intermedio: entre el aprendizaje clá-
sico, que establece conexiones entre actividades, fines e instrumentos, y un tipo de 
aprendizaje reconstructivo, que reconstruye vivencias a partir de la realidad; genera 



171

Marco Raúl Mejía Jiménez: exponente de la pedagogía crítica y la educación popular colombiana

acciones que propician nuevos intereses y construye una motivación con capaci-
dad de acción, y permite necesidades de formación-autoformación. La pedagogía 
crítica entra, así, en una lógica reconstructiva en el siglo XXI, lo que ha implicado 
la trasformación en las prácticas de los sujetos, y cuyo fin admite que se deconstru-
yan, reconstruyan y reinventen los comportamientos, los hábitos, las relaciones, las 
instituciones, la cultura y la nación.

Referencias bibliográficas
IDEP (2015). Entrevista a Marco Raúl Mejía. Bogotá D.C.

Mejía, M.R. (1984). Cartas pedagógicas. Escuela Popular Aipe. Documentos Ocasio-
nales. Bogotá D.C: Cinep.

Mejía, M.R. (1988). Hacia otra escuela, desde la educación popular. Bogotá D. C.: 
Cinep.

Mejía, M.R. (1989). Dialéctica y saber pedagógico. Reflexiones desde la educación 
popular. Sl.

Mejía, M.R. (1990). Educación Popular: historia, actualidad, proyecciones. Santa 
Cruz de la Sierra, Bolivia: Unión de Instituciones Cruceñas. Asociación de Ins-
tituciones de Promoción y Educación. Consejo de Educación de Adultos de 
América Latina.

Mejía, M.R. (1996). Educación y escuela en el fin de siglo. Bogotá, D.C.: Cinep.

Mejía, M.R. (2012). Educaciones y pedagogías críticas desde el sur. Bogotá D.C: 
Editorial Magisterio.

Mejía, M.R. (2016). Los movimientos educativos y pedagógico del siglo XXI. En: W. 
Díaz, y P. Sanabria (Comps.), Pedagogías críticas y emancipatorias. Bogotá D. 
C.: Universidad Distrital Francisco José de Caldas, Taller de Formación Raíces, 
TJER.

Mejía, M.R. y Awad, M.I. (2003). Educación popular hoy, en tiempos de globaliza-
ción. Bogotá D.C.: Ediciones Aurora.

Mejía, M.R. y Pérez, D. (1996). De calles, parches, galladas y escuelas. Transforma-
ciones en los procesos de socialización de los jóvenes hoy. Bogotá: Cinep.

Universidad de La Sabana (2013). Entrevista a Marco Raúl Mejía. Bogotá D.C.





Pensamiento pedagógico de Francisco 
Cajiao Restrepo: una mirada 
constructiva de la educación y la 
pedagogía

Este capítulo aborda, de manera breve, parte de la vida y de las reflexiones peda-
gógicas de Francisco Cajiao Restrepo, quien se ha destacado en los últimos treinta 
años como uno de los educadores y pedagogos más importantes del país, tanto en 
el ámbito de la ciencias sociales escolares, como en los temas relacionados con el 
niño, la niña y el adolescentes escolar, la didáctica, el problema de la enseñanza 
de la escritura, la educación artística, la reflexión crítica de la escuela, el cuestio-
namiento del maestro y su formación, como también en el campo de la política en 
educación, visto como un derecho social insoslayable. Su producción intelectual y 
pensamiento pedagógico, aunque amplio y difícil de abordar en unas pocas páginas, 
se analiza en cinco ejes: primero, una breve semblanza de su vida; en segundo lugar, 
se aborda una de sus principales apuestas pedagógicas como lo es la investigación 
y la conquista del conocimiento en la escuela; en tercera instancia abordamos la 
categoría de niño, niña y adolescente escolar, punto débil en la formación de licen-
ciados quienes nunca se cuestionan por el sujeto en sus prácticas pedagógicas; en 
cuarta instancia, se abordan sus reflexiones críticas sobre el maestro y la educación; 
en quinto lugar, su concepto de escuela como una institución cuestionada a finales 
del siglo XX en Colombia; como sexto, se aborda las ciencias sociales escolares en 
la que rescata las categorías transversales de tiempo, espacio y grupos humanos; por 
último, indicamos unas consideraciones finales.

Así, por medio de la presente iniciativa de trabajo, de manera puntual se busca 
dilucidar la trasformación de la pedagogía colombiana, realizando un preciso es-
tudio de uno de los principales pedagogos e intelectuales de la educación que ha 
tenido el país en los últimos años. Retomar las ideas pedagógicas de los principales 
intelectuales de la educación colombiana implica una breve semblanza descriptiva 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

174

de su vida, buscando inspeccionar la razón por la cual estos sujetos arribaron al 
escenario de la educación. En este ejercicio de rastreo se ha logrado establecer una 
relación directa entre la vida del personaje y su obra académica, expresada en re-
flexiones, intervenciones públicas, artículos y libros, mediante los cuales ha buscado 
incidir en la pedagogía colombiana. Es en esta lógica, que de tiempo atrás se desta-
can las diferentes reflexiones que ha realizado Francisco Cajiao Restrepo en torno a 
una serie de temas sensibles para la pedagogía y la escuela colombiana. Aunque las 
reflexiones pedagógicas de este intelectual de la educación son mucho más amplias, 
en el presente trabajo se buscará una aproximación a algunos ejes fundamentales de 
su pensamiento pedagógico.

Semblanza a su vida intelectual
Uno de los dramas más recurrentes de la producción intelectual colombiana, ha 
sido referirse y tomar en cuenta el pensamiento de sus más destacados pensadores, 
solo cuando estos han muerto o su obra comienza a quedar rezagada; entonces, se 
retoman algunas de sus ideas y parte de su labor como un ejercicio de reflexión aca-
démica. En contravía a este tipo de situaciones, se cree que uno de los intelectuales 
de la educación que ha marcado el último tercio de siglo, es el profesor Francisco 
Aurelio Cajiao Restrepo, quien nació en Bogotá, el 4 de abril de 1947, en una fami-
lia de clase media. En sus palabras, en la mitad de un siglo, en medio de un debate 
entre dos universos que tuvo que experimentar por tradición familiar y experiencia 
de vida: el que defendía la tortura del cuerpo para salvar el alma en nombre de Dios 
y aquel que, basado en la razón, le ha permitido observar la ausencia de compasión 
desamor y sobre todo la perdida de esperanza. Realizó sus primeros estudios entre 
1955 y 1964 en el Colegio Gimnasio Campestre. De su infancia recuerda sus anhelos 
y los de sus compañeros de jugar cada vez más y más futbol y su admiración por los 
futbolistas de la época, quienes se convertían en algunos de sus ídolos. Acompañan 
este recuerdo las palabras del rector de su institución, quien apagaba su energía y 
entusiasmo al reiterar a los jóvenes muchachos la frase: “Dios había dicho a Adán 
que ganaría el pan con el sudor de su frente y no con el de sus pies” (1996, p.30). 
Este es uno de los recuerdos que nutre sus reflexiones sobre la importancia dada en 
la escuela formal al silencio, la disciplina y la quietud. Este educador y pedagogo, 
en su juventud, recibió la formación académica de los jesuitas, generando en él 
una relación filantrópica con el prójimo y, luego, un compromiso profundo con la 
educación. En esta semblanza, producto de su experiencia juvenil, en su libro La piel 
del alma (2001), narra:

Recuerdo mi primera impresión real de la muerte. Yo tenía como 18 años y cumplía 
con un mes de hospital en El Espinal. La temperatura era agobiante y el pabellón en 
el cual trabajaban los enfermeros de caridad soportaba con resignación las heridas 
infectadas, el tétano y las secuelas de accidentes de trabajo. Yo tenía, como religioso, 
que cuidar de ellos, limpiarlos e intentar darles algún consuelo amparado en mi sota-



175

Francisco Cajiao Restrepo: una mirada constructiva de la educación y la pedagogía

na blanca que cubría mi cándida adolescencia. Un día llegó un muchacho como de 
mi edad, intoxicado por el veneno de insecticidas con los que fumigaba los plantíos 
de arroz. El médico se empeñó en salvarlo y trabajó denodadamente todo el día para 
evitar su muerte. Como a las seis de la tarde el enfermo se había estabilizado y el doc-
tor se acercó para comentarme su satisfacción. En ese momento apareció la madre del 
joven, estaba muy asustada. Entramos juntos a la habitación y lo vimos agonizando. 
Después de hacer todo lo que era posible, murió. “Lo perdí”, dijo el médico y lo vi 
llorar. (Cajiao, 2001, p.79)

Este tipo de vivencias personales de relación con el prójimo, con el ser humano, 
con sus dramas y necesidades, de manera paulatina inclinarían la balanza para que 
años después se dedicara de lleno a la educación. Aquella experiencia lo cuestionó 
en torno a esa alma enferma que ya no existe más y un cuerpo que no termina de 
darse por vencido. De allí surgen sus reflexiones de la educación alrededor de la 
vida y la muerte y su pregunta por si somos educados para vivir o para evitar morir. 
Cuerpo y alma, expresaría Cajiao años después, se entrelazan en esta lucha por la 
supervivencia. En otro de sus relatos, manifestó que otra situación que lo marcó pro-
fundamente fue el ser maestro en una vereda del departamento de Boyacá, en la que 
evidenció las primeras tensiones educativas: “lo que el maestro pretende enseñar y 
lo que el estudiante quiere aprender”, como también, “la resistencia a la evaluación 
por parte de los estudiantes”, con relación a la conquista del conocimiento escolar. 
En su experiencia como maestro, ejerció durante más de veinticinco años, tanto en 
la escuela primaria como la secundaria y la universitaria. Para inicios de los años 
ochenta del siglo XX, funda en compañía de un grupo de amigos, entre los que se 
destacaba el educador y pedagogo Jaime Carrasquilla (2013, q.p.d.), la Unidad Pe-
dagógica. Un colegio de innovación ubicado en las afueras de Bogotá, en la salida 
a Cota, en la localidad de Suba, en el que pondrían a funcionar sus propuestas e 
ideas de innovación escolar que parten de principios básicos de la escuela activa y 
reconocen los aportes realizados por el constructivismo en educación.

“Pacho” Cajiao, como es conocido por sus amigos más cercanos, se licenció en 
Filosofía en la Pontificia Universidad Javeriana y, luego, terminó un magister en eco-
nomía en la Universidad de los Andes. En su devenir profesional, inicialmente, fue 
director del Departamento Administrativo de Bienestar Social, de Bogotá, entre 1979 
y 1980. Luego, ocupó la Rectoría de la Universidad Distrital Francisco José de Caldas, 
de Bogotá, entre 1980 y 1982, periodo en que participó del replanteamiento y crea-
ción de la Facultad de Ciencias y Educación, el fortalecimiento de las licenciaturas, y 
el nacimiento de la Licenciatura en Básica Primaria, actual Licenciatura en Educación 
Infantil. Por lo demás, esta licenciatura, desde su inicio, fue pensada para abordar los 
temas de infancia en Bogotá y fortalecer la formación de los normalistas de la época. 
También, como rector de esta institución, participó de la adquisición del edificio del 
barrio La Macarena e hizo parte de una reforma académico-administrativa que buscó 
salidas viables a la Universidad después de atravesar un periodo de cierre.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

176

Para Francisco Cajiao las facultades de educación, desde entonces, deben con-
vertirse en la mejor escuela de cultura del sistema de educación superior. Además 
deben constituirse de nuevo en centros de ciencia y cultura como lo fueron en el pa-
sado la Escuelas Normales Superiores, deben ser lugares donde se respire la dignidad 
y la identidad del docente; es decir, centros donde circule la experiencia pedagógica 
de quién se encarga de formar a otros maestros, todo bajo un principio de inte-
gralidad en el proceso de formación. Luego ejercería la rectoría de la Universidad 
Pedagógica Nacional de Colombia, entre 1983 y 1985, abordando de manera crítica 
su labor en momentos en que se vivió un proceso de reforma en sus programas de 
Licenciatura de toda la institución. 

En el ámbito académico, Francisco Cajiao, desde los años ochenta del siglo XX, se 
ha destacado por emprender varias temáticas que comprometen al niño, la niña y el 
adolescente como sujetos educativos y como eje central en el proceso mismo de trans-
formación de la escuela; además, por la labor del sujeto maestro y su reconstitución; 
la ética del cuidado, la escritura, la presencia de las artes en la escuela y la educación 
estética. En 1989, dio a conocer uno de sus principales libros: Pedagogía de las Cien-
cias Sociales, en el que buscó promover la “conciencia histórica” de los estudiantes, 
abordando el lenguaje y las categorías propias del área, como lo son: tiempo, espacio 
y grupos humanos. En 1995, dio a conocer un segundo libro, que llamó la atención 
entre los docentes en la escuela: La piel del alma. Cuerpo, educación y cultura. En 
este, se centró en resaltar la importancia del cuerpo en la escuela. Un tercer libro, de 
vital importancia para el maestro y la escuela colombiana, lo dio a conocer en 2005: 
Instrumentos para escribir el mundo. Escritura, lectura y política en el universo escolar. 
Para Cajiao, la educación del cuerpo es la constitución misma de la persona, la consti-
tución de una identidad, la posibilidad de preservar la vida, el camino de expresión de 
la conciencia, la oportunidad de relacionarse con el mundo. En la escuela:

El cuerpo que es libre de correr, de saltar, de jugar debe dejar de hacerlo para dar paso 
a la quietud, a la disposición de silencio, donde el aprendizaje de la lengua escrita 
entra en tensión con los gustos del niño debido a que esta práctica responde a una 
exigencia determinada y liderada por los maestros, acompañada de unos parámetros 
que van desde escribir dentro del margen hasta hacer la letra legible y comportarse de 
manera formal. (Cajiao, 2001, p.123)

De esta manera, Cajiao aclaraba hace dos décadas, que el “desvalimiento” del cuer-
po infantil para conseguir autónomamente su supervivencia lo hace objeto de mu-
chos cuidados, pero sobre todo, lo convierte en un organismo “educable”, a lo cual 
se dedican ingentes recursos y energías sociales. El proceso educativo en la escuela 
pasa por el reto histórico de aprender a leer y escribir. En Instrumentos para escribir 
el mundo, Cajiao aclaraba que:

Aprender a leer y escribir es el acto más humano, más igualitario y más importante en 
la vida de una persona y, por tanto, enseñar a escribir es el acto más generoso, siem-



177

Francisco Cajiao Restrepo: una mirada constructiva de la educación y la pedagogía

pre y cuando haya conciencia clara de que la escritura convierte al esclavo en libre, 
al obediente en rebelde, al dependiente en autónomo. Enseñar a escribir es caminar 
en la sublevación de espíritu, que se logra cuando se piensa por cuenta propia y los 
pensamientos pueden ser guardados como memoria concreta. (Cajiao, 2005, p.34) 

La escritura, visto como el ejercicio de plasmar el pensamiento propio, se constituyó 
para Francisco Cajiao, en toda una filosofía de vida, que buscó transmitírsela a la 
escuela, a los maestros y a los estudiantes. Sus reflexiones, a lo largo de las últimas 
décadas, han sido permanentes y han buscado incidir en el pensamiento pedagógico 
colombiano mediante sus actuaciones en el escenario de lo público, como maestro, 
directivo escolar y administrador de la educación, pero, ante todo, como un intelec-
tual de la educación, quien, por medio de sus investigaciones, libros de relevancia 
nacional, ensayos y artículos, ha afectado de manera positiva la consolidación del 
campo intelectual de la pedagogía colombiana. Por último, como columnista del 
diario El Tiempo, ha mantenido una actitud de opinión crítica con relación a los 
temas de infancia en general, el adolescente escolar, la pertinencia social de la es-
cuela, su atraso y necesaria trasformación, los cambios de la educación, la política 
de formación docente y la práctica pedagógica. Además de su amplia experiencia 
administrativa en las instituciones, tanto públicas y privadas, algunos de sus ensayos, 
artículos y libros, han buscado incidir en la política pública educativa y la garantía 
al derecho de la educación, basada en cuatro componentes básicos, como los son: 
disponibilidad, acceso, permanencia y calidad; también, ha discutido los procesos 
de reforma escolar y el fomento de la investigación en ciencia y tecnología.

Una apuesta pedagógica: la investigación y el conocimiento en la 
escuela
El maestro contemporáneo, desde una perspectiva constructiva, es aquél que se pre-
ocupa por la manera como se origina, circula y se apropia el conocimiento escolar. 
Es aquél que establece una tensión entre el conocimiento escolar y el conocimiento 
científico, con base en las vivencias y la vida cotidiana de los estudiantes. Para Ca-
jiao, cierto tipo de maestro contemporáneo es aquél que promueve la investigación; 
es aquél que acerca a los niños, niñas y adolescentes, a la ciencia como experiencia 
investigativa, a las fuentes del conocimiento y al método científico. Es aquél que 
genera estrategias de trabajo colectivo, cuestionando la escuela en todo el sentido 
de la palabra, pero de manera particular con relación a la ciencia, la innovación y 
la tecnología.

De tal manera, Cajiao se ha destacado como profesor e investigador en el tema 
del sujeto escolar: el niño, la niña y el adolescente, particularmente, subrayando su 
relación con la ciencia, el conocimiento científico y la tecnología. En esta apuesta 
pedagógica, sobresalen, especialmente, cuatro experiencias: la primera, el “Proyec-
to Atlántida, en búsqueda de un continente de conocimiento”, financiado por la 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

178

Fundación FES, en 1992; en segundo lugar, el “Proyecto Nautilus: el espíritu cien-
tífico en la escuela”, que se remonta a 1996; en tercer lugar, el “Programa Ondas”, 
de Colciencias, destacándose como uno de sus principales inspiradores en 2001; y 
por último, el programa “Escuela-ciudad-escuela”, de la Secretaría de Educación del 
Distrito Capital, Bogotá, que se remonta al año 2006. 

Frente a la anterior experiencia investigativa, en primer lugar, se debe decir que 
el “Proyecto Atlántida”, se realizó con el acompañamiento de varias universidades 
del país, con presencia regional, durante dos años y medio. En este, se desentrañó 
la relación de los adolescentes colombianos con la escuela y con el mundo adulto. 
Mediante una propuesta cualitativa de investigación, en la que participó, entre otros, 
Rodrigo Parra Sandoval, se buscó involucrar la voz de los adolescentes, como inves-
tigadores y actores centrales de dicha actividad. Al finalizar el trabajo de campo con 
las universidades, Cajiao y el equipo de trabajo, recopilaron más de diez mil páginas 
que se constituirían en la principal fuente del informe que se publicaría en 1996. En 
estas, había autobiografías, historias de vida, poemas, entrevistas, observaciones de 
campo, horarios de colegio, dibujos, cartas de amor, confesiones, agendas, cartele-
ras y objetos de colección. Lo que demostraría la investigación fue que el “atraso” es 
el tiempo social de la escuela, la cual maneja un conocimiento obsoleto e ineficaz 
e intenta formar ciudadanos para una sociedad democrática por medio de esquemas 
fundamentalmente autoritarios. Para Francisco Cajiao:

Como consecuencia de este atraso —en su concepción y en sus prácticas—, la es-
cuela ha perdido la capacidad de transmitir dos nociones fundamentales de la socia-
lización: el pasado y el futuro. En segundo lugar, se observa en forma muy fuerte una 
ruptura entre el mundo adulto y el mundo de los adolescentes hasta crear dos culturas 
bien delimitadas. La existencia de estas dos culturas adelgaza la relación entre adultos 
y jóvenes llevando a su mínima expresión la capacidad socializadora de los adultos. 
Esta separación se explica en parte por la infantilización que hacen los maestros de 
los adolescentes como si quisieran perpetuar el poder de control que ejercen sobre los 
niños. A esto se añade un discurso permanente de consejo moral y de prevención que 
no aparece acompañado de oportunidades para asumir responsabilidades verdaderas 
o de entusiasmarse con proyectos que puedan involucrar activamente a los jóvenes en 
el destino de la comunidad. (Cajiao, Informe Atlántida, 1996)

En segundo lugar, en las dos fases del “Proyecto Nautilus: el espíritu científico en la 
escuela”, se buscó potenciar el pensamiento científico desde la experiencia de los 
niños, las niñas y los jóvenes. Para ello, se diseñó en compañía de un importante 
grupo de trabajo, diversas herramientas para generar preguntas acerca de cualquier 
tema que los niños desearan y, posteriormente, la búsqueda de información que 
ayudara a resolver o aclarar la pregunta. En dicha propuesta, se evidenció que el 
maestro, el niño, el conocimiento y la escuela, se relacionaban directamente con 
aquellas habilidades para preguntar sobre diversos temas en los que, particularmen-
te, el docente era el encargado de dirigir las preguntas para explorar el pensamiento 



179

Francisco Cajiao Restrepo: una mirada constructiva de la educación y la pedagogía

científico y la curiosidad en los niños, generando nuevos conocimientos escolares y 
apropiándolos a través del aprendizaje significativo.

En este proyecto logró avanzar hacia una re-conceptualización y una mirada sen-
sible de los maestros, quienes vislumbraron que algo de sí mismos y de su percep-
ción del mundo renacía, y que se podía pensar en nuevas formas y nuevas propues-
tas para movilizar su capacidad creativa. En las mentes de estos sujetos, nacieron 
otros niños, otras maneras de verlos y de trabajar con ellos. En este tipo de proyectos, 
se demostró que en la escuela pueden nacer nuevas ideas para seguir explorando el 
tema de la investigación, que se pueden organizar actividades de alto impacto pe-
dagógico para desarrollar en las aulas, y se pueden diseñar actividades investigativas 
con los niños en diferentes asignaturas. 

Los maestros, con relación a su rol, auto exploraron su papel dinamizador en la 
escuela, encontrando sus potencialidades y también sus limitaciones. Con relación 
al mundo, los maestros tomaron conciencia del conocimiento y desconocimiento 
que tenían de él, y de la importancia de fortalecer su papel como mediadores entre 
el niño y el mundo, a través de los procesos de conocimiento. El punto de partida 
de esta propuesta de trabajo, fue indagar sobre el espíritu científico en la escuela: 

Esto significó que la búsqueda estaba orientada hacia aptitudes, comportamientos y 
emociones que, de algún modo, podían estar relacionadas con el proceso cognitivo y 
el desarrollo espontáneo de actividades que anunciaban en los niños una inclinación 
por el trabajo científico (…) La inquietud “investigativa” podía caracterizarse por un 
afán exploratorio permanente alrededor de un campo de interés, de acumulación 
de información sobre un tema, de colección de objetos o datos, la necesidad de ex-
plicación de fenómenos, un cierto tipo de hipótesis sobre el “funcionamiento de la 
realidad”, el intento de experimentación o fabricación de “cosas”, la enunciación de 
teorías explicativas sobre hechos que se encontraban alrededor del mundo infantil. 
(Cajiao et al, 1997, p.14)

Así mismo, aparece otra serie de temáticas, por ejemplo, la relación que establece 
el niño, la niña y el adolescente escolar con el artefacto, el pensamiento tecnológi-
co, la tecnología y el conocimiento. Por lo demás, a lo largo de los años noventa, 
Francisco Cajiao lideró una gran cantidad de proyectos de investigación, en los que 
buscó incentivar la experiencia investigativa, las observaciones e hipótesis que sur-
gían de ella; la apropiación del método científico por parte de los estudiantes, y el 
incentivo a la conquista del conocimiento por cuenta propia. Para este pedagogo co-
lombiano, el profesor y la institución escolar se constituyen en simples facilitadores 
de las principales conquistas intelectuales de los niños. 

Luego, años después, haciendo parte del “Programa Ondas”, de Colciencias, Ca-
jiao estableció las bases en el reconocimiento de la voz y la cultura del niño, la niña 
y el adolescente, que se constituyen en el eje central para la producción de saberes, 
el establecimiento de los puntos de vista y las soluciones a necesidades en contexto. 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

180

Desde 2001, este programa nodal de Colciencias, ha buscado generar la fascinación 
por el uso de la ciencia, la tecnología y la innovación en la vida y cultura cotidiana 
de las personas, iniciando, de manera significativa, por los niños de edad escolar. 
De hecho, es la principal estrategia pedagógica utilizada por esta institución para 
que los niños se acerquen a los discursos y a los métodos que utilizan los científicos 
para entender y transformar su contexto, y para diseñar estrategias de apropiación 
social del conocimiento que integren la Ciencia, la Tecnología y la Innovación. La 
investigación, desde su particular perspectiva, se debe constituir en una estrategia 
metodológica en la formación inicial de las culturas infantiles y juveniles, marcando 
sus desarrollos personales, su socialización y sus aprendizajes.

Por último, en el ámbito pedagógico, un grupo importante de docentes lo recuer-
dan, durante los años 2006 y 2007, como subsecretario, y luego como Secretario de 
Educación de Bogotá, cuando abordó el tema de la escuela como institución, su per-
tinencia y vigencia en el mundo contemporáneo. En este cuadro se desarrolló una 
serie de programas importantes que han dejado su sello en la educación y la peda-
gogía en el contexto regional y nacional, como lo fue el programa “Escuela-ciudad-
escuela”, en el que se organizaron mesas de participación locales de todos los esta-
mentos de la comunidad educativa. Se realizó, además, “la cátedra de pedagogía”, 
acompañada de encuentros permanentes de reflexión con directivos y maestros de 
todas las instituciones educativas de la ciudad. La denominación del plan sectorial: 
“Bogotá, una gran escuela”, fue representativa de la concepción y de la administra-
ción de la época en la que Francisco Cajiao asumió este cargo administrativo. 

La pedagogización de la ciudad, a través de la escuela y sus habitantes, conllevó 
a pensar en la importancia de la voz del niño en el contexto urbano, observándolo 
como un ciudadano y principal actor para la transformación de la política pública 
en educación. Esta propuesta volcó a un grupo de maestros a pensar la pedagogía 
urbana y replantear las relaciones de la escuela con la ciudad, ya fuese como con-
tenedora de información, como espacio físico que afectaba al sujeto y como objeto 
de reflexión educativo en la escuela. 

Para Francisco Cajiao, ciudades grandes, como Bogotá, Medellín, Cali y Barran-
quilla, que tendían a ser muy dispersas geográficamente, en las que sus habitantes 
y, particularmente, los niños no conocían sino una pequeña fracción de la ciudad, 
debía pensarse en propuestas educativa que integraran la escuela con la ciudad y la 
ciudad con la escuela. Estas ciudades debían aprovechar la información que con-
tenían, su historia, las transformaciones, sus ofertas culturales, su sistema público 
de bibliotecas, parques y museos, que enriquecían las perspectivas y necesidades 
de los niños en relación con una serie de aprendizajes de carácter contemporáneo. 
Para Cajiao: 

La extensión del espacio de aprendizaje a diversos escenarios de la ciudad, tales 
como museos, cementerios, fabricas, plazas de mercado y parques de diverso tipo, 



181

Francisco Cajiao Restrepo: una mirada constructiva de la educación y la pedagogía

implican una nueva concepción pedagógica y un particular entrenamiento de los 
maestros. Pero, de otro lado, implica también el progresivo involucramiento de otros 
sectores de la sociedad en el proceso colectivo de educación de los niños que visitan 
esos lugares de aprendizaje tan diverso al colegio. (Cajiao, 2014, p.43)

La ciudadanía no se construye con conceptos de aula de clase, sino habitando 
físicamente la ciudad, siendo parte de ella, ejerciendo el derecho a movilizarse, 
enunciando preguntas, verificando problemas que afectan su vida y la de sus co-
munidades. La ciudad educativa para Cajiao hace parte de cierto tipo de temáticas 
emergentes en el contexto pedagógico colombiano, que compromete a directivos, 
docentes y como actores centrales ubica a los estudiantes, instalándose en el campo 
de la investigación, la ruptura de las prácticas pedagógicas tradicionales y la innova-
ción educativa contemporánea.

El niño, la niña y el adolescente como sujeto escolar
Para Francisco Cajiao, un punto de partida para afrontar el tema de la pedagogía es 
reconocer a los niños, niñas y adolescentes como los actores centrales en el proceso 
escolar y educativo. De tal manera, el maestro y la institución escolar deben tener 
en cuenta los profundos cambios que la sociedad ha vivido en las últimas décadas, 
lo que ha conllevado el reconocimiento de los niños como sujetos de derecho y la 
valoración del buen trato como una pauta de conducta esencial en la relación entre 
el mundo adulto y el mundo infantil. También, la transformación de los modelos de 
crianza, basados en el amor, la comprensión y el respeto, en contraste con los mode-
los autoritarios, que concebían a la educación con base en el castigo, las relaciones 
autoritarias y el miedo.

Según esto, nuestro atraso educativo se inicia por la desatención al desarrollo 
de la primera infancia, que no se reduce a las faltas de cobertura, sino a la falta de 
preparación de quienes se ocupan de este grupo de población. Para Cajiao, quienes 
atienden a los niños más pequeños, deberían ser los maestros mejor preparados, 
capaces de identificar oportunamente las características de aprendizaje individual 
y las dificultades que, atendidas a tiempo y con idoneidad, salvarían a miles de ni-
ños del fracaso escolar. Desde su perspectiva, la infancia como experiencia vital, es 
sinónimo de juego, lúdica y creatividad. Para este pedagogo, en cualquier reforma 
educativa, más que incrementar la educación media, se debería decretar el derecho 
a jugar del niño, por lo menos hasta los seis años de edad:

Los niños necesitan jugar. De hecho, es la única actividad seria que hacen, ya que 
de sus juegos surgen sus aprendizajes que le permitirán desarrollar sus capacidades 
físicas, emocionales, sociales e intelectuales. A través del juego aprenden a controlar 
sus cuerpos, a descubrir el mundo que los rodea, a establecer normas, a usar el len-
guaje para denominar las cosas y a expresar lo que piensan y sienten… Más delante, 
la ciencia, la literatura y el arte seguirán alimentados por las características de los 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

182

juegos iniciales, donde pueden expresar libremente sus intereses y ponerlos en escena 
durante los primeros años de vida y escolaridad. (Cajiao, “La necesidad de jugar”. El 
Tiempo, 25 de marzo de 2013) 

Aclara Francisco Cajiao, que la educación de los niños es mucho más que una or-
ganización perfecta de contenidos que se dan en un proceso escolar, grado a grado. 
Los programas y currículos deben ser diseñados a partir de las preguntas de los 
niños, porque frente a las preguntas que hacen los niños nadie tiene respuesta, ni si-
quiera en ocasiones los investigadores en educación más avezados. La mejor manera 
de acercar al niño al conocimiento es el desarrollo de su capacidad creadora, de su 
imaginación y del incentivo constante para que se pregunte y resuelva problemas 
en grupo. Frente al anterior tipo de situaciones, es claro que se quiere que los niños 
y las niñas puedan saber muchas cosas, pero todavía más importante, desde una 
perspectiva “constructiva”; es encontrar maneras para que todos sus pensamientos 
encuentren espacios para crecer y fluir sin barreras, sin límites sin clasificaciones y, 
sobre todo, sin tantas calificaciones. En palabras de Francisco Cajiao:

Cabe preguntar si el sistema educativo les da a nuestros hijos y jóvenes el espacio 
y la inclinación para pensar, de manera que hagan de su vida un proyecto propio y 
encuentren razones para sentirse parte activa de la sociedad de la cual son correspon-
sables. La respuesta no es sencilla, pues tampoco es fácil precisar qué es pensar. Algu-
nos caen en la tentación de reducir el pensamiento a unas cuantas operaciones men-
tales verificables. Pero el pensamiento profundo se resiste al encasillamiento: puede 
surgir de repente cuando estamos en situaciones límites, tal vez mientras tomamos el 
sol o mientras vemos una telenovela. Para algunos requiere el silencio y el aislamien-
to, mientras otros los asalta en medio del bullicio y la multitud. Tal vez una melodía 
especial o una obra de arte desencadenen una catarata imparable de reflexiones. A 
lo mejor una caricia o un abandono. (Cajiao, “El pensamiento de los niños necesita 
espacio para crecer sin barreras”. El Tiempo, 23 de junio de 2010) 

Para Cajiao, la reivindicación del niño en términos educativos, conlleva reconocerlo 
como un sujeto con capacidades intelectuales, portador de inquietudes y preguntas 
que parten del escenario de la escuela y de su cotidianidad. Se reivindica así la ex-
periencia infantil que es consustancial a la formación de su pensamiento, el cual se 
debe relacionar de manera ideal con el mundo de la vida. En este sentido, ejempli-
fica de la siguiente manera:

Einstein en su autobiografía cuenta que su primera intuición sobre la relatividad sur-
gió a los ocho o nueve años mientras montaba un caballito de palo e imaginaba qué 
sucedería si fuera un rayo de luz: en la escuela pasaba como un niño totalmente 
insuficiente. Lo que es claro es que el conocimiento universal, el progreso científico, 
la creación artística y la reflexión filosófica surgen de personas que piensan mucho 
sobre aquello que saben y llegan a cosas nuevas que naturalmente ni sabían, ni tenían 
dónde aprender. (Cajiao, “El pensamiento de los niños necesita espacio para crecer 
sin barreras”. El Tiempo, 23 de junio de 2010)



183

Francisco Cajiao Restrepo: una mirada constructiva de la educación y la pedagogía

Desde su particular perspectiva, los niños se comportan como auténticas máqui-
nas de producir preguntas y explicaciones sobre lo que ocurre a su alrededor. De 
tal manera, el espíritu científico en los niños no se puede aislar de un conjunto de 
características personales que permiten el desarrollo de habilidades, tales como el 
manejo de diferentes lenguajes, la relación con los pares, las capacidades prácticas, 
la persistencia de metas, el deseo de logros y la tolerancia a la frustración. Frente a 
este tema, años antes, ya había aclarado que:

No necesariamente la expresión del espíritu científico en los niños hace referencia a 
asuntos (objetos) relacionados con las ciencias de la naturaleza. También los objetos 
de los cuales se ocupan pueden provenir de la fantasía de las relaciones sociales o de 
su mundo interior. Lo que interesa no es tanto el objeto de sus preocupaciones, sino 
el modo en que esos objetos son concebidos por los niños. Interesa, pues, saber qué 
les gusta, qué preguntan, qué explicación dan a los fenómenos de la naturaleza y de 
la vida. (Cajiao, Informe Atlántida,1996)

El conocimiento no se restringe en la adquisición de información y desarrollo de 
habilidades específicas, en ciertas disciplinas, sino que trasciende al terreno de los 
valores éticos, a la capacidad de reflexión sobre los acontecimientos cotidianos, a 
la formación y desarrollo de una vida interior plena y a la responsabilidad social. 
La reivindicación del niño, la niña y los adolescentes escolares, conlleva que sean 
formados para trabajar en grupo, para trabajar en sociedad bajo un principio de 
autogestión. Lo más deseable en el proceso educativo es lograr los máximos niveles 
de participación del alumno bajo un principio de autonomía y participación colec-
tiva. Una de las características más obvias para lograr que el niño se involucre en su 
proceso de formación, es permitirle asumir responsabilidades reales en un contexto 
social. Desde cierta lógica de las ciencias sociales escolares, “debe procurarse que 
toda responsabilidad encomendada al niño responda a necesidades sentidas del gru-
po y que, por tanto, su cumplimiento sea definitivo. Cuando esto se logra, el niño 
responde no ante sus compañeros, sino frente al grupo” (Cajiao, 2000, p.41).

Para Cajiao, no solo los niños deben ser educados, sino también los adultos, que 
no solo deben ser educados sino re-humanizados por los mismos niños. Se propone, 
desde su perspectiva, el aprendizaje entre generaciones, lo cual conlleva que el niño 
le enseñe al adulto mayor, como el adulto mayor les enseñe a los niños. Este princi-
pio básico de educabilidad en el que se encuentra inmerso el sujeto, se debe acom-
pañar bajo un segundo principio, la pluralidad, mediante la cual se debe conocer a 
cada niño en cada contexto sociocultural en el que se encuentra inmerso. La escuela 
debe idear la forma de enseñar a niños bogotanos, cartageneros, samarios, barran-
quilleros, pastusos, etc., sin generalizar y dando importancia a cada uno de ellos. En 
este sentido, los educadores colombianos deben tener en cuenta que cada contexto 
cultural es diferente y que cada niño aprende de manera distinta. Por lo tanto, la 
educación más compleja es aquella que nos confronta con nuestro estilo de vida:



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

184

La educación infantil debe ser replanteada desde las nuevas perspectivas del mundo 
contemporáneo, preguntándose y proponiéndose cosas nuevas, tales como la forma 
de descubrir y promover talentos, sistemas para estimular la capacidad de procesar 
información, metodologías que activen la participación y la actividad colectiva, orga-
nizaciones en las cuales tenga valor la imaginación y la iniciativa. Estas no son, desde 
luego, las características de las escuelas promedio a las cuales asisten los niños y las 
niñas actualmente. (Cajiao, 2005, p.86)

En la escuela se debe proponer una alternativa de diseño curricular centrada en el 
niño, pero teniendo en cuenta el contexto sociocultural y la comunidad académica 
de la región. Se trata de hacer una historia del conocimiento, de manera que el niño, 
en determinado contexto, comprenda que lo que está aprendiendo y responda a un 
proceso en el cual han participado miles de personas a lo largo de la historia. En este 
sentido, el objetivo primordial de la labor educativa es formar un individuo maduro 
psicológicamente y capaz de actuar productivamente como parte de un conjunto 
social, de acuerdo a las capacidades personales y de una manera creativa y autóno-
ma. Una labor pedagógica consistiría en involucrar a personas, saberes, sociedades 
y organizaciones, debido a que no se puede concebir a la pedagogía aislada de un 
contexto y de un conjunto de conocimientos sobre la realidad que la rodea. Todo lo 
que afecte la formación continua de un ser humano es un tema que concierne a la 
pedagogía y a la labor que puede realizar el maestro. De tal manera, si los maestros 
aprovechan estas realidades, podrán tener acceso a muchos campos del saber, par-
tiendo de la información que ya circula entre sus alumnos:

Las telenovelas y series de televisión, por ejemplo, son un material riquísimo de aná-
lisis sociológico, psicológico y literario. A los adolescentes les gusta ver televisión y 
pasan muchas horas comentando sobre sus programas favoritos, pero toda esta dis-
cusión no tiene cabida en el discurso oficial de la clase de física, biología, historia, 
geografía e incluso en literatura (Cajiao, Informe Atlántida 1996)

En segundo lugar, para Francisco Cajiao, los adolescentes colombianos, a finales del 
siglo XX, ya habían generado una cultura separada de los adultos.47 Dicha cultura 
se basaba en la importancia que le asignaban los adolescentes al aprendizaje de 
conductas sociales centradas en las relaciones afectivas con los pares, y no en la 
parte académica del mundo escolar. La escuela contaba con un atractivo relativo en 
la medida en que era un lugar institucional para reunirse con sus pares y amigos. 
Esta cultura de los adolescentes se caracterizaba por la multiplicidad de grupos con 
naturaleza variable, en los que el joven tenía que interactuar, lo que habría generado 
una fragmentación del mundo en que ellos viven, y les exigía moverse en culturas 

47 Al emplear el término cultura, Francisco Cajiao, hace referencia a todo un sistema de significados, de len-
guajes, de códigos estéticos, de formas de comunicación y relación afectiva. Es, desde esta perspectiva, 
que evidenció, a finales de los años noventa en Colombia, una profunda escisión entre los maestros y 
los jóvenes, y entre los padres y sus hijos adolescentes, y un profundo distanciamiento entre la “cultura 
adulta” y la “cultura juvenil”.



185

Francisco Cajiao Restrepo: una mirada constructiva de la educación y la pedagogía

diferentes y, consecuentemente, construir discursos diversos para cada grupo, así 
como también relaciones rápidas y efímeras.

Los adolescentes escolares colombianos mostraron así, por medio de sus narra-
tivas, el atraso social de la escuela en cuanto a la concepción, práctica del conoci-
miento y organización social. Francisco Cajiao y su equipo de trabajo comprobaron, 
además, en la “Expedición Atlántida”, que los adolescentes hacían un especial én-
fasis en la ruptura de expectativas con relación a lo que les ofrecía la escuela y el 
mundo adulto. Los adolescentes y jóvenes, por lo general, eran sujetos ansiosos de 
aprender, participar y divertirse en medio de un clima de libertad y aceptación afec-
tiva. Sin embargo, la propuesta de la escuela, tal como estaba constituida a finales 
del siglo XX en Colombia, no respondía a ninguna de estas expectativas. 

Los adolescentes mostraban una gran capacidad de comprometerse con la ins-
titución escolar, cuando dentro de su organización se presentaban posibilidades 
reales de participación y, sobre todo, cuando eran escuchados, se les demostraba 
confianza y se creía en la bondad y capacidad para sacar adelante sus iniciativas. 
Frente a este punto, aclaraba que,

Mientras muchas actividades propuestas por los jóvenes son consideradas por el adul-
to pérdida de tiempo y riesgo para el nivel de rendimiento, la actividad académica 
escolar es vista por los adolescentes como formalismo vacío que nada tiene que ver 
con las cosas importantes que ocurren en el mundo. La escuela valora muy poco el 
conocimiento que los alumnos han adquirido fuera de las aulas escolares y no le da 
la suficiente importancia a la socialización de esos conocimientos que se producen 
entre iguales. (Cajiao, 1996, Informe Atlántida)

A pesar de la visión predominantemente negativa que mostraron en sus narrativas 
iniciales en el “Proyecto Atlántida”, lo que se evidenció es que los adolescentes es-
colares se podían acercar con entusiasmo al mundo del conocimiento, a las activida-
des científicas y a la investigación, cuando eran presentadas como parte de una pro-
puesta acompañada de lenguajes accesibles y presentada como un reto significativo 
que enriquecía sus capacidades intelectuales. Por otro lado, se hace muy importante 
destacar la necesidad de hallar caminos para que los adolescentes y jóvenes esco-
lares pudieran participar activamente en la construcción de una identidad nacional 
basada en la recuperación de la historia, en el reconocimiento de los valores más 
fuertes del país y en las oportunidades de interacción con el resto del mundo.

Para Francisco Cajiao, el mundo adulto se había empeñado en fabricar una ima-
gen del adolescente, sin darle la palabra, sin escuchar sus inquietudes y sus angustias, 
sin mirar el futuro a través de su expresión musical y su exuberancia gráfica. Padres 
y maestros se habían preparado durante años para enseñarles, hablarles, aconsejar-
los o sancionarlos, pero no habían tenido ningún entrenamiento para escucharlos, 
aprender de ellos, oír sus historias y sus experiencias de contacto con el mundo. El 
mundo escolar y el mundo adulto debían encaminarse a sanar una cultura fracturada 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

186

en la cual los jóvenes crecen huérfanos de cultura, carentes de pasado e incapaces 
de hallar referentes de identidad claros. Se debía trabajar para que el mundo adulto, 
en el siglo XXI, se preocupase de alimentar las ideas juveniles con sueños frescos, 
estimulara la creación de nuevos mundos, observando el futuro como un reto que se 
debía encarar de manera positiva. 

Su concepción sobre el maestro y la educación
El concepto de maestro que emplea Cajiao, por lo general es crítico y cuestionador, 
tanto en el ámbito escolar como en el escenario universitario. En su libro, Poder y 
justicia en la escuela colombiana (1994), el maestro, para inicios de los años no-
venta, era visto como un administrador de currículo, que no intervenía de manera 
clara para dar vida y sentido a la escuela. Era más bien un vigilante ocupado y alerta 
del cuerpo del niño, del control de su tiempo, su espacio y de la actividad escolar. 
El maestro hacía parte de un sistema social que impedía a los niños convertirse en 
ciudadanos activos, dueños de su destino, de sus sueños y de su futuro. Para Cajiao, 
particularmente:

El maestro del sector oficial parece ser más consciente de sus responsabilidades po-
líticas, de su función social, de sus derechos como trabajador organizado, pero este 
grado de conciencia parece hallar en la inercia de la tradición histórica una barrera 
muy fuerte que no permite comprender la manera de llevar las convicciones ideoló-
gicas a la práctica de una pedagogía liberadora, formadora de ciudadanos activos, 
participantes y libres del profundo miedo que desde la infancia infunde la autoridad. 
(Cajiao, 1994, p.106)

En su libro La piel del alma, cuestiona al maestro que, haciendo parte de cierto tipo 
de escuela tradicional, aún se presenta ante los estudiantes como un sujeto tosco 
que solo regaña. Pareciera que construir un mundo silencioso fuera una obsesión de 
los educadores, especialmente en lo que se refiere a los niños, cuya persistencia al 
movimiento resultaba molesta, distractora de la seriedad y de la disciplina intelec-
tual. Para Cajiao, este tipo de “educador” no exhortaba a los niños y jóvenes a forta-
lecer su vida interior para vencer las flaquezas de su cuerpo, sino que los impulsaba 
más bien a competir contra los otros para ganar el espacio que ellos ocupan:

En verdad parece que los maestros siguen viendo los cuerpos de los niños como bes-
tias que deben ser domeñadas, pero en vez de formar a los chicos para que cada uno 
libre su batalla se pretende hacerlo desde fuera, sujetando todos los cuerpos infantiles 
al yugo de la disciplina. De otra parte, se abunda en recomendaciones y lecciones 
sobre salud, el sexo seguro, la estructura corporal, la belleza y la higiene, mientras se 
somete ese mismo cuerpo a una quietud aniquilante que sume con frecuencia el alma 
en la más despreciable abulia y flacidez. (Cajiao, 2001, p.54)

Para Francisco Cajiao, en el escenario académico, es fácil encontrar gente que sabe 
mucho y piensa poco, hay personas capaces de desempeñar con eficacia trabajos 



187

Francisco Cajiao Restrepo: una mirada constructiva de la educación y la pedagogía

complicados, sin garantizar que piensen más allá de lo inmediato. En la academia, 
inclusive, se pueden encontrar profesores universitarios que recitan información ex-
tensa en diversas lenguas, reproducen teorías complejas, dominan datos y cifras, 
pero algo nos dice que todo eso tiene olor a “ropa prestada”, porque cuando actúan 
en su vida cotidiana se presentan fracasos y desaparece tanta erudición. El maestro 
es un factor determinante para garantizar la calidad de la educación en cualquier 
país del mundo, lo que demanda pensar en su formación académica y conceptual, 
pensar en su formación pedagógica y en su formación práctica. Las universidades 
deben ofrecerles una mejor formación académica con planes de estudio que respon-
dan a las necesidades pedagógicas con las cuales se enfrentan a diario. 

El maestro es aquel sujeto que hace las cosas bien; es aquél quien, al dominar 
un oficio que en un alto porcentajes es práctico, busca la perfección de manera 
permanente. No obstante, hay una gran diferencia entre oficio y profesión; muchos 
jóvenes concluyen sus cursos académicos e inician su vinculación al mercado labo-
ral, sin saber hacer nada práctico en la escuela. Para Francisco Cajiao, no por tener 
un título de magister se actúa con maestría; la pedagogía, desde su óptica, es una 
profesión cuya experticia se manifiesta en la práctica diaria y no en los discursos. 
El maestro, con base en su experticia y formación, debe asegurar en el estudiante 
el aprendizaje, la convivencia, la formación ciudadana y el desarrollo emocional 
de los niños, además de contribuir al desarrollo de las actividades colectivas. El 
maestro merece reencontrarse con su profesión en un clima de coherencia inter-
na y satisfacción personal, y esto no es posible si se ve inmerso en una perpetua 
escisión entre su pensamiento y su práctica. El buen maestro ilumina la vida del 
estudiante, asume la pedagogía, no solo como un espacio de reflexión, sino como 
un ámbito de saber que le permite mejorar la práctica con base en las necesidades 
de sus estudiantes. 

Aquel maestro que actúa con maestría, que domina su práctica con compromiso 
a pesar de la adversidad se convierte en el verdadero héroe de la patria. Al escuchar 
las experiencias pedagógicas de los maestros en zona de frontera reconoce en 2008, 
que estos maestros a pesar de la adversidad y la soledad del Estado desarrollan con 
entusiasmo proyectos para consolidar la identidad nacional: “donde las fronteras se 
disuelven en el ir y venir de gente que atraviesa el Orinoco entre Colombia y Vene-
zuela. Estos son los héroes del país, silenciosos, sin alharacas, sin solapas adornadas 
de medallas, tristes a veces, llenos de entusiasmo por días. Una jornada tras otras 
enfrentándose a las dificultades de aprendizaje de los niños, a sus precarios éxitos, al 
talento notorio de algunos que no tienen luego hacia donde ir para avanzar porque 
todo es lejos como un esteroide en la orilla de una galaxia” (Cajiao, 2017, p.124).

Cajiao advirtió, en la primera década del siglo XXI en Colombia, una precariedad 
de las prácticas en los planes de estudio en lo concerniente a la política de forma-
ción de maestros. También evidenció la pobreza de los métodos pedagógicos que 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

188

seguían centrados en la trasmisión de información y la escasa vinculación entre la 
academia y la sociedad. De acuerdo a su experiencia, en las facultades de educa-
ción de las universidades había muchos docentes que jamás habían desempeñado 
el oficio de educar niños, lo que generaba una consecuencia negativa en el mismo 
proceso de formación de los educadores.

Lo anterior, sumado a la ausencia de las prácticas pedagógicas en el proceso de 
formación, lo que traía como consecuencia —una vez obtenido el título de licencia-
do—, un nuevo proceso de capacitación y profesionalización docente posgradual, 
para que se mejorase en las prácticas de enseñanza. La formación pedagógica no 
es, en esencia, formación académica en disciplinas, como psicología, la sociología, 
la comunicación o las áreas específicas de las cuales se ocupará el maestro. Para 
Cajiao, todas estas son condiciones necesarias, pero no suficientes. En sus palabras, 

Lo fundamental es la formación humana del maestro, aquella que va dirigida a ha-
cer de él o ella una persona culta, equilibrada, crítica, racional y razonable, ética, y 
sobre todo convencida del rol que ha decidido jugar en la sociedad… La pedagogía 
es un humanismo, en cuanto ejercicio constante de discusión de los temas que son 
cruciales para el ser humano: el conocimiento, la ciencia, la política, la ética, el arte, 
el amor y la paz. (Cajiao, 2014, p.144)

Solo la práctica temprana e incrementada de manera gradual, desde las actividades 
de observación hasta el manejo de grupos en las etapas avanzadas, pasando por 
el apoyo que se da con el director de práctica y el profesor titular de la institución 
escolar se subsana las deficiencias del saber práctico que hay en varias facultades 
de educación del país. De tal manera, además del peso que debe tener la práctica 
pedagógica y educativa en el proceso de formación hay una demanda sentida para 
que los profesores que hacen parte de las facultades de educación sean maestros 
que a la vez hayan vivido una intensa experiencia en la práctica pedagógica. Desde 
su perspectiva con base en estos elementos: “Una vez concluido el periodo univer-
sitario el graduado debe estar en plena capacidad de incorporarse a una institución 
y realizar todas las actividades que allí se requieren para asegurar el aprendizaje, la 
convivencia, la formación ciudadana y el desarrollo emocional de los niños puestos 
a su cargo, además de contribuir al desarrollo general de las actividades colectivas” 
(Cajiao, 2017, p.144).

Para Cajiao, el mejor maestro es el que logra que la totalidad de sus alumnos 
aprendan y avancen a pesar de las circunstancias, algunas de ellas adversas en tér-
minos materiales. La pobreza no debía ser un obstáculo para los maestros, quienes 
podían usar ese entorno vulnerable y tomarlo como un arma a favor. Además, era 
importante recrear un clima escolar en el cual se construyeran las condiciones de 
colaboración y motivación para lograr que la inmensa mayoría de los estudiantes 
progresasen humanamente, desarrollasen su capacidad de aprendizaje y avanzaran 
en el camino de expandir sus horizontes y sus aspiraciones vitales. 



189

Francisco Cajiao Restrepo: una mirada constructiva de la educación y la pedagogía

Así la profesión del educador es una de las más complejas en relación con su 
función social, pues es a él a quien le corresponde garantizar el derecho a la edu-
cación en el día a día. Esta obligación desde nuestra carta política le corresponde a 
la familia, a la sociedad y al Estado, pero al final es el maestro en quien se concreta 
la formación de ciudadanos libres. Los maestros además de amplios conocimientos 
científicos sobre el aprendizaje, una cultural general suficiente que les permita abrir 
el gusto de sus estudiantes por el conocimiento y una sólida formación en el área 
específica en que se desempeñan, deben ser portadores de una profunda formación 
ética y política que les permita comprender la importancia de su rol en la sociedad.

En el caso de la educación, se debía tener claro el papel que cumpliría la afec-
tividad del maestro y la manera como se relacionara con los niños, en términos de 
sensibilidad, pues se trataba de un aspecto en el cual era fácil incurrir en extremos. 
Una actitud madura del maestro en lo afectivo, le permitiría un conocimiento pro-
fundo de los alumnos, lo que le facilitaría dar a cada quien un trato adecuado. Las 
normas en la escuela debían surgir de una necesidad y no de un acto arbitrario de la 
autoridad, a fin de que el grupo y los individuos tuvieran siempre un marco definido 
en el que pudieran moverse y con respecto a la cual poder autoafirmarse (Cajiao, 
2000). Una pedagogía basada en el afecto no se opondría a la existencia de una 
autoridad definida y exigente. De tal manera, no se podía concebir la afectividad 
como un “método pedagógico”, como un medio artificioso, para someter al niño, 
sino como una actitud humana imprescindible en cualquier individuo que dedicara 
su vida a la pedagogía. 

Para Cajiao, en la escuela existen básicamente dos sistemas de enseñanza, uno 
basado en el maestro y otro basado en el niño.

En el primero el maestro trata de transmitir con una u otra técnica lo que a él le intere-
sa, en el orden que a él le interesa y en el momento en que le parece, esperando unos 
resultados de aprendizaje, muy concretos y precisamente evaluables. En el segundo, 
el maestro tiene unos objetivos de aprendizaje, pero su método y la secuencia para 
lograrlo depende de las características del grupo y sus intereses, buscando más gene-
rar preguntas en el grupo que imponer respuestas. (Cajiao, 2000, p.43)

El maestro en la escuela, para tomar cualquier decisión pedagógica, debía tener 
en cuenta, en primer lugar, al niño como tal, su edad y complejidad individual, ya 
que esto era un factor determinante para el tipo de relación que se establecía. En la 
escuela, la educación que impartía el maestro giraba en torno al cuerpo del niño, su 
control y entrenamiento. Así, educar el cuerpo no era solamente agrandar sus capa-
cidades, hacerlo hábil para correr, para mirar, para escribir o para pintar. Era, sobre 
todo, aprender a contenerlo, enseñarle a responder al disfraz requerido en cada oca-
sión: la discreción, la distancia, la inexpresividad, la simpatía aparente. En un alto 
porcentaje en la escuela, un ser humano educado era un ser humano controlado, 
tarea que se realizaba de manera paulatina, “de afuera hacia adentro”. La escuela 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

190

iba modulando sus pensamientos, sus deseos, sus hábitos y sus sentimientos. Para 
Francisco Cajiao:

La educación del cuerpo es la construcción misma de la persona, la constitución de 
una identidad, la posibilidad de preservar la vida, el camino de expresión de la con-
ciencia, la oportunidad de relacionarse con el mundo. No basta llenarse de palabras 
si nuestro cuerpo es incapaz de convertirse en acto, en ser, en existencia, en expre-
sión. (Cajiao, 2001, p.21)

Así, el niño, después de haber pasado más de quince años en educación, primero 
familiar y luego escolar, ya contaba con un capital de entrenamiento corporal sufi-
ciente para abordar los retos de la existencia independiente. Sin embargo, el cuerpo, 
en nuestra cultura, no era, en definitiva, objeto de educación a la manera en que 
lo fue en la antigua Grecia. Más bien, se volvió objeto de control, de represión de 
la energía, pensando tal vez que, de esta forma, se conseguiría una sociedad más 
racional y, por lo tanto, más humana. De manera, crítica Francisco Cajiao realizó los 
siguientes cuestionamientos:

Preguntarse, sobre todo, por la dislocación de cuerpo y pensamiento, de fuerza fí-
sica y personalidad, de agilidad cinética y carácter, de deporte y vida, de desarrollo 
muscular y educación. Todas estas palabras deberían ir juntas, armonizándose en 
los primeros quince años de vida y consolidándose luego, pero están escindidas. A 
cambio se privilegian los sentidos, las ventanas del alma: vista y oído especialmente. 
(Cajiao, 2001, p.102)

Los maestros debían promover la ética del cuidado, la cual se basa en la compren-
sión del mundo, como una red de relaciones en la que nos sentimos insertos. A los 
maestros les correspondía garantizar y, con frecuencia, restituir un derecho funda-
mental, como lo es la inserción del niño en la sociedad, derecho que iba más allá 
de aprender a leer y escribir. Los maestros debían promover para que los niños per-
tenecieran a la comunidad humana, que se sintieran parte de una sociedad, que tu-
vieran la oportunidad de contar con el apoyo de otros seres humanos solidarios, que 
aprendieran a vivir en paz y que pudieran participar activamente en las decisiones 
que afectaban la propia vida.

La educación de los sentidos es el desarrollo de la sensibilidad y ella es la fuente 
de la producción de conocimiento, de modulación del afecto. Es, a través de esta 
educación, como se da alimento al alma humana para establecer su equilibrio con el 
entorno. El proceso educativo en las comunidades humanas, se inicia desde el naci-
miento —e incluso antes— y dura toda la vida. La educación se realiza mediante la 
transmisión de saberes, experiencias comunes, costumbres, construcción de normas, 
fabricación de objetos, creación simbólica y relaciones de significado. Este proceso 
consiste fundamentalmente en:

Un continuo intercambio material, corporal y simbólico que se extiende desde las 
personas próximas de la familia y la comunidad en la cual se nace y se crece, hasta 



191

Francisco Cajiao Restrepo: una mirada constructiva de la educación y la pedagogía

la infinita extensión de razas, pueblos, lenguas y culturas actuales y pasadas. En este 
sentido la educación es omnipresente, está en todas partes, se realiza a todas horas 
y se efectúan en todas las direcciones de la relación humana: de adultos a infantes, 
de niños a jóvenes, de subalternos a jefes, de poderosos a humildes… (Cajiao, 2005, 
p.19). 

Para Cajiao, la educación es el resultado de una extensa red de interacciones socia-
les que propician aquellos aprendizajes capaces de incorporar, culturalmente, a las 
personas, haciéndolas partícipes de los modelos de comportamiento que resultan 
adecuados para desenvolverse en la sociedad. La forma como se organiza el sistema 
educativo de un pueblo, determina en alto grado la organización de la sociedad y 
las relaciones que se establecen entre los diversos grupos que la conforman. De tal 
manera:

La educación como proceso social es en esencia, la incorporación de las nuevas ge-
neraciones al grupo humano en el cual han nacido, en este sentido educar es incluir, 
y al cual deben pertenecer culturalmente, mediante la apropiación de la lengua, las 
costumbres, los roles sociales con los saberes necesarios para desempeñarlos y los 
valores éticos y religiosos en los cuales descansan las instituciones y la identidad de 
cada uno de los miembros de la comunidad. (Cajiao, 2014, p.38)

La educación, además, tiene un profundo valor estratégico para el desarrollo social, 
en tanto que potencia la capacidad del aparato productivo con el fortalecimiento del 
capital humano; facilita los procesos de construcción del capital social, consolida 
la participación democrática y favorece la reducción de las brechas sociales que 
se originan en el desigual acceso al conocimiento, característico de los países me-
nos desarrollados. Para Cajiao, desde una perspectiva constructivista, en el proceso 
educativo, el maestro debe tener en cuenta que el aprendizaje, es antes que nada, 
un ejercicio constante de interacción con el medio circundante que involucra en el 
ser humano la capacidad sensorial y todas las facultades intelectivas que de manera 
genérica se denominan el pensamiento. Frente a este punto, aclara que:

Todo aprendizaje debe tener una finalidad y una utilidad, relacionadas con procesos 
de subsistencia, conservación y prolongación de la vida individual y colectiva. Esto 
hace referencia a la adquisición de habilidades básicas para desempeñarse en el me-
dio físico y en el medio social y cultural, así como a la adquisición y producción de 
nuevos conocimientos que permitan la transformación de esos medios en los cuales 
se mueve el individuo. (Cajiao, 1997, p.144)

Luego, aclara que: 

Cada nuevo aprendizaje realizado por una persona modifica de algún modo todo 
lo que ya sabía anteriormente y le permite nuevas experiencias que a su vez trans-
forman, de manera que las cosas que se van aprendiendo en la vida tienen en cierto 
modo el poder de trazar una especie de camino o de mapa individual como las hue-
llas digitales, pues difícilmente dos personas tienen el mismo recorrido de experien-



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

192

cias, por lo tanto, es casi imposible que aprendan las mismas cosas del mismo modo. 
(Cajiao, 2005, p.74)

Así, la riqueza del entorno físico y cultural, constituye el principal elemento esti-
mulador del conocimiento, en cuanto procura la experiencia a partir de la cual se 
desencadenan los procesos cognoscitivos. Las cosas que encuentra en su medio cir-
cundante permiten desarrollar un conjunto de acciones, en el sentido de convertirse 
en elementos de los que se extrae información, mediante actividades posibles de 
realizar con ellas. La educación termina siendo la influencia intencional y sistemá-
tica por parte del mundo adulto y del educador sobre el mundo infantil y juvenil, 
cuyo objetivo final sería su formación y desarrollo en el que el entorno, desde una 
perspectiva constructiva, facilita el proceso.

De tal manera, si la educación se realiza mediante la transmisión de saberes, 
experiencias comunes, costumbres, construcción de normas, fabricación de objetos, 
creación simbólica y relaciones de significado, el aprendizaje, sería un ejercicio 
constante, de interacción con el medio circundante que involucra en el ser humano 
la capacidad sensorial y todas las facultades intelectivas que se expresan en su pen-
samiento. Todo el anterior proceso se debe basar en una pedagogía del afecto, en la 
que la educación que imparte el maestro en la escuela, gira en torno al cuerpo del 
niño. La educación del cuerpo es la construcción misma de la persona, de su con-
trol, del tipo de relaciones que establece consigo mismo y con los demás.

La escuela: una institución cuestionada
Desde la segunda mitad del siglo XX, la escuela se constituyó en el centro especia-
lizado para la educación del individuo, cuya responsabilidad se sumó a la tarea de 
encierro y control de la infancia y la juventud que la sociedad le había asignado 
al comienzo mismo de la modernidad. Así, la escuela sobrevino como un tipo de 
institución orientada a impartir una educación homogénea y específica a la pobla-
ción infantil y juvenil. La escolarización total de la población, ya fuese en el sector 
privado o público,48 se convirtió, en Occidente, en un reto del mundo moderno y 
en un indicador de desarrollo humano y social. Sin embargo, para Francisco Cajiao, 
hay una diferencia básica entre escuela y educación, aclarando que no son palabras 
sinónimas y, en muchas ocasiones, tampoco son complementarias. La escolariza-
ción no garantiza el proceso de una buena educación, pues hay niños y jóvenes 
escolarizados, pero mal educados. 

48	Para Francisco Cajiao, existe una clara diferencia lingüística y conceptual entre colegio y escuela. Los ni-
ños de estratos superiores, van al colegio, que es privado y denota “buena” calidad. Los pobres van a 
la escuela, que se denomina de forma despectiva, como una institución para campesinos y gentes del 
común, que solamente harán la primaria, tutelados por el Estado. En los colegios, hay profesores, mientras 
en las escuelas hay maestros. Y así, podría seguirse un largo recuento de elementos discriminatorios, no 
solamente en lo material, sino, sobre todo, en lo simbólico, que afecta la comprensión de lo público y lo 
privado en el país.



193

Francisco Cajiao Restrepo: una mirada constructiva de la educación y la pedagogía

Para Francisco Cajiao, es urgente volver a pensar la escuela desde su inicio, cues-
tionarla y replantearla, poner una y mil veces en tela de juicio su función. Es indis-
pensable preguntarse si las instituciones en las cuales los niños y jóvenes adquieren 
sus aprendizajes de vida en comunidad, responden a la cultura y valores del mundo 
contemporáneo. Si esos valores deben ser asimilados o puestos en cuestión, si son 
suficientemente incluyentes, democráticos, facilitadores de la construcción ética, 
receptivos frente a la diversidad, eficaces en la modelación de actitudes y compor-
tamiento cívicos.

En esta lógica de cuestionamiento, se debe recordar que el ingreso a la escuela 
moderna, históricamente, ha estado marcado por el objetivo principal de aprender 
a leer y escribir. Sobre estas habilidades está cimentada toda la educación formal 
de la especie humana, sin importar su ubicación geográfica, su cultura o su nivel de 
desarrollo:

No hay espacio ni tiempo. La escuela está hecha para educar, para aprender a leer 
y escribir, para aprender a convivir apaciblemente y esto no da lugar a la expresión 
delirante de una infancia de movilidad perpetua, de carreras desbocadas, de ansias 
de grito y fuerza. Para pulir las mentes y adecuarlas a las exigencias del pensamiento 
se requiere controlar la motricidad desbordada del juego y de la risa. (Cajiao, 2001, 
p.28)

Ese control desbordado del juego y de la risa, pasa también por la preocupación y el 
control excesivo del tiempo y del espacio. En la escuela moderna nunca hay tiempo 
libre, porque todo está planificado, preestablecido y utilizado eficientemente. Sin 
embargo, el maestro debe tener en cuenta que:

El tiempo tiene una profunda significación en el ser humano. En cierta forma ser due-
ño del tiempo es ser dueño de la propia vida. A los niños desde muy pequeños se les 
niega esta posibilidad de apropiación: no tienen tiempo. Es decir, el tiempo no es de 
ellos, sino de quienes establecen el riguroso horario en el cual se desenvuelve hora 
por hora su vida cotidiana durante años. (Cajiao, 1994, p.94)

Para Cajiao, quien ha crecido libre puede apropiarse de su tiempo y saber lo que 
quiere hacer con él. De tal manera, el manejo del tiempo, desde una perspectiva 
autónoma, genera la posibilidad de fabricar sueños, utopías políticas, deseos, rela-
ciones afectivas duraderas, luchar por intereses verdaderos, pensar en el futuro del 
país y del planeta. En la escuela se debe enseñar a los niños, niñas y adolescentes, 
a volar a través del tiempo, con las alas de la imaginación, la fantasía y la ilusión de 
mundos mejores.

Para Cajiao, la escuela está marcada además, por cuatro características del mo-
delo escolar tradicional, como lo son: la realidad de la palabra, la enseñanza, la 
homogenización y la transmisión de información. En su análisis manifiesta que estas 
características se expresan de la siguiente manera:



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

194

En la escuela la realidad son las palabras: la escuela tradicional está centrada en 
el discurso conceptual que substituye al mundo real y que como tremenda herencia 
platónica se ha convertido en gran paralizadora del pensamiento científico que re-
quiere, para madurar en las mentes de los niños, el contacto directo con el mundo, la 
capacidad de interrogar los fenómenos físicos, sociales y humanos, la habilidad para 
manejar información y construir hipótesis y la libertad intelectual para interpretar la 
realidad en vez de recibir todo resuelto en forma de verdades absolutas. 

La escuela es una fábrica de enseñar: mientras más grandes fueron las fábricas y 
mayor la producción, se empezó a ampliar la necesidad de recursos humanos con 
capacidad para desempeñarse en labores que requerían saber leer y escribir, ordenar, 
contar, medir… Se requerían también obreros que tuvieran el sentido de obediencia, 
disciplina y orden requeridos por la colectivización de tareas interrelacionadas. Era 
necesario aprender a seguir instrucciones, mecanizar actividades y cumplir horarios. 
Y la escuela fue diseñada de modo que las competencias para trabajar en el mundo 
de la modernidad se adquirieran en la infancia.

 Lo igual es mejor que lo diverso: la escuela aparece, todavía hoy, como el más 
eficaz aparato civilizador del cual dispone la sociedad. En este contexto, civilizar 
tiene el sentido de occidentalizar, de imponer los valores de los pueblos europeos 
del siglo XVI a las culturas que fueron descubiertas y sometidas. La modernidad ho-
mogeniza a los individuos y las culturas a través de la escuela que como institución 
juega un papel preponderante.

Tener más información es ser más culto: a comienzos del siglo XVIII se comienza 
a construir un currículo que no cesa de introducir cursos y asignaturas que incluyen 
la historia, la filosofía, la gramática, las ciencias naturales y las matemáticas. Cada 
uno de estos campos se va dividiendo de acuerdo con la taxonomía disciplinar pro-
pia de la ciencia de los siglos XIX y XX. Se exige, entonces, que los niños y adoles-
centes estudien biología, química, física, matemática, historia, geografía, idiomas, 
computación, filosofía, historia, religión, arte, literatura, música…, sin mencionar 
algunas exigencias adicionales de carácter optativo. Lo que caracteriza la concep-
ción curricular es la dispersión, el fraccionamiento y la ausencia de sentido de lo que 
los estudiantes deben asimilar, con un gran esfuerzo de memoria, ya que no existen 
nexos lógicos entre una y otra cosa que permitan que cada pieza del rompecabezas 
encaje en alguna unidad significativa (Cajiao, 2005).

Ante las anteriores particularidades de la institución, Cajiao propone el mundo 
real como punto de encuentro. A la tradición escolar que cree que el mundo está he-
cho de palabras, debe contraponerse una reivindicación de la realidad como camino 
para recuperar una visión del mundo objetivo, que permita la construcción de un 
universo humano con significados propios. Es evidente que cambiar la educación, 
de tal manera que niños y jóvenes adquieran las habilidades intelectuales y prác-
ticas requeridas en los nuevos entornos del conocimiento y el trabajo, invita como 



195

Francisco Cajiao Restrepo: una mirada constructiva de la educación y la pedagogía

reto indispensable a desordenar las instituciones, cambiar sus relaciones jerárquicas, 
reacomodar las prioridades, reconocer los avances de la ciencia en relación con el 
aprendizaje, rebautizar los procedimientos, cambiar los objetivos y eliminar todas 
las formas de estandarización de lo humano. 

Por otro lado, la escuela colombiana, a finales del siglo XX, era una institución 
que se caracterizaba por su marginalidad con respecto al Estado de Derecho. La au-
toridad en la escuela no emanaba de la ley sino de quién detentaba el poder. La es-
cuela se había instituido históricamente en un establecimiento autoritario, en el que 
todo el mundo terminaba atrapado: maestros, niños directivos, padres de familia. 
No había ley. El maestro y el rector de la institución eran la ley, y por tanto no había 
régimen de derecho escolar. La escuela, en términos de conflicto escolar, se presen-
taba como una institución rezagada, mientras algunos estudiantes portaban armas y 
consumían algún tipo de alucinógeno, el conflictito de disciplina giraba en torno al 
uso del uniforme. La complejidad de los conflictos escolares contemporáneos había 
desbordado la escuela moderna, lo que requería que la manera de dormirlos y la 
misma concepción de justicia escolar debía repensarse. 

De tal manera en la escuela, se juzgaban por parte de los maestros, no solamen-
te los actos de los niños, sino su pensamiento, sus actitudes, sus convicciones, sus 
familias, su apariencia, su inteligencia, sus aficiones, su estado de ánimo. A media-
dos de los años noventa, para Cajiao, la justicia escolar se debía abordar bajo dos 
enfoques: la justicia social y la justicia como mecanismo de solución de conflictos.

Dentro del primer enfoque se hacía necesario referenciar el marco jurídico en el cual 
se inscribía el sistema escolar para garantizar un derecho fundamental. El segundo 
enfoque, nos permitía regresar a la cotidianidad escolar para abordar el tema de la 
pedagogía y la forma como la escuela acerca o distancia a los niños de un aprendizaje 
de convivencia social acorde con expectativas de crecimiento humano basado en la 
tolerancia, el respecto y el reconocimiento de la ley. (Cajiao, 1994, p.115) 

Se debía avanzar, así, en los años noventa del siglo XX, con base en nuevos mar-
cos interpretativos que permitieran la generación de nuevos conocimientos sobre 
la cuestión del conflicto escolar. El conflicto en la escuela, no debía asumirse en 
sentido negativo; era más bien una situación natural en la que los individuos se 
desenvolvían en las instituciones escolares, a partir de sus roles e intereses. Los es-
tudiantes, profesores y directivos, debían más que evitar el conflicto, cuya tarea en 
ocasiones se hacía imposible, pues se debía enfrentar para construir a partir de él 
nuevos acuerdos. En palabras de Cajiao:

Esto hace que lo esencial en el proceso de la escuela no sea solamente evitar los 
conflictos sino encontrar la forma más productiva para resolverlos, de tal modo que 
a partir de ellos y de sus soluciones se pueda desarrollar una pedagogía de la con-
vivencia y del trabajo en grupo, propios de una colectividad orientada hacia metas. 
(Cajiao, 1994, p.123)



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

196

La concepción que Cajiao tenía de la escuela, desde la perspectiva del conflicto y la 
justicia escolar, fue reafirmada en 1996, en el informe final del Proyecto Atlántida. 
En este, después de un largo proceso investigativo dio a conocer que la escuela se 
había rezagado reproduciendo un modelo arcaico de institución, que se expresaba, 
básicamente a finales del siglo XX, en dos aspectos: en la concepción del conoci-
miento y en su organización social (Cajiao, 1996).

Con relación al primer aspecto, la escuela centró su función en la distribución de 
información, dejando de lado procesos pedagógicos encaminados al procesamien-
to de la información proveniente de nuevas y múltiples fuentes y a la creación de 
nuevos conocimientos, aniquilando así su esencia, convirtiéndola en una institución 
socialmente ineficaz. Dicha situación era grave para la sociedad colombiana, si se 
tenía en cuenta que la “creatividad” era la herramienta fundamental que debía desa-
rrollar la escuela para las exigencias del mundo moderno y de la sociedad del futuro.

El segundo aspecto, que tenía que ver con el atraso escolar, se expresó en la na-
turaleza de la organización social de la escuela, que se basaba en un esquema en el 
que todo descansaba sobre el poder del maestro, donde no existían mecanismos rea-
les de participación de otros estamentos de la comunidad escolar (padres y alumnos) 
en las decisiones fundamentales de la institución educativa. En este sentido, para 
Cajiao, a finales del siglo XX, en el ámbito nacional, no existía una pedagogía para 
la solución de conflictos, ni conceptos ni mecanismos de justicia que permitieran 
que estos se dirimieran por vías democráticas. 

Frente a esta y otra serie de realidades, la escuela contemporánea debía promover 
el intercambio cultural en ambientes plurales; el mundo actual, tan globalizado en la 
información, exigía que los pueblos formaran ciudadanos con capacidad de mover-
se entre diversos entornos culturales. Los investigadores de Atlántida, encabezados 
por Cajiao, hacia 1996, plantearon como una necesidad urgente que la escuela asu-
miera una función de “negociadora cultural”, que implicaba un aprendizaje mutuo 
y un intento de construcción conjunta de significados entre maestros y jóvenes. Esto 
exigía una concepción diferente de la escuela, que ya no estaría establecida sobre 
una imposición de significados estáticos y definitivos sobre una población joven, 
sino sobre un intento de interpretación de la realidad a partir de visiones diferentes.

Este tipo de escuela moderna, rígida, altamente normalizadora y organizada au-
toritariamente alrededor de la disciplina formal, no respondía, entonces, a ningu-
na de las demandas de los sujetos: niños, niñas y, particularmente, adolescentes 
escolares. La escuela requería así, cambios profundos orientados a la creación de 
currículos flexibles con materias opcionales, validación de cursos y certificación 
de habilidades, por medio de los cuales se reconociera, a la vez, modalidades de 
aprendizaje individual, tutorías u otras opciones no convencionales. En el contexto 
contemporáneo, el punto crucial de toda discusión con relación a la escuela, era si 
la transformación profunda de toda sociedad se podía hacer a través de las institu-



197

Francisco Cajiao Restrepo: una mirada constructiva de la educación y la pedagogía

ciones educativas o, por el contario, ellas se limitaban a reproducir a su manera la 
cultura en la cual estaban inmersas; 

En este contexto es indispensable preguntarse sin las instituciones educativas que 
tenemos corresponden al tipo de sociedad que queremos construir o si esas institu-
cionalidades corresponden a otro tipo de sociedad que ya tendría que haber quedado 
en el pasado. Es indispensable preguntarse si las instituciones en las cuales los niños 
y jóvenes adquieren su aprendizaje de vida en comunidad responden a la cultura y 
valores del mundo contemporáneo, si esos valores deben ser asimilados o puestos en 
cuestión, si son suficientemente incluyentes, democráticos, facilitadores de la cons-
trucción ética, receptivas frente a la diversidad, eficaces en la modelación de actitu-
des y comportamiento cívicos. (Cajiao, 2014, p.11)

El sistema educativo y los educadores debían reconocer que, en los últimos treinta 
años, la escuela había cambiado, pero era un cambio que provenía de sus habitan-
tes, particularmente, de lo que traían y llevaban los niños, niñas y adolescentes en su 
continuo trasegar entre las aulas, las calles, la televisión, los centros comerciales, sus 
amigos y sus heterogéneos grupos familiares. A pesar de los duros cuestionamientos, 
la escuela contaba aún con un atractivo para los estudiantes, en la medida en que 
era un espacio físico para reunirse con sus pares y amigos. Dicha relación afectiva 
y de significado, se constituía en fundamental para establecer nuevos vínculos con 
los maestros y con la institución. La escuela, más allá de sus fronteras físicas, sus 
muros y tapias, se podía reinventar continuamente con base a este tipo de relaciones 
simbólicas y subjetivas.

Por otro lado, la organización escolar tradicional desafiaba gran parte del conoci-
miento científico sobre los procesos de aprendizaje contemporáneo. Investigaciones 
de varios campos, como la biología, la psicología y la neurología, habían mostrado 
nuevas facetas de los procesos cognitivos, que eran ignoradas por la institución. Para 
tener en cuenta las trasformaciones del mundo contemporáneo, desde la perspectiva 
de Cajiao, se requería entonces de una total revolución de las estructuras fundacio-
nales de la escuela. En sus palabras: 

De hecho, hace mucho tiempo que el discurso pedagógico reconoce que la pedago-
gía debe estar centrada en el alumno, pero pocas veces se dice que la organización 
de la escuela debe estar centrada en él. La escuela sigue centrada en los adultos y en 
sus estructuras de autoridad. (Cajiao, 2005, p.58)

En esta lógica, Cajiao ha demostrado, a lo largo de sus reflexiones, que el arte, la 
creatividad y la educación artística, chocaban contra las prioridades de la escuela 
formal. Aunque la pedagogía moderna, desde su inicio, había reivindicado el de-
sarrollo de los sentidos, el fortalecimiento del arte, la creatividad y el desarrollo 
de la imaginación infantil en el proceso educativo, dicho proceso e iniciativa eran 
rápidamente sometidos a los rigores de la alfabetización temprana, y muchas de sus 
habilidades expresivas se veían inhibidas por la exigencia de leer y escribir. Con ello, 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

198

los niños perdían la posibilidad de entender el mundo y de entenderse ellos mismos, 
porque el lenguaje, casi exclusivo que se les imponía, no era suficiente para expresar 
todas las necesidades y realidades complejas del individuo que, por su naturaleza, 
ve el mundo a través de la emoción. La educación estética, para Cajiao, debía hacer 
referencia a una manera de vivir la vida, a una capacidad de sentir y apreciar objetos, 
acontecimientos y comportamientos humanos. La estética, entendida como un refi-
namiento del espíritu humano, para Cajiao, se debía articular, al igual que ocurrió en 
la antigua Grecia, con la ética y con el conocimiento racional. La educación estética 
se constituía en el camino para el placer, el disfrute de los sentidos, la contemplación 
del cosmos, la cualificación del afecto, la expresión de los más altos sentimientos 
y la emoción de los actos humanos más nobles. La formación estética requería, 
además, de maestros cultos y preparados; una sociedad que se respetase así misma, 
que reconstruyera un sentido de la dignidad en el ejercicio de las funciones públicas 
y una conciencia colectiva permanente, que lograra estimular las oportunidades de 
acceso a los bienes más altos de la cultura universal. 49

Sobre las ciencias sociales escolares
En el ámbito pedagógico, ese quién soy yo, con el que en ocasiones iniciamos una 
actividad didáctica de reconocimiento del grupo, cuenta con un peso psicológico, 
sociológico y antropológico, que las ciencias sociales escolares deben valorar, de-
bido a que el niño hace parte de una familia, una comunidad y un grupo social, de 
una institución dominada escuela, que representa igualmente una institucionalidad 
más grande: el Estado. La escuela, independientemente de si es pública o privada, 
representa la institucionalidad mediante la cual el niño comienza a hacer parte de 
una sociedad mediada por las normas. La escuela es un microcosmos social, que 
prefigura para el niño algo similar a lo que en el transcurso de su vida serán sus 
relaciones ciudadanas. Para Francisco Cajiao, la vida en el escenario de lo público, 
comienza a aprenderse siendo un ciudadano escolar. En este sentido, la escuela: 

es el ámbito por excelencia de la formación cívica, en tanto que es el primer ambiente 
institucional formal con el cual se enfrenta la persona en su primera infancia y dentro 
de la cual permanece hasta el momento de incorporarse al mundo del trabajo. En la 
escuela existe un cuerpo normativo explícito, plasmado en reglamentos; un orden je-
rárquico definido que determina instancias de autoridad con poderes específicos, un 
conjunto de derechos y deberes para cada sector de la población escolar, un espacio 
físico que constituye el territorio escolar, un sistema de relaciones interpersonales y un 
sistemas de significados de comportamientos cotidianos. (Cajiao, 2014, p.63)

49	Los postulados de Francisco Cajiao sobre la Educación estética y la formación artística en la escuela co-
lombiana se ubican en la desaparecida Revista Pensamiento, (palabra)... Y oBra. U, de la UPN en 1998.  
También en el libro “Instrumentos para escribir el mundo”,  de Francisco Cajiao, publicado por editorial 
Magisterio en 2005.



199

Francisco Cajiao Restrepo: una mirada constructiva de la educación y la pedagogía

Los maestros, en la institución escolar, deben tener claro que su labor consiste en 
avanzar en las formas civilizadas de convivencia. Aprender a controlar los impulsos, 
a conversar con los compañeros, a discutir con base en argumentos, a respetar al 
adversario, a disentir sin agredir, lo cual se constituye en ejercicios que el maestro y 
la escuela deben promover. Dichas iniciativas de trabajo, en el campo de las cien-
cias sociales escolares, moderan en el estudiante el carácter y el cultivo de la razón 
a lo largo de la vida para aprender a vivir en paz. La escuela, reconocida de entrada 
como el máximo escenario de lo público, al cual accede el estudiante, lo reconoce 
como ciudadano con derechos y deberes, pero bajo una premisa de carácter forma-
tivo, que más adelante le permitirá desenvolverse en la sociedad con un proyecto 
de futuro.

En primera instancia, en las ciencias sociales escolares, hay un lenguaje en el que 
aparecen tres enunciados de manera reiterativa: tiempo, espacio y grupos humanos. 
De tal manera, todo acontecimiento social es temporal y, en razón de ello, histórico. 
El tiempo histórico presenta dificultades, tanto para el niño como para el adulto. En 
la historia existen las figuras de corta, mediana y larga duración, pero, para Cajiao, 
el maestro y el niño deben comprender que, en el devenir histórico de los pueblos, 
existen años más largos que otros, periodos históricos más largos que otros, en el 
sentido de su importancia relativa. El tiempo histórico hace referencia a unas mul-
titudes variables que determinan un particular ritmo único de un acontecimiento.

En segunda instancia, con relación al espacio humano denominado paisaje, se 
debe aclarar que se diferencia del espacio físico que describe la geografía tradicio-
nal. El espacio tiene un carácter histórico, es dinámico y cambiante, dado que el 
hombre va modificando su significación y su apariencia, creando nuevos paisajes y 
modificando fronteras en sus indeterminadas luchas territoriales. Como tercer medi-
da, cuando se ubica a un grupo humano en un tiempo y un espacio determinados, 
nos acercamos a la definición de pueblo y cultura, donde se entiende al pueblo, en 
el sentido de un conglomerado de personas que desarrollan actividades, regido por 
un conjunto de normas explícitas, que son aplicadas a todos los miembros del grupo 
a través de un sistema de organización definida. Al mismo tiempo, en un pueblo 
pueden coexistir diversas culturas, lo que permite al maestro y al estudiante enfrentar 
niveles analíticos para su estudio, descifrando sus modificaciones y cambios.

El área de las Ciencias Sociales ha contado, históricamente, con una serie de 
mistificaciones que dan cuenta de aquello que se le exige o espera del espacio que 
ocupan en la escuela. Esta situación está falsamente relacionada con los contenidos 
que deben tratarse en estos espacios académicos y su resultado final, lo que genera 
la sospecha de que las ciencias sociales no solo son mal comprendidas o aplicadas 
en el ámbito escolar, sino que están supeditadas a cierto fracaso en la construcción y 
formación de ciudadanos que pretenden como objetivo de su práctica pedagógica. 
Para Francisco Cajiao, resulta importante darle valor prioritario a la enseñanza de las 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

200

ciencias sociales desde la primera infancia. De hecho, el tipo de comportamiento 
social y la capacidad e incapacidad de reflexión sobre el universo social que tienen 
los adultos, obedece al tipo de educación que recibimos desde niños, de tal manera 
que trascienda el nivel de transmitir anécdotas hasta llegar a formar hombres que 
vivan con “actitud histórica” y responsabilidad social. Para este pedagogo:

El objetivo de la enseñanza de las ciencias sociales es lograr que la persona sea capaz 
de hacer una reflexión ordenada y comprensiva acerca de su acontecer individual, 
inmerso y condicionado por un entorno social, cuya realidad actual es el resultado de 
un proceso histórico, a lo largo del cual los grupos humanos han construido formas 
de organización social, formas de relación con el espacio físico, formas características 
de expresión, formas de producción, intercambio y distribución de la riqueza, formas 
particulares de interpretar la realidad. (Cajiao, 2000, p.18)

Así, Cajiao invita a pensar el concepto de actitud histórica, como una perspectiva 
que debe guardar el área de ciencias sociales para la reflexión y el análisis de las 
decisiones y tensiones en las que los individuos se encuentran desde el momento en 
que nacen, descartando, de esta forma, temas como el azar, el destino manifiesto o 
la imposibilidad de ser partícipes de la transformación de la realidad social. De tal 
modo, las ciencias sociales escolares estarían aportando, de manera consustancial 
en el proceso educativo de los niños, niñas y adolescentes escolares, inapreciables 
valores. En tal sentido:

La educación como quehacer pedagógico hace referencia a una tarea de integración 
de la persona, de toma de conciencia de la realidad, de autoafirmación del individuo 
en su medio social, de capacidad de autocontrol, de posibilidad de decidir equili-
bradamente sobre la propia vida, de madurez emocional en la vida de relación. La 
educación hace referencia al proceso puramente de construcción del hombre, a fin 
de lograr la máxima relación posible de las potencialidades de las personas. (Cajiao, 
2000, p.22)

El niño debe comprender que todo hecho real es el resultado de un proceso y que, 
por consiguiente, lo verdaderamente importante, es comprender los procesos so-
ciales. Esto nos sitúa en una dimensión de secuencias temporales causales y en una 
dimensión histórica. Por eso, despertar en el niño la actitud de la pregunta histórica, 
es contribuir a formarlo en el cuestionamiento de los procesos sociales. Igualmente, 
esto se apreciaría en lo que se refiere a los hechos cotidianos de su vida individual, 
familiar y grupal, ya que todos ellos responden a un proceso en el cual intervienen 
múltiples causales que actúan en el tiempo, en el transcurrir público de los hechos, 
en la memoria colectiva y en la historia.

La formación de la actitud histórica, es un elemento central en el proceso educa-
tivo, ya que persigue como objetivo principal, que el niño tome conciencia clara de 
su responsabilidad social en la dimensión del tiempo y se asuma así mismo como 
artífice en la construcción del mundo. Lo anterior advierte a los maestros, partir de 



201

Francisco Cajiao Restrepo: una mirada constructiva de la educación y la pedagogía

las inquietudes y preguntas que plantea el niño, las particularidades del mundo que 
él mismo percibe y asume como primordiales en su vida:

Creo que el ideal que debe perseguirse es el de formar un hombre consciente de sus 
capacidades de definir su propio destino como parte de un grupo social y, por tanto, 
capaz de incidir en la estructura social en la que vive, a fin de ajustarse a ella al mismo 
tiempo que la va modificando. Esto supone, de parte del educador, un replanteamien-
to muy diferente de la labor educativa que, por supuesto, debe estar asentado sobre 
criterios muy claros, a fin de no desembocar en la anarquía total, que no es otra cosa 
que la manifestación de un individualismo profundo. (Cajiao, 2000, p.29)

Estamos, entonces, frente a la idea de que el proceso es fundamental para la com-
prensión y la posibilidad de ubicar a los niños y niñas en un papel activo en la 
construcción de la realidad del contexto que los rodea, posibilitando preguntar y 
cuestionar este proceso, en tanto su producción tendría validez tanto en lo físico 
como en lo social. Por esto, despertar en el niño la actitud de la pregunta histórica, 
es contribuir a formar en él, el cuestionamiento de los procesos sociales. Igualmente, 
hace referencia a los hechos cotidianos de su vida individual, familiar y grupal, ya 
que todos ellos responden a un proceso en el cual intervienen múltiples causales 
que actúan en el tiempo.

La actitud histórica se constituye así, en la base de un comportamiento ético, 
entendido este como una toma de conciencia sobre la propia responsabilidad en el 
desarrollo del acontecer social. Se trata de inculcar al niño la conciencia de su papel 
constructor, de su aporte personal al grupo, de su capacidad de transformar la reali-
dad y de su obligación a tomar las riendas de su propio destino. Para Francisco Ca-
jiao, suprimir la historia en la escuela como asignatura central en la construcción de 
la identidad nacional, se ha constituido en una experiencia negativa, que ha traído 
consecuencias perjudiciales para la sociedad, empezando por las crisis de identidad 
de las nuevas generaciones.

De tal manera, generar la actitud histórica en la escuela, parte de una reconstruc-
ción de la mirada del maestro y, por supuesto, del estudiante, y de una relación que 
se cruza en el aula de clase, como es la autoridad. Sin embargo, llevar la autoridad 
al salón de clase, para Cajiao, no tiene que ver con la imposición del mundo adulto, 
sino con la dirección del maestro. Se hace fundamental que se comprenda por parte 
del estudiante, que los objetivos del maestro son acordes a los que él puede mante-
ner, pero será el maestro, en última instancia, quien estimule el diálogo y el consen-
so de la necesidad de un sujeto que sea capaz de tomar las decisiones y orientacio-
nes en el desarrollo de la búsqueda de sus objetivos. Por lo demás, dichos objetivos 
son compartidos por todos quienes participan en la construcción del aprendizaje en 
el salón de clases o en el contexto escolar.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

202

Consideraciones finales
Francisco Cajiao Restrepo encarna la labor y el compromiso del pedagogo que se 
ha pronunciado en torno a varios temas prioritarios para la escuela iniciando por su 
concepto de maestro contemporáneo visto como aquel que promueve la investiga-
ción y que acerca a los niños, niñas y adolescentes a la ciencia como experiencia 
investigativa, a las fuentes del conocimiento y a los procedimientos científicos. El 
maestro contemporáneo es aquél que genera estrategias de trabajo colectivo, cues-
tionando la escuela en todo el sentido de la palabra, pero de manera particular con 
relación a la ciencia, la innovación y la tecnología. Es dueño de una didáctica que 
piensa los elementos prioritarios de la escuela con base a las necesidades de los es-
tudiantes y que tiene en cuenta sus formas de expresión, su creatividad, la escritura 
y la lectura, como también la formación ciudadana. En buena medida para Francisco 
Cajiao, el maestro enseña y educa a las niñas, niños, adolescentes y jóvenes esco-
lares. Resuelve conflictos que sirve de intermediarios en las diferencias buscándolas 
zanjar de una manera equilibrada.

Por otro lado, el niño desde su perspectiva en esencia es juego y lúdica, al niño se 
le debe garantizar mayores espacios de esparcimiento y socialización mediados por 
actividades acogedoras que sean valoradas por la escuela y por el mundo adulto. El 
niño debe ser pensado no solo desde el juego, sino desde su creatividad y diversas 
formas de expresión. La niña, el niño y el adolescente escolar deben ser vistos como 
sujetos con capacidades intelectuales, portadores de inquietudes y preguntas que 
parten del escenario de su cotidianidad y de la escuela misma, con el fin de tensio-
nar el conocimiento que ofrece la ciencia. Por su parte, la escuela como institución 
que vive un continuo cuestionamiento debe proponer una alternativa de diseño cu-
rricular centrada en este sujeto, pero teniendo en cuenta el contexto sociocultural 
local y regional, además de la comunidad académica. Se trata, para Cajiao, de hacer 
una historia del conocimiento y de la escuela, de manera que el niño, en determina-
do contexto, comprenda que es lo que está aprendiendo y responda a un proceso en 
el cual han participado miles de personas a lo largo de la historia. 

Para Cajiao a finales del siglo XX, los adolescentes escolares colombianos de-
mostraron el atraso social de la escuela en cuanto a la concepción, práctica del 
conocimiento y organización social, haciendo un especial énfasis en la ruptura de 
sus expectativas con relación a lo que les ofrecía esta institución y el mundo adulto. 
No obstante, los adolescentes demostraron, y demuestran, una gran capacidad de 
compromiso con la institución escolar, cuando dentro de su organización se presen-
tan posibilidades reales de participación y, sobre todo, cuando son escuchados. Así 
el buen maestro ilumina la vida del estudiante, asume la pedagogía, no solo como 
un espacio de reflexión, sino como un ámbito de saber que le permite mejorar la 
práctica con base en las necesidades de sus estudiantes. Por lo demás, la escuela en 
términos pedagógicos debe estar centrada en el alumno. La escuela además debe 



203

Francisco Cajiao Restrepo: una mirada constructiva de la educación y la pedagogía

promover la sensibilidad vista como una manera de vivir la vida, como una capa-
cidad de sentir y apreciar objetos, acontecimientos y comportamientos humanos. 
La estética, entendida como un refinamiento del espíritu humano se debía articular 
con la ética y con el conocimiento racional. Así, el concepto de actitud histórica 
se constituye en la base de un comportamiento ético, entendido como una toma 
de conciencia sobre la propia responsabilidad en el desarrollo del acontecer que 
compartimos a diario con las demás personas.

Por último, se concluye que es urgente volver a pensar la escuela desde su inicio, 
cuestionarla y replantearla. Es preciso preguntarse si las instituciones en las cuales 
los niños y jóvenes adquieren sus aprendizajes de vida en comunidad, responden 
a la cultura y valores del mundo contemporáneo. Así, la escuela contemporánea 
debía promover el intercambio cultural en ambientes plurales; el mundo globalizado 
exige la formación de ciudadanos con capacidad de moverse entre diversos entornos 
culturales. La escuela se debe constituir en una institución idónea para el aprendizaje 
de los estudiantes, para resolver sus preguntas e inquietudes. Cualquier reforma 
escolar debe ser pensada con base a las necesidades, inquietudes y preguntas de las 
niñas, niños, adolescentes y jóvenes escolares. La escuela debe ser una institución 
no pensada para la homogeneidad sino para la pluralidad, no para el silencio sino 
para ebullición, no propiamente para la enseñanza sino para el aprendizaje de los 
estudiantes. Escuela, maestro, investigación escolar, pedagogía y educación debe 
partir de las necesidades, inquietudes y preguntas del mundo infantil, adolescente y 
juvenil, siendo una de las banderas del pensamiento pedagógico de Francisco Cajiao 
Restrepo.

Referencias bibliográficas
Cajiao, F. (1994). Poder y justicia en la escuela colombiana. Bogotá, D.C.: Fundación 

FES.

Cajiao, F. (1996). Atlántida: una aproximación al adolescente escolar colombiano. 
Revista Nómadas, 4. Bogotá: Universidad Central.

Cajiao, F. (1998). Documento “Primer Seminario Vida Maestro”. Bogotá D.C.: IDEP.

Cajiao, F. (2000). Pedagogía de las ciencias sociales. Bogotá, D.C., Fundación FES.

Cajiao, F. (2001). La piel del alma. Cuerpo, educación y cultura. Bogotá, D.C., Magis-
terio 

Cajiao, F. (2005). Instrumentos para escribir el mundo. Escritura, lectura y política en 
el universo escolar. Bogotá, D.C., Magisterio.

Cajiao, F. (2014). Fortalecimiento institucional y liderazgo educativo. La importan-
cia de las instituciones en la construcción de civilidad. Bogotá, D.C.: Editorial 
Magisterio.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

204

Cajiao, F. (2017). La educación colombiana desde mi columna. Bogotá, D.C.: Edito-
rial Magisterio.

Cajiao, F. et al. (1997). Proyecto Nautilus. El espíritu científico en la Escuela. Bogotá: 
D.C.: Fundación FES. 

Artículos de prensa
Cajiao, F. (10 de febrero de 2013). Los buenos maestros. El Tiempo.

Cajiao, F. (13 de agosto de 2013). Las profesiones y los oficios. El Tiempo.

Cajiao, F. (18 de noviembre de 2013). Preguntas difíciles. El Tiempo.

Cajiao, F. (2 de noviembre de 2015). Urgencia de memoria. El Tiempo.

Cajiao, F. (23 de junio de 2010). El pensamiento de los niños necesita espacio para 
crecer sin barreras. El Tiempo.

Cajiao, F. (25 de marzo de 2013). La necesidad de jugar. El Tiempo.

Cajiao, F. (26 de agosto de 2013). Gobernar un caballo furioso. El Tiempo. 

Cajiao, F.. (27 de junio de 2016). La investigación y ciencia en la escuela. El Tiempo.

Cajiao, F.. (30 de noviembre de 2015). La práctica hace al maestro. El Tiempo.



Antanas Mockus (1952- ): la 
comunicación y la constitución de un 
maestro contemporáneo

Este capítulo aborda la vida y obra de un educador contemporáneo destacado, An-
tanas Mockus Šivickas, matemático, filósofo y político; quien además de ejercer la 
cátedra universitaria de 1975 a 1991, cuando fue nombrado vicerrector y luego rector 
de la Universidad Nacional de Colombia en Bogotá. Incursiona en la política y gana 
dos veces el cargo de alcalde de Bogotá (1995-1998 y 2001-2003), fue candidato 
presidencial en 2006 y en 2010, y actualmente es senador de la república (2018). Es 
importante valorarlo en su dimensión pedagógica y educativa, pues sus reflexiones, 
postulados e investigaciones han sido muy significativas en la conceptualización 
de la escuela, pero también su trabajo en la formación ciudadana ha contribuido a 
ampliar el campo de la pedagogía contemporánea en Colombia.

El recorrido por la obra de Antanas Mockus como pedagogo, que se plantea en 
este capítulo, consta de cinco puntos: en el primero se aborda de manera breve su 
espacio biográfico con el interés de establecer su semblanza como profesor, inves-
tigador, académico y político; en segundo lugar, se presentan sus primeros cues-
tionamientos —a lo largo de los años ochenta del siglo XX—,del conductismo y la 
llamada “tecnología educativa”, en momentos en que las principales facultades de 
educación se habían inscrito en esta propuesta que terminó siendo cuestionada por 
el Movimiento Pedagógico Colombiano, que emerge hacia 1982; en tercer lugar se 
abordarán las reflexiones de Mockus en el marco del Grupo Federici en torno el tema 
de la comunicación y la pedagogía; en cuarto lugar se estudiarán “Las fronteras de la 
escuela”, que como postulado “antanista” reconoció en su momento sus distancia-
mientos, tensiones y relaciones con el mundo material y cotidiano de las personas; 
por lo demás, dicha discusión liderada de nuevo por el Grupo Federici, marcaría a 
mediados de los años noventa los conceptos de pedagogía que se manejaban en las 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

206

facultades de educación del país; en quinto lugar, abordamos la categoría de “anfi-
bio cultural” y su relación con la cultura ciudadana, las cuales terminan siendo las 
grandes propuestas políticas de formación de este pedagogo. Por último, se abordará 
la pedagogización y escolarización de la ciudad que Mockus experimentó como 
iniciativa de gobierno ciudadano para Bogotá, la cual, aunque no se ha mantenido 
por los alcaldes sucesores, conserva cierto grado de vigencia.

Nos queda por reconocer que algunos apartes del presente capítulo no son más 
que apuntes de clase, hipótesis sobre su pensamiento e inclusive trascripciones de 
las ideas “antanistas” en torno a sus conceptos de escuela, pedagogía, anfibio cultu-
ral y cultura ciudadana, entre otras categorías, las cuales hemos discutido con nues-
tros estudiantes de la Facultad de Ciencias y Educación de la Universidad Distrital 
de Bogotá. El interés final ha sido valorar el legado de este pedagogo contemporáneo 
que ha trascendido el espacio escolar formal para materializar su propuesta educati-
va en el escenario amplio y complejo de la Ciudad. 

El espacio biográfico de Antanas Mockus
Aurelijus Rutenis Antanas Mockus Šivickas, mejor conocido como “el profesor Moc-
kus”, hijo de migrantes de Lituania, nació en Bogotá, el 25 de marzo de 1952, criado 
y educado en una familia de clase media, en la que su padre, ingeniero de profesión, 
le enseñó matemáticas, y su madre, artista de vocación, le enseñó a apreciar y va-
lorar el arte. En 1962, tras terminar sus estudios de secundaria en el Liceo Francés 
de Bogotá, realiza estudios de matemáticas y filosofía en la Universidad de Dijon 
(Francia), donde obtuvo un Master en matemáticas en 1972. De regreso a Colombia, 
es nombrado instructor asistente adscrito al departamento de matemáticas en la fa-
cultad de ciencias de la Universidad Nacional de Colombia, en 1975. Entre 1977 y 
1981 es instructor asociado y entre 1982 y 1988 es profesor asistente, En la misma 
Universidad hace una maestría en filosofía, en 1988, con un trabajo de tesis lau-
reado, titulado: Representar y disponer: un estudio de la noción de representación 
orientado hacia el examen de su papel en la comprensión previa del ser como dis-
ponibilidad , “En ese escrito Mockus no solamente corrobora con gran cuidado las 
tesis de Heidegger con respecto al giro producido en la Modernidad, y en el cual 
Descartes jugó un papel decisivo, sino que lleva más adelante sus consideraciones 
al preguntarse si con ello no hemos llegado a una comprensión realmente nueva 
e irreversible de lo que significa conocer” (Diaz, 2008). En junio de 2004, le es 
otorgado el Doctorado honoris causa en Filosofía en la Universidad de Paris XIII, 
reconociéndolo como un matemático y un filósofo cuya vida y obra han constituido 
una trayectoria excepcional.

Desde los años ochenta, Mockus mostró interés, además del trabajo investigativo 
en matemáticas y filosofía, en los temas de la enseñanza de la ciencia, la pedagogía 
y la educación pública, y por ahí entró en contacto con los maestros del Movimiento 



207

Antanas Mockus: la comunicación y la constitución de un maestro contemporáneo

Pedagógico Nacional, con quienes compartió dos cuestionamientos fundamentales 
al sistema de educación que ese entonces agenciaba el Estado: lo primero, fue una 
crítica cognitiva a las maneras de evaluar la calidad de la educación a través del 
examen del ICFES; y en segundo lugar, el cuestionamiento al modelo conductista 
en educación a través del cual se instrumentalizaba al maestro. La prueba del ICFES 
como examen que medía la eficiencia del estudiante por medio de preguntas de 
selección múltiple, basado en la psicometría, excluía la posibilidad de emplear efi-
cazmente el lenguaje, así como la fundamentación discursiva de la respuesta. El do-
minio del lenguaje, su disposición y capacidad de argumentar, así como una buena 
actitud hacia el saber marca el futuro de las relaciones del individuo y su desenvol-
vimiento como profesional y ciudadano, aspecto que no contemplaba el examen del 
ICFES. Por otro lado, desde el modelo conductista de la época, diseñarle al maestro 
su trabajo en detalle era descalificarlo, era privarlo de su palabra y prescindir de su 
saber. En palabras de Antanas, frente a este tema:

El Movimiento Pedagógico surge de la convergencia de dos problemáticas: El recha-
zo al diseño instruccional como estrategia de mejoramiento cualitativo, por cuanto 
entraña una descalificación del oficio de educador y una limitación de su autonomía 
intelectual y profesional; y la voluntad de rescatar o más bien de hacer por primera 
vez verdadera para el educador colombiano la identidad de trabajador de la cultura 
comprometido intelectual con su circunstancia histórica. (Mockus, 1984, p.32)

El Movimiento es precisamente pedagógico por cuanto expresa la voluntad de re-
conocer la especificidad de la pedagogía como formación y como profesión, como 
experiencia y como vocación. A lo largo de los años ochenta, el profesor Mockus 
se perfila como uno de los principales intelectuales de la educación en Colombia, y 
uno de los líderes del Grupo de Investigación Federici, de la Universidad Nacional, 
nombre dado en honor al profesor Carlo Federici Casa, pionero de la pedagogía apli-
cada a las matemáticas, y pensador de la teoría de la educación y de la enseñanza 
de la ciencia. Este grupo permaneció activo por cerca de quince años. A lo largo de 
los años ochenta, haciendo parte del Movimiento Pedagógico Nacional, el Grupo 
Federici busca que los maestros: 

¡tomen conciencia de la importancia del lenguaje y de la fuerza social del saber y del 
discurso argumentado, evitando así en la escuela una pérdida de sentido que llegue a 
romper la comunicación. La escuela en los años ochenta debería poner mayor énfasis 
en el lenguaje, constituyéndose en un criterio de calidad y en parte del quehacer 
cotidiano del maestro. (Mockus, Hernández et al, 1987)

Entre 1988 y 1991, ocupa la posición de vicerrector de la Universidad Nacional de 
Colombia, y luego Rector, entre 1991 y 1993. Al desempeñar este último cargo im-
pulsó una reforma académica que culminó en la actualización curricular de todos 
los cursos de pregrado, la implementación de la evaluación a docentes por parte de 
alumnos y egresados, el establecimiento de un sistema de salarios e incentivos para 
los docentes basados en la productividad y en la buena evaluación.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

208

Un estilo dislocador
Siendo Rector, desde 1993, Mockus empezó a escandalizar la opinión pública con 
una serie de gestos o acciones teatrales irreverentes y provocadoras. Empezó rom-
piendo los protocolos al viajar a su oficina en bicicleta, aunque debió luego aceptar 
el Mercedes oficial por normas de seguridad. El 15 de mayo de 1991, en Manizales, 
negociando con un grupo de estudiantes encapuchados que se había tomado la vi-
cerrectoría de la sede, y retenido durante unas horas al vicerrector, Antanas señaló la 
bragueta de sus pantalones, lo que él llamó El braguetazo de Manizales, (El Tiempo, 
15 de mayo de 1991) y fue demandado por “haber mostrado sus genitales”; cosa 
que nunca ocurrió (El Tiempo, 9 de mayo de 1993). El 6 de mayo de 1993, citado a 
una reunión con el secretario general de la Presidencia, Miguel Silva, para acordar 
la presentación de la Ley Orgánica de la Universidad ante el Congreso, Mockus se 
presentó armado con una espada rosada de plástico al Palacio de Nariño. La prensa 
dijo que “con el propósito de darle un tono lúdico al debate que se ha generado en 
torno a la Universidad” (El Tiempo, 7 de mayo de 1993), lo que para Antanas era en 
cambio un símbolo de la lucha por la defensa de la Universidad pública. El asunto 
llegó a su clímax el 17 de octubre de 1993, cuando en un encuentro sobre artes en 
el auditorio de la Universidad, fueron abucheadas las directivas, y Antanas se ade-
lantó en el escenario, dio la espalda al púbico, se bajó los pantalones y mostró su 
trasero. Este hecho generó que varios sectores de la sociedad pidieran su renuncia 
del cargo. En este momento su vida académico-administrativa sufre una fractura e 
inicia su vida política. Ya como hombre público —candidato a la alcaldía, alcalde 
por dos veces, y luego candidato presidencial—, esos actos simbólicos de disloca-
ción o de “violencia simbólica” —como empezó él mismo a teorizarlos— pasaron 
de ser provocaciones a convertirse en su propuesta particular de lo que llamaríamos 
“intervención pedagógica ciudadana”, que se abordará más adelante.

Así, en agosto de 1997, siendo candidato a la presidencia, sentado en mesa re-
donda de candidatos, arrojó intempestivamente un vaso de agua a su vecino de 
silla, que era coincidencialmente el respetable representante liberal, Horacio Serpa. 
Sería largo enumerar las múltiples —y complejas— ocasiones en que acudió a estas 
actuaciones, que, conscientemente, van desde su vida privada “como su boda en un 
circo, llevando trajes fabricados en fique y montado en un elefante” hasta sus cam-
pañas políticas o cívicas, “como cuando utilizó trajes de superhéroe e incluso llegó 
a improvisar canciones de rap”. (Wikipedia, Antanas Mockus) Pero, todo esto sería 
un poco folclórico, si no se entiende que, siendo ya alcalde de Bogotá, transformó 
estas acciones provocadoras en intervenciones estéticas en el espacio urbano, como 
formas de intervención en la cultura urbana. “Hizo campaña en 2002 vestido de 
apóstol; como alcalde, vestía a su secretaria de gobierno de monja mientras él era 
Súper Cívico; y cuando se lanzó a la alcaldía por segunda vez le pidió perdón a la 
ciudad por haberla abandonado haciéndose lavar los pecados en una pila pública. 



209

Antanas Mockus: la comunicación y la constitución de un maestro contemporáneo

Cuando confesó su mal de Párkinson, le pidió a la opinión pública que no lo “cruci-
ficaran”. Mensajes como “la vida es sagrada” y “los recursos públicos son sagrados” 
tienen acogida como leyes más espirituales que políticas, por lo cual son tomadas 
por la gente con más seriedad” (Jaramillol, 2010).

Ante estos actos -que han sido tachados desde “error político” hasta “desdén, 
payasada, excentricidad, histrionismo, narcisismo”, e incluso “trastorno de persona-
lidad”, y en sentido positivo, se han catalogado como “teatro pánico, happennings 
o performances”-, las sucesivas explicaciones, justificaciones y rectificaciones que 
Antanas se vio obligado a manifestar en público fueron dando forma a una “teoría” 
o “filosofía política” de la comunicación pública. En 1993, para un periódico nacio-
nal, dio una primera lectura de sus acciones:

Ese tipo de situaciones Mockus las llama dislocaciones y asegura que le permiten 
expresar las ideas mucho mejor que con las frases, argumentos, racionamientos y re-
cuerdos que hay en su cabeza. […] Según Mockus, hay una frase de Federico Nietzs-
che que dice que, entre más abstracta sea la verdad que quieras enseñar, más debes 
atraer hacia ella, incluso los sentidos. Dislocador juguetón. Con esta pedagogía de 
la irreverencia, hace dos semanas Mockus también trató de explicar el concepto de 
autonomía universitaria amarrando con cordones de tenis a los asistentes a un semi-
nario sobre el tema. Pero a pesar de todo, Mockus piensa que esas dislocaciones no 
son nada. Si no estuviera bajo la etiqueta de rector, me encantaría convertirme en un 
dislocador juguetón. (El Tiempo, 9 de mayo de 1993)

Tras uno de los episodios más criticados, cuando arrojó un vaso de agua a la cara de 
uno de sus interlocutores candidatos a la presidencia, Mockus, en carta enviada a 
un periódico de circulación nacional, justificó la cosa con un sorprendente retorno 
de “armas”:

Acción simbólica justificada: ¿Cuándo se justifica la violencia? Es una vieja pregunta. 
La humanidad ha contestado: se justifica cuando impida la violencia. Se justifica para 
proteger vidas, para erradicar el uso de la fuerza en conflictos sociales y personales, 
para impedir el desmembramiento del país o la pérdida de territorio nacional. Algu-
nos grupos radicales han pretendido usar la violencia física para transformar la socie-
dad. Si los mismos objetivos se pueden obtener de otro modo, pues mejor. Muchas 
personas y entre ellos caso todos los educadores, periodistas, artistas, publicistas, etc., 
le tenemos radical alergia a la violencia física. La vemos como algo obsoleto, o como 
una manifestación extrema de la torpeza humana. La violencia simbólica puede ali-
mentar la violencia física o puede sustituirla. Suspender una negociación (Tlaxcala), 
llamar viejito gagá a un empresario opositor, ignorar la propuesta del otro; o silen-
ciar a un auditorio mostrando partes pudendas y trasero, inducir un comportamiento 
insincero, mostrar imágenes de violencia física o lanzar un vaso de agua a la cara 
son formas de violencia simbólica. Las considero exitosas si logrando su cometido 
(agredir, perturbar, provocar, hacer pensar al destinatario y a terceros) no causan daño 
físico, no desencadenan violencia física y generan un saldo pedagógico positivo. Tras 
la violencia simbólica también hay subjetividad y objetividad, sentimientos y razones. 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

210

Para poder comprenderla se requiere una comunicación abierta a la cual Colombia 
casi siempre le ha tenido miedo como si la gente fuera toda menor de edad, como si 
se pensara que la discusión podría llevar a darle la razón a los violentos. Mi proyecto 
de sociedad es ninguna violencia física y poca violencia simbólica cuidadosamente 
practicada por todos, incluidos padres, educadores y líderes. Me parece que la transi-
ción es: mucha violencia simbólica para remplazar la violencia física y para respon-
der a ella. Si los bandos en guerra aceptaran ahorrar vidas y lo lograran usando menos 
violencia física y más violencia simbólica, misión cumplida. La violencia política 
(masacres, tomas de poblados, etc.) tiene un efecto simbólico. Su principal poder con-
siste en la enorme conmoción que causa en toda la sociedad. Por eso algunos Estados 
han obligado a un silencio total sobre las acciones terroristas. Cada vida humana es 
un tesoro precioso para toda la sociedad y vale tanto que para protegerla el Estado 
puede acudir a la violencia física dentro de ciertos límites. Ante la grave incapacidad 
del Estado colombiano para asegurar este control de la violencia, el poder cultural, 
intelectuales, comunicadores y dirigentes tienen el deber de usar con un fin similar 
la violencia simbólica. En Colombia cada día mueren violentamente, en promedio, 
70 personas. Mientras los colombianos reducimos esa cifra a 30 (lo que nos haría tan 
violentos como Latinoamérica) considero razonable usar mi forma de violencia. Mi 
misión es simbolizar la agresividad social y mi propia agresividad, polarizar y despo-
larizar con acciones que alteran significados y, al mismo tiempo, bregar por unir los 
tres grandes cuerpos armados que hay en Colombia. Con un objetivo radical: amar y 
proteger la vida de cada colombiano y reducir de 25.500 a 11.000 por año las muer-
tes violentas, es decir, salvar 14.500 vidas por año, ¡40 cada día! Entre 1995 y 1997, 
con desarme, ley zanahoria y buena cooperación de la ciudadanía y de la Policía, en 
Bogotá se lograron salvar ¡3 y media vidas cada día! Firmado, Antanas Mockus. (El 
Tiempo, 24 de mayo de 1998)

Veintiséis años después del primer performance, y tras un largo recorrido de inven-
ciones disruptivas, Antanas recupera su experiencia y elabora su teoría. En reciente 
entrevista concedida a un diario ecuatoriano, responde:

¿Se considera una persona provocadora? A.M.: “Sí, y mi justificación es que a veces la 
tarea pedagógica requiere crear una situación nueva, introducir un sentido novedoso 
en cosas que ya se conocen para mostrar bajo un ángulo distinto lo que siempre ve-
mos. Ahora provocar, en cristiano, también tiene otro sentido y tiene que ver con la 
generación de deseo, algo que colinda con la coquetería.

“¿La provocación es efectiva como herramienta para generar cambios sociales? A.M.: 
Sí, pero hay que tener cuidado porque la provocación siempre tiene un cierto costo. 
Provocar es como cometer una especie de sacrilegio, por eso es necesario que quede 
claro que esa pequeña falta estuvo al servicio de una causa noble. Según mi experien-
cia, uno siempre paga un costo por esos pequeños sacrilegios que comete a lo largo 
de la vida”. (El Comercio, 22 de octubre de 2017)



211

Antanas Mockus: la comunicación y la constitución de un maestro contemporáneo

La experiencia como gobernante
Tras su salida de la rectoría de la Universidad Nacional, apoyado por un peque-
ño sector de izquierda encabezado por Gustavo Petro, exguerrillero reinsertado del 
M-19, Antanas Mockus decide lanzarse para la alcaldía de Bogotá en el segundo 
semestre de 1994. En unas elecciones atípicas con un presupuesto de apenas ocho 
millones de pesos para la campaña electoral, derrota a su contrincante Enrique Pe-
ñalosa, posesionándose el 1° de enero de 1995.

Como político fundó el Partido Visionario orientado a la construcción de ciuda-
danía y democracia, bajo principios básicos como: el respeto a la vida, recursos 
públicos recursos sagrados, validación pública, cooperar y trabajar en grupo, buscar 
saldo pedagógico y relaciones sanas de representación política. En la escogencia 
de su equipo, Mockus, contra toda tradición política, decide nombrar un grupo de 
académicos para que lo acompañen en su cometido, con el objetivo replicar en su 
mandato distintos métodos pedagógicos en la gestión de la ciudad, lo que generó 
una propuesta de gobierno con resultados positivos en el ámbito socio político y que 
se reflejó en el saneamiento fiscal y la promoción de una cultura ciudadana para 
Bogotá. A la vez que impulsó medidas polémicas como el aumento a la sobretasa de 
la gasolina, lo que generó malestar entre los ciudadanos; vendió la empresa de ener-
gía eléctrica de Bogotá y creó la “ley zanahoria”, restringiendo los establecimientos 
nocturnos hasta la una de la mañana. Pero el logro más sobresaliente durante este 
mandato fue generar conciencia ciudadana, una cultura de ahorro en los servicios 
públicos, especialmente del agua, que para ese momento sufría una crisis de abas-
tecimiento para la ciudad.

 Decide retirarse de la alcaldía de Bogotá con el fin de dedicarse completamente 
a las elecciones presidenciales de 1998, en donde su alianza con la política conser-
vadora Nohemí Sanín y los tres millones de votos que logaron, no le alcanzó para 
forzar una segunda vuelta.

Entre 1998 y 2000 Mockus se dedicó de nuevo a la investigación, pero esta vez 
dirigida a resolver los principales problemas de la ciudad. Adelantó un estudio so-
bre la convivencia de los jóvenes en Bogotá con el fin de identificar las principales 
características y comportamientos que promuevan la convivencia pacífica. Con el 
apoyo de la Universidad Nacional y Colciencias, desarrolló, al lado del estadístico 
Jimmy Corzo, el proyecto: “Indicadores de convivencia ciudadana”, que sentarían 
las bases para el programa de Cultura Ciudadana.

En 2002 nuevamente gana las elecciones a la Alcaldía de Bogotá. Desde allí im-
pulsa la construcción y mejoras del sistema de transporte masivo de la ciudad que 
ahora se conoce como Transmilenio. Durante su segunda administración acentuó el 
énfasis en la formación de cultura ciudadana democrática bajo su filosofía de “ar-
monización entre ley, moral y cultura”. Adoptó el código de civilidad de la ciudad, 
el Código de Policía, basado en la prevención y autorregulación y no tanto sobre la 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

212

sanción; también implementó la estrategia de resistencia civil pacífica como estrate-
gia para contrarrestar la acción de los violentos. En 2010 se lanza como candidato 
presidencial y logra forzar la segunda vuelta, pero es derrotado por Juan Manuel 
Santos, para el periodo 2010-2014. En todas sus actuaciones ha estado presente su 
sello de educador, maestro y pedagogo que tensiona la política contemporánea con 
una serie de iniciativas y actuaciones que han buscado transformar la ciudad y la 
sociedad en general. A continuación, pasamos a estudiar su pensamiento pedagó-
gico destacando sus más relevantes momentos, reflexiones e ideas como educador.

Primeras reflexiones pedagógicas: crítica al conductismo y a la 
tecnología educativa
Una de las primeras reflexiones de carácter pedagógico del profesor Antanas   
Mockus, se da a conocer en la primera mitad de los años ochenta, en momentos en 
que la educación colombiana, en cabeza de sus principales facultades de educación, 
habían optado por el modelo conductista, expresado en la tecnología educativa que 
a la postre deviene en cierto tipo de tecnología instruccional y prácticas de micro-
enseñanza (Boom, 2003, p.125). En un libro que lleva por título Tecnología educa-
tiva y taylorización de la educación (1983), el profesor Mockus explica la aparición 
histórica del “taylorismo”50 a raíz de la monopolización del capitalismo, proceso que 
incide en la libre competencia y libre cambio, a través de los que el capital había 
logrado innovar en forma radical la actividad laboral basada en la especialización de 
las actividades de los trabajadores, el control del tiempo y la división de las tareas.

En el taylorismo económico, según Mockus, el personal se selecciona minucio-
samente porque se pretende buscar la “persona adecuada para cada tarea” a partir 
de sus capacidades físicas, destrezas y la facilidad con que las hace, buscando que 
la empresa reduzca tiempo y gastos en la contratación del personal, pues el obrero 
solo tiene que cumplir las tareas designadas, es decir, “hacer lo que se le diga y no 
contestar”. En la organización taylorista se diseña la tarea, es decir, de manera previa 
se realiza todo el trabajo intelectual para que el obrero “solo ponga sus manos y no 
su cerebro”. La taylorización ingresa al sistema educativo a lo largo del siglo XX, de 
modo paulatino. La pedagogía del norteamericano Edward Lee Thorndike (1874-
1949), según señala el profesor Mockus, se apoyaba en la doctrina de la utilidad 
social en la que:

Se ve ya el postulado que convierte los objetivos de la educación en externos y prio-
ritarios en la relación con la educación y a los sujetos que en ella participan. La 

50	  Frederick Winslow Taylor, (1856-1915) economista e ingeniero norteamericano, cuya propuesta radica en 
la organización científica del trabajo que surge a partir de encontrar unas leyes que regulan los procesos 
de trabajo del obrero en lo que respecta a sus funciones, al tiempo en que las ejecuta y a la calidad de lo 
producido. Incide además sobre la administración misma de la empresa con el fin de eliminar las interfe-
rencias, posibles y reales, del productor directo.



213

Antanas Mockus: la comunicación y la constitución de un maestro contemporáneo

educación es simplemente el instrumento que a partir de las dos leyes de Thorndike 
logra inducir en los sujetos las conexiones que socialmente sean consideradas como 
necesarias. Esta forma de relación puramente instrumental con el individuo corres-
ponde más profundamente a los intereses del capital y podía prometerle mucho más 
“control”, pero era “inaceptable” por cuanto planteaba en forma explícita la subordi-
nación de la educación a una “utilidad social” exterior a los individuos, exterioridad 
que obviamente queda fuera del alcance de los educados (aquellos en quienes se 
habían establecido las conexiones “correctas”), por cuanto rompía a partir de sus 
presupuestos más fundamentales la idea de una “educación para la democracia” y 
por tanto afectaba una de las más importantes legitimaciones del orden social nor-
teamericano. La pedagogía de Thorndike es algo así como “la racionalidad capitalista 
utilizando —a la luz del día— la educación para fabricar los individuos que requiere 
como insumos. (Mockus, 1983, p.82)

Según Mockus, taylorizar la educación presupondría que la educación queda in-
cluida dentro de lo asimilable a una actividad de “fabricación”, en la medida en 
que fuera una actividad productiva y productora de productos, con especificaciones 
precisas, predeterminadas y explicitas. Esta propuesta en el ámbito económico y 
educativo supuso que toda actividad de ejecución aceptaba la determinación ante-
rior y precisaba de unos fines fijos y se juzgaba según sus alcances. Así pues, para 
Antanas, la doctrina taylorista de la utilidad social toma cuerpo en la propuesta de 
la pedagogía conductista que agudiza el conflicto entre clases dentro y a propósito 
de la educación:

Porque —en cuanto conductista— reduce la capacidad de ocultamiento de la subor-
dinación de la educación al orden capitalista, teniendo que recurrir al cientificismo 
para autolegitimarse y porque —en cuanto propuesta de formas pedagógicas relativa-
mente distintas a las imperantes— pone de manifiesto el carácter arbitrario de estas, y 
de las opciones entre unas formas y otras, y da la oportunidad de develar las conexio-
nes entre estas opciones y los intereses de clase. (Mockus, 1983, p.83)

La pedagogía conductista debía ser pensada desde un enfoque sistémico mediante el 
cual la propuesta capitalista del momento buscaba influenciar los aprendizajes en la 
escuela para la producción de un tipo particular de individuo. El objetivo era trans-
formar las conductas por medio de los aprendizajes en el que docentes, estudiantes 
y currículo son vistos como simples insumos; el proceso educativo se expresa en la 
interacción de los objetivos materiales de la propuesta y la manera como se influen-
cia el aprendizaje a través del estímulo y la respuesta.

Una sociedad taylorizada implica necesariamente ciertas exigencias a la educa-
ción, expresadas en la calificación creciente de los individuos como ejecutores de 
tareas complejas y capaces de entender y ejecutar instrucciones en lenguajes relati-
vamente sofisticados. Pero a la vez, incapaces de pensar y concebir por sí mismos. El 
conductismo en educación busca la adaptación de los individuos a procedimientos 
sistemáticos de motivación externa, y en su propuesta práctica la llamada tecnología 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

214

educativa establece una relación de exterioridad entre educador, educando y educa-
ción, que hace necesarios procedimientos artificiales de motivación. Para el profesor 
Mockus:

La “tecnología educativa” es la extensión de la forma extrema de organización capita-
lista de trabajo (taylorismo) a la educación. Tayloriza no solo el trabajo de enseñanza 
(reduciendo al educador a un puro ejecutor), sino también el trabajo de aprendi-
zaje (reduciendo al educando a un puro ejecutor) produciendo así en el educando 
el aprendizaje de una forma de trabajo (ejecución), es decir, su adaptación, desde 
temprana edad, a esa forma extrema de organización capitalista del trabajo que es el 
taylorismo. (Mockus, 1983, p.91)

Dentro del sistema de la tecnología educativa se concibe al educador como ejecutor, 
la taylorización de la educación concentra a nivel de programación las actividades 
de este sujeto. En otras palabras, la tecnología educativa toma como base un progra-
ma que tiene un principio y un fin, como la programación de computadores tiene un 
orden de arranque y una orden de parada. De manera similar, se reduce la capacita-
ción donde el maestro aprende a administrar el programa, que ahora se llamará cu-
rrículo y que direcciona los procesos de enseñanza. En esta propuesta, la enseñanza 
es independiente de la personalidad y experiencias del educador, fragmentando sus 
conocimientos y relegándolos a la instrucción y seguimiento detallado de un currí-
culo previamente establecido.

Desde el modelo conductista de educación, la única responsabilidad del edu-
cador y de los educandos es la de ejecutar fielmente las instrucciones emanadas de 
las instancias de dirección. El educador cumple instrucciones y las hace cumplir, la 
autonomía del educador no es posible, su actividad se regula mediante normas ex-
teriormente impuestas. Y con ello se desarrollan los medios para que los educadores 
acepten la reducción de su trabajo a una simple ejecución, logrando que los alum-
nos acepten el carácter maquínico de una tal enseñanza. La relación del sujeto con 
su comportamiento, en particular con su trabajo de aprendizaje, es indirecta y pasa 
a ser pensada y manipulada en términos de condicionamiento. Por esta razón, para 
Antanas Mockus, la redefinición de enseñanza y aprendizaje así lograda se ajusta-
ba perfectamente a la necesidad capitalista de separar también en la educación la 
concepción y ejecución de las tareas. La tecnología educativa de finales de los años 
ochenta expresada en el contexto colombiano en la informática llega, según Antanas 
Mockus y su equipo, en momentos en que la tradición escrita no ha sido suficiente-
mente incorporada en la vida social.

La producción académica anclada con la tecnología, a lo que Mockus llama 
“cientifización” de las profesiones, tendía a trasformar las correspondientes comu-
nidades, diferenciándolas en un núcleo de investigadores primordialmente orienta-
dos -como en cualquier comunidad científica- hacia la publicación de resultados, 
y un grupo amplio de “tecnólogos” orientados primordialmente hacia la aplicación 



215

Antanas Mockus: la comunicación y la constitución de un maestro contemporáneo

práctica de esos resultados o hacia una investigación de desarrollo, posiblemente en 
innovaciones que son juzgadas primordialmente por sus efectos económicos en el 
marco de las correspondientes unidades productivas o instituciones.

Como se logra vislumbrar desde sus planteamientos, la monopolización del capi-
talismo en la sociedad en la segunda mitad del siglo XX, expresaría su racionalidad 
en la educación para fabricar los individuos que fueron vistos como simples insu-
mos. Para el conductismo, la educación quedaba incluida dentro de la esfera de lo 
asimilable a una actividad de fabricación de individuos necesarios para el andamiaje 
capitalista. El conductismo en educación buscó la adaptación de los individuos a 
procedimientos sistemáticos de motivación de estímulo y repuesta, que buscaban 
en el fondo influenciar los aprendizajes de manera instrumental. En dicha propuesta 
el maestro simplemente aprendía a administrar un programa es decir administraba 
el currículo para direccionar los procesos de enseñanza-aprendizaje, ejecutando 
fielmente las orientaciones emanadas de las instancias de dirección. En palabras 
de Antanas (1989) el peso que tuvo “el conductismo, acompañado de la tecnología 
educativa y el diseño instruccional, significó en el fondo la descalificación del maes-
tro a través del diseño detallado de actividades” que no le permitía pensar.

El diseño instruccional conductista fue un intento de sustituir una formación exi-
gente del maestro por un conjunto de instrucciones que hacían de él, el agente faci-
litador de una transmisión que no presuponía su apropiación de lo transmitido. No 
obstante, la tecnología educativa expresada en la informática que se explicita en el 
tratamiento y manejo de la información, —desde entonces—, puede ser vista como 
una alternativa a la formación de los maestros más eficaz que el diseño conductista 
instruccional de carácter tradicional.

Por otro lado, Antanas para finales de los años ochenta en términos de su pensa-
miento pedagógico toma distancia no solo del conductismo sino también de cierta 
visión psicológica del aprendizaje de carácter Piagetiano que no tenía en cuenta el 
peso del contexto cultural, como también el peso que se le debía dar a la comuni-
cación y el uso correcto de lenguaje escolar, particularmente en el caso del tipo de 
conocimiento que ofrecen las ciencias naturales y las matemáticas. De tal manera 
para la conquista del conocimiento se pasa a caracterizar la actitud científica por 
una movilidad reflexivamente regulada entre distintos juegos del leguaje cabalmen-
te reconocidos por su especificidad y en su ámbito de validez. En tal sentido, para 
Mockus (1989) existía una gramática común a las distintas disciplinas que dependen 
de la institución escolar para conservarse y desarrollarse. Esta gramática sería una 
combinación recíprocamente potenciada entre: una discusión crítica racional, la 
escritura académica que potencia dicha discusión y la acción racionalmente reo-
rientada, organizada y contrastada en nuestro proceso formativo. 

El profesor Mockus concluye así que es en el escenario de la interacción humana 
más que propiamente en el campo del uso de la tecnología y la informática que se 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

216

debía ubicar el problema educativo que termina siendo un problema comunicativo. La 
cultura académica se constituyó como un resultado directo de la acción comunicativa 
discursiva potenciada por la escritura y afinada en su empleo para la organización e 
interpretación de otras formas de acción. Es decir, la propuesta conductista basada 
en la tecnología se debe subordinar a las interacciones humanas en la que prime la 
comunicación como principal alternativa educativa. En la interacción comunicativa, 
desde la perspectiva habermasiana que inspira a Mockus, el hablante está obligado a 
ejecutar una acción correcta por relación al contexto normativo dado, estableciendo 
una relación legitima, acompañado de enunciados verdaderos o pertinentes para 
compartir así el saber del hablante, manifestando verazmente opiniones, intenciones, 
sentimientos y deseos que le pueda dar credibilidad. En síntesis:

La propuesta es privilegiar en la escuela la comunicación provista de sentido y 
centrar la formación básica en las formas de conocimiento y de comunicación aso-
ciadas históricamente a la escuela y la academia. Comprometerse con la comunica-
ción, tener la experiencia de cómo el conocimiento colectivo supera racionalmente 
las limitaciones del conocimiento individual, reconocer y experimentar el poder de 
la argumentación que se apoya en lo escrito y en la acción que se prepara mediante 
la discusión y que se organiza con el apoyo del papel y de lápiz; comprender cómo 
una acción se prepara y se realiza a veces con el único fin de dirimir una discusión 
son algunos elementos que esta propuesta privilegia (Mockus, 1989).

Comunicación y pedagogía
Una vez superada la etapa en la que da a conocer su crítica al conductismo y a la 
tecnología educativa, —corriente muy influente en el país en la primera mitad de 
los años ochenta—, se hacía necesario pensar la acción educativa como una forma 
específica de interacción, en oposición a la acción específica y la acción técnica 
de la escuela y el maestro. Para este pedagogo, el maestro es quien teje el puente 
entre situación y contexto, entre la cultura oral y la escrita. El maestro aparece en el 
horizonte del estudiante como alguien situado entre dos extremos: por un lado, la 
encarnación de un rol, que prima en el caso de las pedagogías visibles; y por otro 
lado, la persona, no muy distinta de las de su vida cotidiana, que prima en el caso 
de las pedagogías invisibles. 

De tal manera, desde la perspectiva de Antanas y el Grupo Federici, la relación 
pedagógica en la escuela tiene lugar en situaciones muy específicas de las cuales de-
pende, entre otras cosas, que se cumplan los presupuestos de la comunicación, que 
lo que se expresa sea comprensible y tenga sentido para los participantes, además 
de que se manifieste libre y honestamente. Pero la escuela aspiraba también a sacar 
la conversación de su curso espontaneo, debido a que el discurso escolar tiende a 
la universalidad, pretende la verdad independiente de la situación y busca llegar a 
un análisis en términos de contexto. Tarea que demandaba ir más allá de la particu-



217

Antanas Mockus: la comunicación y la constitución de un maestro contemporáneo

laridad de la situación, lo que demandaba también descentrase y problematizar las 
opiniones para discutirlas cooperativamente. En esta lógica se debía acudir de ser 
necesario a conceptos y conocimientos que la humanidad había decantado en tex-
tos cuya validez iba más allá de la situación específica. En términos pedagógicos, en 
la escuela la pregunta se constituía en un lugar de encuentro, entre la situación espe-
cífica y el contexto. De tal manera, esta propuesta al igual que en la escuela activa de 
Freinet: “requiere del maestro la sensibilidad suficiente para establecer y mantener la 
comunicación en términos de la situación y para reconocer los momentos en que se 
hace necesario u oportuno un trabajo explícito en términos de contexto” (Mockus, 
Hernández et al, 1989, p.64).

Además de la pregunta como lugar de encuentro la escuela y el maestro debían 
generar el placer por el texto, el deseo de saber, el amor a la lectura, que el niño vea 
al texto como un juguete, un tesoro y un amigo. El buen maestro es aquel que enseña 
el amor a la lectura en la medida en que él también la ama. Además del amor a la 
lectura y al libro, se debía generar el hábito de la escritura como una expresión de 
voluntad académica para hacerse comprender. La palabra del niño a través de sus di-
bujos, grafías y expresiones comunicativas debía dar cuenta del deseo de expresión 
y la voluntad de comunicación. Para Antanas y Grupo Federici:

Es cierto, que producir un texto escrito significa, en ocasiones un gran esfuerzo. Pero 
también es verdad que este esfuerzo es proporcional a la satisfacción frente al trabajo 
terminado. El niño que reconoce el texto como el fruto de su trabajo, como su crea-
ción, siente la alegría del artista frente a la obra. Actividades como la construcción 
colectiva de un libro de impresiones o un diario escolar constituyen experiencias muy 
importantes que afirman a cada niño en particular en su relación con el lenguaje, que 
dan mayor cohesión al grupo y mayor sentido al trabajo de escribir y al esfuerzo de 
hacerlo con claridad para ser entendido. (Mockus, Hernández et al, 1989, p.69) 

Por lo demás, el profesor Antanas Mockus aborda la relación entre la cultura es-
colar y la creatividad, reconociendo una relación de tensión y complemento, “la 
escuela mata la creatividad, pero también, en muchos casos, la potencia y cualifica”   
(Mockus 1990, p.14). La educación se constituye en una forma peculiar de conversa-
ción en la cual podrían existir momentos en los que predomine una actitud coopera-
tiva, en la que cada uno tome en serio lo que el otro dice o hace. En dichos momen-
tos en los que se está dispuesto a discutir cooperativamente, es cuando se conquista 
la claridad, la verdad, la sinceridad o la rectitud de lo afirmado o realizado.

La educación entra así dentro de los juegos del lenguaje, se trata, según   
Mockus, de una especie de cooperación-acción, en la cual se aceptan paréntesis 
para explotar cooperativamente los desacuerdos. Todos conocemos multitud de jue-
gos lingüísticos y los jugamos en diversos momentos y lugares. Dichos juegos no 
solo involucran la palabra, sino también la gestualidad y la acción. Dentro de la con-
versación como acción educativa se realiza un diálogo de saberes que es el resulta-



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

218

do de siglos de historia y de trabajo, y que cambian el horizonte de interpretación a 
través de la tradición escrita. Por lo tanto,

La función básica de la escuela es brindarle al alumno una apropiación inicial de la 
tradición escrita, que apunta en un principio a poner a cada individuo en una relación 
con lo que representa la obra del género humano encaminado a una apropiación del 
acervo de creaciones de la humanidad. A partir de allí, la escuela construye un vín-
culo entre el individuo y el género en el que se requiere un aprendizaje riguroso de 
un conjunto de clasificaciones o de un conjunto de juegos del lenguaje en los que se 
encuentra condensado un milenario trabajo de la humanidad. (Mockus, 1990, p.18)

El profesor Antanas Mockus, en compañía del Grupo Federici, aborda el tema del 
conocimiento escolar y su tensión con el conocimiento científico, particularmente 
el difundido por las ciencias naturales y las matemáticas. Desde su perspectiva, en la 
escuela se accede a un tipo de conocimiento que no se adquiere fácilmente fuera de 
ella. La escuela cultiva ciertas formas de conocimiento y comunicación emparenta-
das con las demás ciencias en varios aspectos: “Su desprendimiento con respecto a 
la experiencia inmediata, su énfasis en las relaciones de tipo universal y su depen-
dencia a una argumentación que se somete a crítica y que por lo general se apoya 
en el lenguaje escrito” (Mockus y Charum, 1986, p. 22). Por lo demás, en la escuela 
es posible reconstruir una correspondencia entre conocimientos escolares y formas 
escolares de comunicación. Toda práctica pedagógica pone en juego un conjunto de 
significados que no corresponden de lleno a una lógica intrínseca del conocimien-
to científico, pero si poseen un tipo de compatibilidad en cuanto su producción. 
Desde Aristóteles hasta Bachelard se ha considerado que el verdadero dominio del 
saber científico se expresa en la plena posibilidad de enseñarlo, siendo desde esta 
perspectiva que su opción teórica privilegiada en el campo de la educación es la 
interacción comunicativa. En este contexto final, siguiendo a Basil Bernstein, para 
Mockus hay dos tipos de pedagogías, aceptando además que en nuestras prácticas 
se pueden incorporar elementos de unas y otras: pedagogías visibles y pedagogías 
invisibles. Mockus habla también de pedagogías extensivas y pedagogías intensivas:

Por un tiempo coexistirán pedagogías extensivas (que dedican mucho tiempo de ma-
nera poco eficaz a la interacción directa entre profesor y estudiante y poco tiempo a 
actividades complementarias e independientes) e intensivas (centradas en el trabajo 
autónomo del estudiante, el trabajo del profesor sobre el trabajo del estudiante y 
mucho más eficientes en términos del aprovechamiento del tiempo compartido entre 
profesor y estudiante); visibles (tradicionales, basadas en un ordenamiento visible de 
tiempos y espacios, reglas y roles explícitos) e invisibles (presuntamente menos direc-
tivas, basadas en una comunicación intensificada); ascéticas (gobernadas por el au-
tocontrol y una disciplina considerada valiosa por si misma) y hedonistas (orientadas 
hacia el placer de comprender, de aprender y de relacionarse). (Mockus, 1999, p.190)



219

Antanas Mockus: la comunicación y la constitución de un maestro contemporáneo

Se trata de dos caminos relevantemente distintos para acceder a la tradición escrita. 
En primera instancia, las pedagogías tradicionales, es decir, las pedagogías visibles 
en las que, el orden es un orden visible, marcado permanentemente en la superficie 
de la vida escolar. En estas el maestro y el alumno, mantienen unos “roles” diferen-
ciados y jerarquizados: 

Las reglas, tienden a ser explicitas y las secuencias y los ritos de aprendizaje se hallan 
claramente definidos y esperados. La evaluación se constituye en un acto claramente 
separado de otras actividades y en general fuertemente ritualizado”, y usualmente, 
busca ante todo detectar deficiencias por comparación con los patrones de desem-
peño correctos. Dentro de las pedagogías visibles, “los espacios, los tiempos y los 
discursos se encuentran nítidamente separados unos de otros”, es decir, “cada cosa 
en su lugar y tiempo”. Durante los primeros años de escolaridad del individuo la 
exigencia básica es la de conformidad en el comportamiento más externo como la 
disciplina corporal y la urbanidad. Luego, la escuela empieza a moldear aspectos más 
profundos, debido a que las pedagogías visibles “van desde “afuera” hacia “adentro. 
(1990, p.16)

Por otro lado, en las pedagogías invisibles la jerarquía y la diferencia en las rela-
ciones entre el docente y el alumno tienden a desaparecer. En esta las reglas de la 
escuela tradicional “se debilitan o desaparecen”, por tanto, se establecen una única 
regla para la interacción que consiste en “no romper la comunicación”. El ritmo de 
trabajo no se encuentra explícitamente regulado e incluso es posible que no exista 
una actividad específica de evaluación. Del mismo modo, Mockus menciona que:

Las actividades, las actitudes y las realizaciones de los alumnos son objeto de segui-
miento e interpretación en cuanto se apoyan en consideraciones teóricas sobre el 
desarrollo, el lenguaje y el conocimiento. En todos los casos, esa “lectura” transmite 
simultáneamente criterios que parecen formarse espontáneamente en el alumno; es 
la interpretación la que tácitamente moldea, a través de sus consecuencias sobre la 
interacción y la identidad del alumno. (Mockus 1990, p.16)

De ahí que no haya un patrón explícito de corrección y del mismo modo se debilitan 
las enmarcaciones entre los distintos espacios, tiempos y discursos. Por ejemplo, 
tienden a borrarse las fronteras entre juego y trabajo y entre distintas “materias”. El 
maestro se enfoca en los rasgos positivos del alumno, propios de cada estudiante. Por 
lo tanto, las relaciones entre los maestros y estudiantes son más personales, es decir, 
“la socialización va más de “adentro” hacia “afuera”. Como lo menciona Mockus:

Las nuevas pedagogías, las que hemos llamado invisibles, al centrarse en la intensidad 
de la comunicación, al privilegiar una expresión permanentemente enriquecida, son 
una alternativa importante. En ellas se muestra cómo el orden superficial de la escue-
la se puede relativizar en la realidad misma en que impera un orden intrínseco a la 
comunicación, recuérdese que la única regla intransgredible en las pedagogías invisi-
bles es aquella según la cual está absolutamente prohibido romper la comunicación. 
(Mockus 1990, p.16) 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

220

En conclusión, las pedagogías invisibles pueden lograr que la escuela sea menos 
destructiva de la movilidad y del deseo de los estudiantes. Es decir, pueden permitir 
que el estudiante se guíe más por el reconocimiento de las actividades, las lecturas, 
los diálogos que para él tienen sentido. Si en las pedagogías visibles, el maestro y el 
alumno mantienen roles diferenciados y jerarquizados, en las pedagogías invisibles 
el rol del docente tiende a mimetizarse y las marcas externas de la diferencia y je-
rarquía tienden a desaparecer, destacando el maestro rasgos positivos y originales en 
las realizaciones de cada estudiante. En ese sentido, Mockus menciona que:

El docente y el alumno tejen relaciones entre situación (la cual, privilegia lo inme-
diato y la experiencia vital compartida) y contexto (en el que, la comprensión es 
mediada por el conocimiento total recogido bajo la forma de tradición escrita) que 
pueden ser muy precarias (una mera yuxtaposición) o pueden alcanzar algún grado 
de articulación (una “aplicación” o una cierta “traducción” inevitablemente limitada). 
(Mockus, 1990, p.15) 

De tal manera, la escuela es una institución que promueve la comprensión en térmi-
nos de mediaciones que no son reconocibles a primera vista, en el contexto y que va 
más allá de lo inmediatamente presente. Como lo vimos, para Mockus, dentro de la 
conversación como acción educativa se realiza un diálogo de saberes, que cambia el 
horizonte de interpretación a través de la tradición escrita. Por lo tanto, la función bá-
sica de la escuela es brindarle al alumno una apropiación inicial de la tradición escrita, 
que apunta en un principio a poner a cada individuo en una relación con la cultura.

En las pedagogías invisibles se disminuyen las relaciones de jerarquización y, 
por consiguiente, el docente y el alumno mantienen una relación cercana, con-
virtiéndose en regla fundamental, el “no romper la comunicación”. La educación 
se constituye así en una forma peculiar de conversación en la que predomina una 
actitud social, intersubjetiva y de cooperación. Las pedagogías invisibles, que se 
promueven desde su perspectiva, buscan romper con la jerarquía y la diferencia en 
las relaciones dadas entre el docente y el alumno. Las nuevas pedagogías se debían 
centrar, así, en la intensidad de la comunicación y privilegiar de manera permanente 
nuevas formas de expresión.

Las fronteras de la escuela y el conocimiento
Para mediados de los años noventa, en compañía de su equipo de trabajo integrado 
por Carlos Augusto Hernández, José Granés, Jorge Charum y María Clemencia Cas-
tro publican un libro que marcó época: Las fronteras de la escuela (1995), donde de-
sarrollan una importante discusión en torno a la pedagogía, el tipo de conocimiento 
que circula en la escuela y sus límites con el mundo de la vida material y cotidiana 
de las personas. Valorando el libro de manera retrospectiva se puede manifestar que 
su importancia radica en que humaniza de nuevo a la pedagogía, la reconoce como 
una disciplina humana, falible y de carácter reconstructivo. Este libro se puede ver 



221

Antanas Mockus: la comunicación y la constitución de un maestro contemporáneo

como una nueva respuesta a la hegemonía que había tenido el modelo conductista 
en educación en nuestro país desde mediados de años setenta y hasta finales de los 
años ochenta del siglo XX. Las fronteras de la escuela retoman la pedagogía desde 
una perspectiva horizontal, reconociendo al maestro y al estudiante como actores 
centrales del proceso educativo, restableciendo el peso que tiene el lenguaje y la 
comunicación para el maestro en su práctica pedagógica.

Es así como este equipo académico reconoce tres conceptos de pedagogía: el 
primero, como el discurso “explícito” preocupado de orientar y otorgarle sentido a 
las prácticas educativas especializadas; el segundo, la pedagogía como el sistema 
de mensajes “implícitos”, que se encarga de regular las relaciones entre quienes 
participan en esas prácticas (visión que se inspira en Basil Bernstein)”; y, la tercera, 
la pedagogía como el intento de reconstruir las “competencias” de los educadores 
y de los alumnos en aspectos no especializados. Este último concepto, inspirado 
en los trabajos de Habermas sobre la competencia comunicativa y las disciplinas 
reconstructivas, plantearía la existencia de un “saber-cómo” pedagógico que parte 
del maestro y del discípulo, y que podría ser objeto de una reconstrucción, es de-
cir, de una transformación en un “saber- qué”. En ese sentido, Mockus y su equipo 
mencionan que:

La pedagogía es una disciplina reconstructiva que pretende transformar un saber-có-
mo domeñado prácticamente, en un saber-qué explícito. No es una disciplina em-
pírica en el sentido usual de subsumir hechos bajo leyes, pero sí es una disciplina 
falible, cuyas formulaciones pueden ser desmentidas por contrastación con el saber-
cómo domeñado en la práctica por el docente competente. En particular, las reglas 
explicitadas pueden ser contrastadas con el <<conocimiento pedagógico intuitivo>>. 
La diferencia básica entre reglas y leyes es que mientras la ley no puede ser violada, 
la regla sí (aunque el dominio implícito de la regla se manifieste en la capacidad de 
reconocimiento de los casos en que es violada). En todo esto nos apoyamos en la 
idea de <<disciplina reconstructiva>>, propuesta por Habermas en sus trabajos más 
recientes. (Mockus, Hernández, Granés, Charum, & Castro, 1995, p.18)

Del mismo modo, se habla de las prácticas educativas y, más específicamente, las 
prácticas de enseñanza, que ponen en juego el nivel práctico del educador. Siguien-
do a Noam Chomsky, el equipo de Mockus habla de ciertas “competencias” del 
educador que, vistas como un conjunto de juicios no arbitrarios, se ponen en juego 
y tienen validez en el acto de enseñar. Ese saber-cómo implícito, manifiesto en jui-
cios intuitivos de adecuación o inadecuación, es posible transformarlo en un saber-
qué. Es decir, la pedagogía seria esa reconstrucción del saber-cómo, dominado de 
manera práctica por el que enseña “competentemente”, es decir, del educador que 
reflexiona su práctica desde los ámbitos de la comunicación. La competencia pe-
dagógica termina siendo, en alto porcentaje, una competencia comunicativa que 
debe suscitar una discusión racional que involucra a la vez la cuestión académica, 
la argumentación de las ideas y la escritura.



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

222

La pedagogía se constituye en una expresión de conocimiento que define cuáles 
son las formas de “transmisión” legítimas y cuáles son ilegítimas. Sin embargo, la 
pedagogía, más que un conocimiento profesional es un conocimiento socialmente 
relevante que compromete a toda la sociedad. En el mundo actual se presentan prác-
ticas educativas sin el acompañamiento de un discurso pedagógico, lo que deman-
da un ejercicio de reconstrucción continua de la pedagogía. La pedagogía no solo 
compromete la reflexión de la educación, sino que se deben retomar sus fines para 
establecer la respectiva tensión entre la conquista del conocimiento y la transmisión 
de la cultura, la lucha por la verdad y la conquista de la virtud, el problema de la 
moral y la formación de sujetos éticos.

La pedagogía reconstructiva termina reconociendo las fronteras de la escuela en 
cuanto saber pedagógico. La articulación entre conocimiento escolar y conocimien-
to extraescolar tiende a generar dificultades desde los “juegos del lenguaje”. Los 
juegos del lenguaje son en sí mismos sistemas completos de comunicación humana. 
Para Ludwig Wittgenstein, apropiado por Mockus y su equipo, los sistemas de comu-
nicación, particularmente el uso de ciertas palabras, desencadenan ciertas acciones. 
Es decir,

Las palabras no “significan” por fuera de su uso. Todo significado hace referencia a un 
juego lingüístico. La comprensión del significado correspondería a la capacidad de 
un “uso correcto” del término, lo cual quiere decir, un uso acorde con las reglas del 
juego. Pero esas reglas corresponden no solo a las conexiones de las palabras, sino 
también a acciones, a actitudes y a interpretaciones. (Mockus, Hernández, Granés, 
Charum, & Castro, 1995, p.38)

Los juegos lingüísticos definen el significado de los términos, de modo que no habría 
un significado “correcto” y otros “equivocados”; lo correcto o lo equivocado de un 
determinado uso solo podría decidirse en el contexto de un juego lingüístico espe-
cífico. El problema es que el uso que define esa significación no está puesto espe-
cíficamente en el lenguaje que describe esa comunicación. Se participa en el juego 
a partir de un conocimiento intuitivo de las reglas de interpretación, ya que, por lo 
general, dentro de los sistemas de comunicación, el que una explicación se revele 
equivocada en el interior de un juego lingüístico más o menos preciso, enseñado en 
la escuela o compartido por una comunidad científica, no significa necesariamente 
que tal explicación sea forzosamente —y en toda otra situación— errónea.

Una primera consecuencia de esta perspectiva es que el aprendizaje del lenguaje 
escolar implica llegar a ser partícipe de una serie de juegos lingüísticos cuyas reglas 
no están íntegramente manifiestas en los respectivos discursos. Dichos juegos impli-
can ciertas normas de acción que no siempre son explicitas, acompañadas de una 
gramática sin la cual no sería posible comprender los significados y actuar basado 
con esa comprensión. El lenguaje escolar sería algo más complejo que la suma de 
los lenguajes de las distintas asignaturas; en cada caso, más que de lenguaje habría 



223

Antanas Mockus: la comunicación y la constitución de un maestro contemporáneo

que hablar de “juegos del lenguaje” en los que estaría dada esa múltiple dimensión 
del “uso” que determina el significado y de las posibles interpretaciones que emerjan 
a partir de allí.

De ahí que el lenguaje extraescolar se distancie del que se maneja en la escuela, 
expresando a la vez una tensión entre la vida cotidiana y la vida escolar. La manera 
como se relacionan las palabras y las acciones, los conceptos y las estructuras teóri-
cas, la fundamentación y la demostración de las proposiciones, acompañado de la 
posibilidad de introducir modificaciones en las reglas del lenguaje escolar, evidencia 
la complejidad académica de la escuela misma y sus relaciones de significado me-
diadas por el lenguaje. Así pues, se propone hablar de “pedagogías ascéticas” que al 
ser sobrias y moderadas se basan en la discontinuidad y oposición entre voluntad y 
deseo, y llamar “pedagogías hedonistas” siendo aquellas que forman una voluntad 
sin contraponerla al deseo. Las pedagogías hedonistas expresan una voluntad de sa-
ber que potencia la curiosidad, que busca en el mundo contemporáneo un equilibrio 
entre el placer y el bienestar en el ámbito académico.

Para Antanas y su equipo, dentro de la escuela se teje una fuerte exclusión de lo 
deseado y, más bien, bastantes requerimientos en favor de un actuar basado en la 
voluntad. Por lo tanto, se tiende a desplazar las pedagogías ascéticas por las pedago-
gías hedonistas, lo cual tiene consecuencias sobre la relación del sujeto con el saber: 
una voluntad de saber formada con independencia, o incluso en oposición al deseo 
de saber, a la curiosidad, cedería su paso a una voluntad de saber que potencie la 
curiosidad. Es decir,

Una educación centrada en las pretensiones de sinceridad cultivaría primordialmente 
una comunicación en la que el mundo interno de los alumnos se expresaría de la 
manera más libre y permanente posible. La censura sería desplazada por la interpreta-
ción, por la invitación a “leer” de otra manera la experiencia hecha pública. La virtud 
más apreciada sería entonces la franqueza. En esta dirección tienden a orientarse las 
pedagogías innovadoras, pues ponen el énfasis en la estructuración del mundo interno 
como eje de la formación, alrededor de la cual, en buena parte, se realiza la estruc-
turación del mundo social-normativo. Aquí, la rectitud se organiza en torno al impe-
rativo de no romper la comunicación y de ser franco con ella”. (Mockus, Hernández, 
Granés, Charum, & Castro, 1995, p.60)

Por el contrario,

Una educación centrada en la pretensión de rectitud cultivaría, ante todo, una interac-
ción social en la que la atención estaría centrada en la conformidad de las actuaciones 
con un trasfondo normativo en permanente ampliación; caso en el cual, la cualidad 
más apreciada seria la “buena conducta”. Este tipo de énfasis corresponde a las pe-
dagogías tradicionales. En este caso, la escuela atribuye más al desarrollo del mundo 
socio-normativo del alumno, que al desarrollo del mundo interno (y entra a incidir 
en este básicamente a través de la adaptación de aquel). La permanente vigilancia y 
represión de las trasgresiones a las normas externas delimita fuertemente un mundo 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

224

interno en el que, en principio, es posible pensar una cosa y hacer otra. […] En estas 
pedagogías, es básica la tensión entre lo que es y lo que se quiere ser (ante los otros) 
mediante la conformidad con las normas. (Mockus, Hernández, Granés, Charum, & 
Castro, 1995, p.61)

De este modo, no se trata de caminos distintos para formar la voluntad y, específica-
mente, una voluntad de saber. Habría una voluntad de saber, formada a partir de la 
rectitud y, otra formada a partir de la sinceridad; en principio, los ámbitos de cono-
cimientos privilegiados serían, en el primer caso, el mundo social-normativo, y, en 
el segundo, el mundo interno. En ambos casos, para ambas pedagogías, la preocu-
pación por lo que efectivamente es el mundo objetivado, sería derivada. La voluntad 
de verdad estaría primordialmente referida a uno mismo o a los otros.

En este contexto de la discusión, en la cultura académica vislumbrada en la es-
cuela, por lo general, se tiende a privilegiar el raciocinio a través de los textos, los 
dispositivos simbólicos y la acción críticamente organizada y evaluada, producién-
dose una fragmentación, es decir, una apropiación parcial de elementos que poste-
riormente se verían integrados. En la escuela se puede establecer la separación analí-
tica entre contexto de descubrimiento y contexto de justificación, entre los procesos 
particulares mediante los cuales el alumno o el maestro llegan, por ejemplo, a en-
contrar una cierta respuesta y los procesos mediante los cuales pueden justificar su 
validez de una manera pública desde la legitimación del conocimiento visto desde 
lo científico, anulando el conocimiento cotidiano o espontáneo que se da en otras 
instituciones de socialización.

Así, la escuela puede ir ampliando y modificando los juegos de lenguaje extraesco-
lares hasta mediarlos y reestructurarlos desde el privilegio de esas fuentes, o bien, 
tratar de enseñarlos manteniendo fronteras rígidas e imponerlos desde un comienzo, 
como juegos nuevos que no tienen pretensión de competir con los otros. La peda-
gogía al ser una disciplina reconstructiva termina siendo una disciplina falible, que 
contrasta de manera continua cierto tipo de saber sometido con las prácticas de 
enseñanza propias de la docencia como ejercicio profesional. Las reglas explicita-
das de comunicación en la escuela pueden ser contrastadas con el conocimiento 
pedagógico intuitivo, la pedagogía seria esa reconstrucción de saber-cómo, domina-
do de manera práctica por el que enseña “competentemente”. La pedagogía, como 
disciplina reconstructiva, termina siendo compatible con la delimitación existente 
entre formas legítimas y formas ilegitimas de enseñar, en el que, los distintos tipos de 
pedagogía, —“visibles” e “invisibles—, corresponden a formas diversas de regular 
la comunicación.

Para Mockus y su equipo, la pedagogía reconstructiva delimita los modos de 
enseñar considerados válidos por parte del docente competente. Así, la pedagogía 
reconstructiva termina reconociendo las fronteras de la escuela en cuanto al saber 
pedagógico. La articulación entre conocimiento escolar y conocimiento extraescolar 



225

Antanas Mockus: la comunicación y la constitución de un maestro contemporáneo

tiende a generar dificultades desde los “juegos del lenguaje”. El lenguaje escolar ter-
mina siendo algo complejo en el que en cada una de las distintas asignaturas exigen 
sus propios “juegos del lenguaje” en los cuales estaría dado el “uso” que determina 
el significado y las posibles interpretaciones que emergen de esa relación. Se reitera 
así que el lenguaje extraescolar se distancia del que se maneja en la escuela, eviden-
ciando una tensión que otras disciplinas como la sociología ya habían evidenciado 
a mediados del siglo XX, entre en el mundo de la vida y el mundo académico, entre 
el conocimiento cotidiano y el conocimiento científico, entre el trabajo material y 
el trabajo intelectual.

Sin embargo, en el epilogo del libro, se reconoce que de manera paulatina en el 
mundo contemporáneo se debilita la frontera de la escuela, la cual no es el único 
lugar de reproducción cultural, pero si un lugar privilegiado para acceder con ciertas 
ventajas a la conquista del conocimiento. En general, el libro Las fronteras de la Es-
cuela, da cuenta de la emergencia de nuevas concepciones pedagógicas que desde 
entonces implican mutaciones importantes en la labor del maestro y las fronteras de 
la institución escolar. Años después Antanas termina de aclarar que la escuela con-
temporánea debe tener en cuenta que el mundo ha vivido una serie de mutaciones 
que la afectan: “el ambientalismo, el feminismo, el hedonismo y el pragmatismo”. 
(Mockus, 2012, p.20) Así, la escuela moderna nunca volverá a ser la misma en la 
medida en que como institución que transmite cultura, en términos de la Paideia 
griega, se ha visto obligada a transformar su lenguaje y las formas tradicionales de 
comunicación.

El anfibio cultural y la cultura ciudadana
El pensamiento pedagógico de Antanas Mockus, a lo largo de los años noventa, abor-
da el tema de la formación del sujeto en la escuela y fuera de ella, reflexionando des-
de nuestra particularidad cultural como colombianos. Una buena parte de sus análisis 
se ubican en un escenario de tensión entre la moral de las costumbres y la moral 
racional. En la formación del sujeto colombiano evidenciamos un divorcio acentuado 
entre ley, cultura y moral. En su iniciativa de formar al sujeto colombiano como un 
“anfibio cultural”, busca reducir la brecha existente en esta tríada, con el fin de apor-
tar a la construcción de la democracia y a la reducción de la violencia en Colombia.

Para Antanas, como profesor contemporáneo, la interculturalidad colombiana y 
latinoamericana se constituye en fuente y oportunidad para la creatividad moral, la 
ampliación de sentido y el mejoramiento de la productividad de la acción. El sujeto 
colombiano como sujeto ético, debe constituirse como “anfibio cultural” dotado de 
un sentido simultáneo que le permita actuar en múltiples contextos mediados por 
un alto grado de conflictividad y violencia de manera fértil. Para este profesor, uno 
de los logros de la modernidad ha sido el respeto del otro; sin embargo, ese respeto 
hacia al otro está mediado por relaciones culturales, reglas de carácter moral y la 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

226

autodeterminación de sí mismo para tomar decisiones. Lo que equivale a conquistar 
la mayoría de edad kantiana. Para Antanas Mockus, el “anfibio cultural” es quien:

Se desenvuelve solventemente en diversos contextos y al mismo tiempo posibilita 
una comunicación fértil entre ellos, es decir, transporta fragmentos de verdad (o de 
moralidad) de un contexto a otro. El anfibio cultural tiene que entender, traducir y 
comunicar, aunque sea fragmentariamente saberes y pautas morales. Es decir, debe 
ser un intérprete. (Mockus, 1994, p.127)

Para ser “anfibio cultural” no basta con adaptarse sucesivamente a exigencias distin-
tas. Se trata literalmente de hacer compatibles diversos sistemas de reglas. La inter-
culturalidad asumida plenamente debería llevar a una generalización de la actitud 
y modo de ser del “anfibio cultural”. Las reglas del anfibio permiten hacer habitable 
un mundo donde proliferan los sistemas de reglas, tanto culturales como morales. 
En este sentido, esta postura aclara que mientras la moral me obliga a tener un siste-
ma de regla único, la diversidad cultural me permite obedecer a sistemas de reglas 
diversos.

El autor define la noción de anfibio cultural como una persona capaz de desen-
volverse bien en varios contextos culturales, siendo capaz de aprender y enseñar de 
ellos. El anfibio cultural, como re-contextualizador, busca respetar “desde adentro” 
distintos sistemas de reglas culturales y al tener una alta capacidad de comunicación 
selectiva y adaptadora, contribuye a construir un mundo donde coexistan fértilmente 
diversos sistemas de reglas, tanto culturales como morales. El anfibio cultural:

Encierra una radical jerarquización de los diversos contextos culturales y supone 
una radical simetría entre diversas tradiciones. Implica no solo tolerancia sino inte-
rrelación activa entre tradiciones y corrientes que se toleren mutuamente. Encierra 
también una posición definida frente a la fragmentación: solo podemos entender, 
explicar, aprender o enseñar fragmentos. Ante la imposibilidad de traducirlo todo y la 
enorme dificultad de traducir mucho, el anfibio cultural se ve conducido a escoger lo 
pertinente. (Mockus, 1999, p.193)

Mediante la propuesta del “anfibio cultural” se pretende formar personas capaces de 
desenvolverse bien en varios eslabones del sistema educativo, como también formar 
personas capaces de enseñar y aprender a tomar decisiones en contextos ajenos al 
sistema educativo. Este tipo de sujeto se mueve en un escenario de tensión y de di-
lemas entre lo moral y lo cultural, que se constituyen en elemento base para la toma 
de una decisión correcta.

Lo legalmente permitido se define en relación con un conjunto de normas jurídicas; 
lo culturalmente válido, corresponde a comportamientos aceptables o deseables re-
lativos a un contexto social. Lo moralmente válido, se delimita mediante juicios y 
argumentos que la persona formula ante sí o ante otros en uso de su autonomía. 
(Mockus, 2010, p.3) 



227

Antanas Mockus: la comunicación y la constitución de un maestro contemporáneo

Para reducir este divorcio en la triada ley, moral y cultura, es necesario además de 
intensificar la comunicación personal, ampliar la interacción entre los sujetos, bus-
cando la armonía y la civilidad en la resolución de los conflictos. La autonomía del 
sujeto en estos tres sistemas reguladores se expresa en la posibilidad de distinguir en 
el plano de la argumentación, lo moralmente válido, lo legalmente permitido y lo 
culturalmente aceptable. La formación de este tipo de sujeto, de este anfibio cultural 
en uso de su autonomía moral, se constituye en la cara complementaria de la ampli-
tud de las libertades jurídicamente garantizadas y del respeto a la diversidad cultural.

La categoría de anfibio cultural, tiene como base el reconocimiento del otro y la 
importancia de la comunicación como principal herramienta, para reducir la brecha 
existente en la tríada ley, cultura y moral, cuyo objetivo es mejorar la democracia y 
la reducción de la violencia en Colombia. En la segunda mitad de los años noventa 
la clave del saber de Antanas Mockus está en encontrar la manera para que el sujeto 
aprenda y apropie unos patrones de comportamiento con el fin de que entre en un 
juego racional con las reglas o normas. A partir del uso indicado de las palabras y 
las acciones, mediante su propuesta pedagógica, se busca lograr en las personas 
resultados de empoderamiento en lo que se refiere a la cultura ciudadana y respon-
sabilidad social, tomando así a su favor cierto tipo de relaciones de poder sobre los 
ciudadanos.

Antanas Mockus como alcalde de Bogotá, entre 1995 y 1998, enfrentó el reto de 
armonizar los tres sistemas reguladores, debido a que no tenían igual fuerza. Des-
de su iniciativa académica lo que se buscó fue, en primer lugar, suprimir o reducir 
la aprobación moral o cultural de acciones ilegales; en segundo lugar, aumentar 
la aprobación moral y cultural hacia el cumplimiento de las obligaciones legales, 
y en tercer lugar, lograr una complementariedad entre normas legales, morales y 
culturales: por ejemplo, fuerte respeto a las obligaciones contractuales (lo escrito), 
complementado con cumplir la palabra” (Sáenz, 2007, p. 68). En el pensamiento pe-
dagógico de Antanas Mockus, la formación ciudadana ha hecho parte de un proceso 
de maduración de experiencias. En este sentido aclara años después:

Un poco ingenuamente creí, en etapas anteriores, que una buena enseñanza del len-
guaje, las matemáticas y las ciencias, formaban a la fija buenos ciudadanos. Hoy día 
creo que se necesita una formación específica para la tolerancia, para la empatía 
emocional, para la inserción en los tres sistemas reguladores del comportamiento: ley 
moral y cultura. (Mockus, 2012, p.16)

La cultura ciudadana en la primera administración de Mockus concibió la ley desde 
una perspectiva cualitativa, no como algo estático sino transformable por medio de 
procesos democráticos, lo cual permitiría que esta se ajustara a principios morales 
y culturales. En su segunda administración como alcalde de Bogotá, entre 2002 y 
2006, acentuó el énfasis en la formación de cultura democrática y la armonización 
entre la ley, la moral y la cultura. En este periodo acogió el código de civilidad de 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

228

la ciudad, el Código de Policía, basado en la prevención y autorregulación e imple-
mentó la estrategia de resistencia civil pacífica como estrategia para contrarrestar la 
acción de los violentos. Así, en su propuesta política la comunicación se constituyó, 
en el proyecto de cultura ciudadana, en un elemento central de la práctica estatal, 
al igual que lo había sido bajo su concepto de práctica pedagógica. En el proyecto 
de cultura ciudadana hubo mayor énfasis en la necesidad de desarrollar prácticas 
formativas basadas en lo que Mockus denominó la eficacia pedagógica de la ley. Es 
decir, un conjunto de prácticas dirigidas a la comprensión por parte de la población 
de los objetivos de las normas legales, al reconocimiento del carácter democrático 
de su construcción y al conocimiento y ejercicio para transformarlas.

La pedagogización y escolarización de la ciudad
En el primer gobierno de Antanas Mockus en Bogotá (1995-1998), se generalizó 
el uso del término pedagogía con el fin de nombrar las prácticas que se daban por 
fuera de la escuela para el logro de aprendizajes entre la población, dándose así un 
proceso de pedagogización y escolarización de la ciudad que en el fondo buscó de 
manera sensata el orden, el control y la planificación teniendo como base el saber 
pedagógico. El control suponía planificación y esta a su vez un orden justificado en 
función de unas pautas determinadas. Para planificar la enseñanza, la pedagogía 
asume los valores de la sociedad como criterios de orden que suelen denominarse 
modelos pedagógicos los cuales a su vez involucran la costumbre. Desde la perspec-
tiva de Javier Sáenz Obregón, en la propuesta de la administración:

El uso del término pedagógico pasa de ser un simple adjetivo a una cualidad de 
cualquier tipo de práctica estatal o interacción entre las personas. La pedagogización 
alude así a todas aquellas prácticas que buscan generar de manera intencional apren-
dizajes en la población en escenarios extra-escolares: mientras que la escolarización 
denota la continuidad de las prácticas de pedagogización de la vida de la ciudad, con 
las prácticas de formación que han recurrido en la escuela desde su nacimiento en el 
siglo XVI. (Sáenz, 2007, p.34)

La pedagogía en la escuela y fuera de ella que propone Mockus, ya como alcalde 
de la ciudad, en la segunda mitad de los años noventa constituye una revolución. 
En este proceso de cambio se pasa a un modelo ascético y sobrio de ciudad, donde 
se expone una discontinuidad y oposición entre voluntad y deseo, ya no solo de los 
educandos sino de los ciudadanos en general. La ciudad como escenario educativo, 
terminaría de tomar cuerpo en los años noventa, en momentos en que la educación 
formal, no formal e informal, se integran en una sinergia educativa que con un ca-
rácter significativo debía formar al individuo. Se creía antes que la educación era 
un proceso de que tenía como límite los muros de la escuela. Por lo tanto, no se 
consideraba cotidiano ni permanente, ni mucho menos que estuviera relacionado 
con otros espacios de socialización (Jiménez B., 2012, p.329). Ante esta ausencia 



229

Antanas Mockus: la comunicación y la constitución de un maestro contemporáneo

de normas que orientaran y dirigieran acciones relacionadas con la educación en la 
ciudad aparece la propuesta de Antanas Mockus de cultura ciudadana.

La convivencia se constituye en el eje central para la vida en común entre grupos 
de diferentes culturas de manera pacífica, y que podía darse de dos formas: una 
como opción y otra como una situación casi que obligada. El anterior objetivo re-
quería el tener tolerancia a la diversidad, lo que conllevaría a la no existencia de la 
violencia mediante reglas compartidas que podían ser legales, culturales o morales. 
Las diferentes posiciones personales frente a la religión, la filosofía y la política im-
plicaban la búsqueda de reglas comunes que nacen de una buena disposición de las 
personas. Mockus mediante sus reflexiones expresa su deseo de definir la conviven-
cia, pero no solo en el sentido básico de ella en cuanto a que se puede definir como 
situaciones sociales y de intercambio cultural en las que está ausente la violencia, 
sino ir más allá de este concepto por lo que enmarca la convivencia en la filosofía.

Es importante en su labor política y educativa establecer las reglas que están 
clasificadas en morales, culturales y de ley, reconociendo que, aunque las conse-
cuencias a la hora de quebrantarlas son diferentes para cada uno, todas conllevan 
a un repudio social. A esto se agrega que para poder ser tolerante y que no haya 
violencia, es necesario tener unas reglas constitucionales, y además que la mayoría 
de las personas estén en disposición de celebrar y cumplir acuerdos.

El programa de la Alcaldía de Cultura ciudadana se traza como objetivo realizar 
una regulación moral, legal y cultural, para ello se requirió reformar el Estatuto Orgá-
nico de Bogotá, la Ley de Planeamiento y Presupuesto. Los cuatro objetivos de este 
programa eran: aumentar el cumplimiento de normas de convivencia, hacer que los 
ciudadanos sean capaces de llevar de forma pacífica al cumplimiento de las normas, 
que los ciudadanos sean capaces de concertar y solucionar conflictos, y por último, 
que haya más comunicación entre los ciudadanos utilizando el arte, la recreación, 
el deporte y la cultura.

Una investigación de convivencia ciudadana se realizó en 2001, con base en 
una encuesta realizada con estudiantes de grado noveno de colegios de Bogotá, en 
la que se buscó averiguar qué tan tolerantes eran los jóvenes moral y culturalmente. 
Esta investigación arrojó varios resultados, que a su vez brindaron la posibilidad de 
caracterizar a los jóvenes en cuatro representaciones: por un lado, se identificó que 
los jóvenes se guían por una conciencia y piensan que los demás se guían por la ley 
y la cultura; también que ellos entienden por las buenas y los demás por las malas, 
el pluralismo lo entienden como que todo es válido, y por último, lo que más valoran 
es la familia.

Era de esperar que la convivencia se tradujera en confianza: la obediencia a reglas y 
a acuerdos generaría confianza, a su vez, la confianza generaría mayor adhesión a las 
reglas y a los acuerdos. Pero, menos en la población estudiada, confiados y descon-
fiados conviven aproximadamente igual. (Mockus, 2002, p.31)



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

230

Para Mockus los acuerdos hacen posible la convivencia, ayudan a regular la so-
ciedad en cuanto normas ya dictadas, que se deben respetar o pueden provenir de 
pactos que se dan como proyectos los cuales al ser realizados en consenso es posible 
que ayuden a mejorar la convivencia. Para hacer viable la convivencia ciudadana no 
solo se deben establecer leyes para regular a los ciudadanos, sino que estas leyes es-
tén en congruencia con la moral y la cultura, porque las leyes se pueden quedar cor-
tas, pero si nacen de tradiciones y de la cultura, las personas sentirán las leyes más 
justas y cuando se percibe así entonces es más probable que disminuya su desataco.

En su triada de trabajo que aborda la cultura, la ciudad y la comunicación, Anta-
nas en 2003, aclara que aunque el proceso de cultura ciudadana era muy conocido 
por la gente, no era un proyecto de comunicación gubernamental, sino un proceso 
pedagógico que ayudó a difundir información específica a la ciudadanía tal como 
se hiciera en el aula de clase. En el plan 2001-2004, se plantea este proyecto con el 
fin de que la ciudadanía mejore sus relaciones de convivencia con base en la comu-
nicación y el establecimiento de acuerdos, que de la mano con la ley se den junto 
con la conciencia: 

Acatar la ley por encima de la utilidad inmediata y de la costumbre, gustar de las 
normas, valorar la ley y acatarla por encima de la convicciones morales, ver al otro 
también como un sujeto moral autónomo y aprender a intentar cambiar democráti-
camente la ley cuando choca con nuestras convicciones morales, armonizar normas 
legales y culturales y prohibirse descuidar acuerdos, aceptar contacto cotidiano con 
la diversidad y aprender a celebrar acuerdos y a repararlos. (Mockus, 2002, p.33)

Para entender el concepto de comunicación en el contexto de la cultura ciudadana 
se hacía necesario, según Mockus, tener en cuenta, desde la perspectiva haberma-
siana, que la comunicación inicia un proceso de educación basado en conversa-
ciones parar llegar a acuerdos que partían de argumentos sólidos por parte de la 
administración. La comunicación es un elemento constitutivo de la sociedad, ya que 
los acuerdos y compromisos se realizan hablando y es con el lenguaje que se pue-
den cambiar las realidades gracias a las emociones que produce el lenguaje mismo. 
El lenguaje ayuda a saber lo que el otro ve y piensa y de esta manera es más fácil 
ponerse en su lugar, de otra parte la comunicación ayuda a que el uso de la fuerza 
no sea necesario, a que no esté presente en la solución de conflictos. Por otro lado, 
siguiendo a Bernstein, la sociedad se transforma de acuerdo a como se da la comuni-
cación, lo cual se evidencia en los contextos, que también se pueden transformar al 
modificar las costumbres y las formas de actuar. En suma, para este autor, el lenguaje 
determina la vida en sociedad.

Con estas ideas la cultura ciudadana mockusiana propuso la comunicación y el 
intercambio de palabras, lo cual se logró con cierto grado de éxito. La propuesta 
educativa en la ciudad jugó un papel importante en la medida en que consolidó la 
acción colectiva, lo que permitió de algún modo pasar de las “pedagogías visibles” 



231

Antanas Mockus: la comunicación y la constitución de un maestro contemporáneo

a las “pedagogías invisibles”, teniendo como regla subyacente el tránsito de la sin-
ceridad a la justicia dándole prioridad a la comunicación (Mockus, 2013, p.122). 
Por consiguiente, las iniciativas de cultura ciudadana se encontraron estrechamente 
ligadas con la educación porque permitían la auto-regulación y la auto-restricción.

La cultura ciudadana consolidó un conjunto de acciones, costumbres, creencias 
y reglas que promovían la convivencia entre las personas desconocidas, aumentan-
do la colaboración mutua para actuar desde la propia conciencia y la solidaridad 
entre los ciudadanos. La cultura ciudadana buscó generar sentido de pertenencia 
hacia el territorio-ciudad a través de la transformación del accionar cotidiano de la 
comunidad, en busca de construir de una comunicación apreciativa en la que se 
reconocieran los avances en conjunto que hacían la ciudadanía y la ciudad en gene-
ral. La pedagogización y escolarización de la ciudad conlleva a una comunicación 
dialógica en la que los sujetos pudiesen incorporar, sentir, y comunicar un conjunto 
de reglas comunes para la sana convivencia.

Algunas conclusiones provisoria
Antanas Mockus, como pedagogo e intelectual de la educación contemporánea ha 
buscado tensionar la relación existente entre educación, cultura y política a través de 
sus estudios y análisis académicos a partir de la década de los años ochenta del siglo 
XX, a los que ha acompañado con una serie actuaciones públicas que han afectado 
de manera positiva la moral, la ética, la cultura ciudadana y la sociedad en general.

En la vida académica de Antanas Mockus se pueden ubicar tres momentos: uno 
como profesor e investigador de la pedagogía y la filosofía que aborda las relaciones 
entre educación y ciencia, cuestiona el conductismo, la tecnología educativa oficia-
lizada durante esos años, y propone algunas salidas relacionando la educación con 
la interacción humana y la comunicación; un segundo momento, como educador 
y pedagogo, en compañía del grupo Federici, en el que conceptualiza la pedagogía 
como una disciplina falible y reconstructiva, analizándola por medio de categorías 
como pedagogías “visibles” e “invisibles, “intensivas” y “extensivas”, “ascéticas” y 
“hedonistas”, reflexiones que realiza como parte de la vanguardia intelectual del 
Movimiento Pedagógico Nacional. Un tercer momento, como administrador y po-
lítico, primero de la Universidad Nacional de Colombia y, luego, de la capital del 
país, Bogotá, coyunturas en las que ha puesto en juego sus apuestas académicas 
habermesianas y de comunicación entre los sujetos, creando categorías como la de 
anfibio cultural, con la cual busca resolver las tensiones entre ley, cultura y moral, 
cuyo objetivo es mejorar la democracia, la cultura ciudadana, acompañada de la 
pedagogización y escolarización de Bogotá.

Mockus construye su experiencia como pedagogo, proponiendo que es en el 
escenario de la interacción humana en donde se debe ubicar el problema educati-
vo como un problema comunicativo. La cultura académica se constituyó como un 



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

232

resultado directo de la acción comunicativa discursiva potenciada por la escritura y 
afinada en su empleo para la organización e interpretación de otras formas de ac-
ción. La escuela es analizada como una institución que promueve la comprensión 
en términos de mediaciones que no son reconocibles a primera vista en el contexto, 
y que va más allá de lo inmediatamente presente. Según Mockus, dentro de la con-
versación como acción educativa se realiza un diálogo de saberes, que cambia el 
horizonte de interpretación a través de la tradición escrita. Por lo tanto, la función 
básica de la escuela es brindarle al alumno una apropiación inicial de la tradición 
escrita, que apunta en principio a poner a cada individuo en una relación con la 
cultura mayor.

La pedagogía como disciplina reconstructiva termina siendo compatible con la 
delimitación existente entre formas legítimas y formas ilegitimas de enseñar, en don-
de los distintos tipos de pedagogía, —“visibles” e “invisibles, “intensivas” y “exten-
sivas”, “ascéticas” y “hedonistas” — corresponden a formas diversas de regular la 
comunicación. Para Antanas Mockus, la categoría de “anfibio cultural”, establece 
como base el reconocimiento del otro y la importancia de la comunicación como 
principal herramienta, para reducir la brecha existente en la tríada: ley, cultura y 
moral, con el propósito último de mejorar la democracia y lograr la reducción de la 
violencia en Colombia. En la segunda mitad de los años noventa, Mockus represen-
ta una tradición intelectual que busca aclimatar (tras una larga tradición de moral 
católica), una ética civil, pública y laica, pensando en un sujeto moral que entre en 
un juego racional con las reglas o normas. A partir del uso indicado de las palabras 
y las acciones, mediante su propuesta pedagógica, se busca lograr en las personas 
resultados de empoderamiento en lo que se refiere a la cultura ciudadana y la res-
ponsabilidad social.

Antanas Mockus, ya como alcalde de Bogotá enfrenta el reto de armonizar los 
tres sistemas reguladores, ya no solo en la escuela, sino en el espacio abierto de La 
Ciudad. La comunicación se constituyó, en el proyecto de cultura ciudadana, en un 
elemento central de la práctica estatal, al igual que lo había sido bajo su concepto 
de práctica pedagógica. En el proyecto de cultura ciudadana hubo mayor énfasis 
en la necesidad de desarrollar prácticas formativas basadas en lo que se denominó 
la eficacia pedagógica de la ley. Es decir, un conjunto de prácticas dirigidas a la 
comprensión, por parte de los ciudadanos, de los objetivos de las normas legales, 
al reconocimiento del carácter democrático de su construcción y al conocimiento 
y ejercicio para transformarlas. Buena parte de sus ideas pedagógicas se mantienen 
vigentes en contextos ciudadanos como los de Bogotá y otras ciudades del país. An-
tanas Mockus como pedagogo se ha comprometido no solo con la academia y la es-
cuela, sino con la dimensión política de la educación contemporánea, la formación 
ciudadana y la pedagogización de la ciudad, tarea en la que aún quedan múltiples 
temáticas por resolver.



233

Antanas Mockus: la comunicación y la constitución de un maestro contemporáneo

Con Antanas se comprende que la labor del maestro contemporáneo va más allá 
de la escuela, que nuestro compromiso político es formar a la ciudadanía e incidir 
en el escenario de lo público sin perder nuestra esencia como pedagogos, maestros 
y profesores. La ciudad es una gran escuela en la que se debe educar a la población 
con base en el peso que tiene la comunicación y el lenguaje en el proceso consti-
tutivo de los sujetos como ciudadanos. De tal manera, el acto pedagógico termina 
siendo un acto político en el que profesores como Antanas Mockus han demostrado 
que la población aún confía en sus maestros cuando son honestos y coherentes con 
sus principios y postulados educativos. El profesor Antanas Mockus se ha destacado 
como el pedagogo y el educador contemporáneo por excelencia, a pesar de algunos 
cuestionamientos en sus decisiones políticas cuando ejerció la rectoría de la Univer-
sidad Nacional de Colombia o cuando fue alcalde de los bogotanos. Por lo demás, 
se debe sostener que como educador y pedagogo ha evidenciado coherencia, no ha 
traicionado sus ideas y postulados, dejando trazado un legado y un camino a seguir 
a los educadores colombianos del siglo XXI.

Epílogo
A la fecha de cierre de estas páginas, marzo 18 de 2018, Antanas Mockus, quien tras 
ocho años de ausencia del escenario político, se lanzó como candidato al Senado 
de la República y acaba de ser elegido, casi sin publicidad ni campaña, por una 
asombrosa cantidad de más de 500.000 votos, llegando a ser el segundo senador 
más votado del país (El Tiempo, 11 de marzo de 2018). Acá una de sus primeras 
declaraciones: 

P: ¿Ya tiene propuestas para el Congreso?

AM: Tengo una filosofía que valora mucho la educación; entonces, en los debates 
sobre el tema educativo estaré presente, pero también está la educación, como la 
impulsamos en Bogotá, como cultura ciudadana. Me interesa la relación entre cul-
tura ciudadana y el tema de los delitos menos graves. Si aprendemos a corregir bien 
los faules chiquitos, amorosamente como lo hace un padre de familia, eso mejoraría 
rápidamente la convivencia. Parte de lo que le aporto a la sociedad es esperanza, 
ahora no crean que eso es fácil, que uno espicha un botón y se llena de esperanza. 
¿Cómo se concede la esperanza? A partir de experiencias excepcionales. (El Tiempo, 
11 de marzo de 2018)

Referencias bibliográficas
Díaz, J. A. (2008). Reseña de “Descartes vivo: Ejercicios de hermenéutica cartesiana” 

de Moreno, J. C. Ideas y Valores, 57(137), 158.

Jaramillo, L. (17 de abril de 2010). Mockus, el político artista. Recuperado de http://
lasillavacia.com/historia/10046



Historia del pensamiento pedagógico colombiano

234

Jiménez B., A. (2012). Emergencia de la infancia contemporánea, 1968-2012. Bo-
gotá, D.C.: Universidad Distrital Francisco José de Caldas.

Martínez B., A. et al. (2003). Currículo y Modernización. Cuatro décadas de educa-
ción en Colombia. Bogotá, D.C.: Editorial Magisterio-UPN.

Mockus, A. (1983). Tecnología educativa y taylorización de la educación. Bogotá 
D.C. Universidad Nacional de Colombia.

Mockus, A. (1988). Representar y disponer: un estudio de la noción de representa-
ción orientando hacia el examen de su papel en la comprensión previa del ser 
como disponibilidad. Bogotá: Universidad Nacional de Colombia.

Mockus, A. (1989). Formación básica y actitud científica. Revista Educación y Cultu-
ra, 17, 11-16.

Mockus, A. (1990). Escuela y creatividad: dos amigas enemigas. El Educador, 15, 
14-21 

Mockus, A. (1994). Anfibios culturales, moral y productividad. Revista Colombiana 
de Psicología. Bogotá, D.C. 

Mockus, A. (1999). Pensar la universidad. Medellín: Fondo Editorial Universidad 
EAFIT.

Mockus, A. (2002). Convivencia como armonización de ley, moral y cultura. Revista 
Perspectivas. Bogotá, D.C.

Mockus, A. (2003). Cultura ciudad y comunicación. Revista La Tadeo. Bogotá, D.C. 

Mockus, A. (2010). Anfibios culturales y divorcio entre ley, moral y cultura. Revista 
Aleph. Bogotá, D.C. 

Mockus, A. (2012). Pensar la Universidad. Medellín: Eafit.

Mockus, A. (2013). Pedagogía como creación: ¿podrán los mimos poner multas? 
Creación, pedagogías y contexto. (vol. número), pp.

Mockus, A. (Marzo de 2002). Convivencia como armonización de ley, moral y cultu-
ra. Perspectivas, 32, p. 31-33.

Mockus, A. et al (1987). Lenguaje, voluntad de saber y calidad de la educación. 
Revista Educación y Cultura, 12, 60-70.

Mockus, A. et al. (1995). Las fronteras de la escuela. Bogotá, D.C.: Magisterio.

Mockus, A. y Charum J. (1986). Conocimiento y comunicación en las ciencias y en 
la escuela. Revista Educación y Cultura, 8, 22-29.



235

Antanas Mockus: la comunicación y la constitución de un maestro contemporáneo

Mockus, A., Hernández, C., Granés, J., Charum, J. & Castro, M. (1987). ¿Informática 
sin escritura? El problema para la educación. Cuadernos de Economía, 8(10).

Sáenz O, J. (2007). Desconfianza, civilidad y estética. Las prácticas formativas esta-
tales por fuera de la escuela en Bogotá, 1994-2003. Bogotá, D.C., IDEP, CES.

Artículos de prensa
Antanas Mockus justifica el episodio del vaso de agua. (24 de marzo de 1998). El 

Tiempo. Recuperado de http://www.eltiempo.com/archivo/documento/MAM-
793879

Antanas Mockus. Recuperado de https://es.wikipedia.org/wiki/Antanas_Mockus

Antanas Mockus: ‘La provocación es pedagógica’. (22 de octubre de 2017). El Co-
mercio. Recuperado de: http://www.elcomercio.com/tendencias/antanasmoc-
kus-provocacion-pedagogica-bogota-personaje.html.

Con más de 536 mil votos, Antanas Mockus regresó a la política. (11 de marzo de 
2018). El Tiempo. Recuperado de http://www.eltiempo.com/elecciones-colom-
bia-2018/congreso/antanas-mockus-entre-los-mas-votados-en-las-elecciones-
del-senado-2018-192694

Infortunado episodio, afirma Mineducación (15 de mayo de 1991). El Tiempo. Recu-
perado de http://www.eltiempo.com/archivo/documento/MAM-83630

La espada de daMockus (9 de mayo de 1993). El Tiempo. Recuperado de http://www.
eltiempo.com/archivo/documento/MAM-121197

Mockus llegó con su espada a defender ley para la nacional (7 de mayo de 1993). El 
Tiempo. Recuperado de http://www.eltiempo.com/archivo/documento/MAM-
119721





Autor
Absalón Jiménez Becerra

Licenciado en Ciencias Sociales de la Universidad Pedagógica Nacional, Magister 
en Estudios Políticos de la Pontificia Universidad Javeriana, Magister en Historia de 
la Universidad Nacional de Colombia, sede Bogotá, D.C., es Doctor en Educación 
del acuerdo interinstitucional UPN, U. Valle y Universidad Distrital de Bogotá. En la 
actualidad es Profesor de Titular de la Universidad Distrital Francisco José de Caldas 
de Bogotá, particularmente de la Maestría en Educación y del Doctorado Interinsti-
tucional en Educación.  Sus líneas de investigación se enmarcan en la historia social 
y política de los siglos XX y XXI en Colombia, y en la historia de la infancia, escuela 
y pedagogía, en el mismo periodo. Creador y líder de Grupo EMILIO, categoría A en 
Colciencias 2017.

Dentro de sus publicaciones se destacan: Historia de la Universidad Pedagógica 
Nacional (2002), Emergencia de la Infancia Contemporánea en Colombia, 1968-
2006. (2012), Infancia: ruptura y discontinuidades de su historia en Colombia 
(2012), El campo de la pedagogía y otros ensayos sobre la Historia de la Infancia en 
Colombia. Bogotá (2014). También fue compilador y ensayista del libro La práctica 
investigativa en Ciencias Sociales (2004). Cuenta con un número importante de artí-
culos publicados en revistas científicas e indexadas por Colciencias. 

Correo electrónico: abjibe2018@hotmal.com.



Este libro se 
terminó de imprimir
en noviembre de 2018

en la Editorial UD 
Bogotá, Colombia




