PrROYECTO DE
DoCTORADO EN ARTES

LINEA DE
INVESTIGACION:
ESTUDIOS CULTURALES
DE LAS ARTES

Coleccién

Doctoral

Aprender, crear, sanar:
estudios artisticos en
perspectiva decolonial

Pedro Pablo Gomez,

Editor académico

Catherine Walsh, Edgar Ricardo Lambuley,
Pedro Pablo Gémez

Facultad
de Artes-ASAB

UNIVERSIDAD DISTRITAL
FRANCISCO JOSE DE CALDAS






Coleccidn

Doctoral

Aprender, crear, sanar: estudios
artisticos en perspectiva decolonial

Editor académico
Pedro Pablo Gomez Moreno

FACULTAD DE ARTES ASAB
PROYECTO DE DOCTORADO EN ESTUDIOS ARTISTICOS
LINEA DE INVESTIGACION EN ESTUDIOS CULTURALES DE LAS ARTES

UNIVERSIDAD DISTRITAL
FRANCISCO JOSE DE CALDAS




ESTUDIOS ARTISTICOS: APRENDER, CREAR, SANAR: ESTUDIOS ART{STICOS EN PERSPECTIVA DECOLONIAL

© Universidad Distrital Francisco José de Caldas
© Facultad de Artes ASAB

© Catherine Walsh

© Edgar Ricardo Lambuley

© Pedro Pablo Gémez

ISBN: 978-958-787-014-5
Digital: 978-958-787-015-2

Primera edicién, Bogotd, febrero de 2018

JOHANNA ANDREA SIZA
Correccién de estilo

GLORIA DiaZ-GRANADOS
Concepto grafico, disefio y diagramacién

Impresion:

SECCION DE PUBLICACIONES
Universidad Distrital Francisco José de Caldas
Miembro de la Asociacién de Editoriales Universitarias

FONDO DE PUBLICACIONES
Universidad Distrital Francisco José de Caldas
Direccién: Carrera 24 No. 34 - 37
Teléfono: 3239300 ext. 6202
Correo electrénico: publicaciones@udistrital.edu.co

Todos los derechos reservados. Esta obra no puede ser reproducida sin el permiso previo del
Fondo de Publicaciones de la Universidad Distrital.

Impreso y hecho en Colombia - Printed and made in Colombia

Gbémez Moreno, Pedro Pablo, 1964-

Aprender, crear, sanar : estudios artisticos en perspectiva decolonial / Pedro Pablo Gémez,
Catherine Walsh y Edgar Ricardo Lambuley Alférez. -- Bogoté: Universidad Distrital Francisco José
de Caldas, 2018.

106 péginas; 24 cm.
ISBN 978-958-787-014-5

1. Arte - Temas, motivos 2. Multiculturalismo 3. Descolonizacién 4. Aprendizaje 1. Walsh,
Catherine, autor II. Lambuley Alférez, Edgar Ricardo, autor III. Tit.

700 cd 22 ed.
A1591937
CEP-Banco de la Republica-Biblioteca Luis Angel Arango




indice

Prefacio

Estudios (inter) culturales en clave de-colonial
Catherine Walsh

Decolonialidad y Sanacién: disertacién desde los
estudios interculturales
Edgar Ricardo Lambuley

Lugares de encuentro y colaboraciéon entre los
estudios culturales y los estudios artisticos
Pedro Pablo Gémez

Los autores

15

39

71

103

indice )5






Prefacio

Los estudios artisticos son un espacio de conocimiento, inter y
transdisciplinar propuesto desde el campo de las artes para el am-
plio campo de lo cultural y lo social. Son el resultado de practicas
del nombrar, epistémica, estética, politica y éticamente comprome-
tidas con las necesidades de transformacion social y de las condi-
clones de vida de las personas. Se trata de un espacio que ha venido
tomando forma desde hace casi una década como resultado de una
serie de encuentros posibles, de cruce de caminos y de impulsos
in-disciplinares, epistémicos y estéticos. Si bien, es un espacio que
se agencia desde la universidad, sus practicas no estan confinadas
en ella, pues sus espacios de intervenciéon estan dentro y fuera de la
misma, en todos los lugares donde la colonialidad afecta los cuer-
pos, deshumaniza a las personas, controla el poder y determina el
saber destruyendo la naturaleza y la vida.

De ahi su caracter fronterizo y en construccién permanente,
donde las practicas artisticas, modos de hacer y estéticas académi-
cas se encuentran con saberes, conocimientos, practicas aiesthe-
ticas y prosaicas —con sus memorias y trayectorias propias— para
abordar problemas que escapan de las estrechas perspectivas dis-
ciplinares y ante todo de su euro-usa-centrismo colonial. El resul-
tado de esos encuentros, no es otra cosa que una pluralidad de
conocimientos ubicados, co-laborativos y com-prometidos, con
una expresa pretension de incidencia social desde abajo.

La pretension de crear conocimientos sensibles que no re-
produzcan la colonialidad, implica otras maneras de pensar la
epistemologia, la pedagogia, la metodologia, la estética, la politi-
ca, la economia y el saber en general. Para tal fin, son necesarias
herramientas pedagogicas también distintas, que nos ayuden a
desaprender nuestros habituales modos de conocer y actuar para
reaprender y crear otros conocimientos de otros modos. Una de

Prefacio {7



esas herramientas es la Coleccién Doctoral, de la que forma parte
este libro. Su propésito no es otro que servir de medio para el dia-
logo en la construccion del campo de los estudios artisticos cuya
forma no es mas ni menos que el resultado de nuestras practicas
en y desde nuestros particulares contextos.

El libro esta compuesto por tres capitulos, que son tres modos
complementarios del pensamiento y el hacer decolonial. En estudios
(inter) culturales en clave decolonial, Catherine Walsh, se pregunta si
la denominacién misma de estudios culturales es adecuada para el
proyecto de formacién que ella ha coordinado desde hace mas de
una década en la Universidad Andina Simén Bolivar. Esto, debido a
que los estudios culturales, por una parte, son resultado de las po-
liticas del nombrar (de tradicién imperial en América Latina) pero
por otra, son uno de los pocos campos que, en el mundo académico,
permiten interpelar la hegemonia disciplinar y afirmar lo politico
que hay en lo cultural y a su vez entrelazar lo politico, lo cultural
con lo econdmico, con las luchas por el control de los significados y
las cuestiones del poder; “nombrar es luchar”, dice. En consecuen-
cia, de lo que se trata es de aclarar en qué consiste este proyecto de
los estudios culturales como proyecto intercultural, inter-epistémi-
co y de orientacién decolonial, para afrontar retos urgentes dentro
y fuera de la universidad y también para marcar la distinciéon de
proyectos de estudios de (y sobre) la cultura, que la asumen como
poco mas que un objeto de estudio.

En este sentido, la autora identifica cuatro legados que orien-
tan este proceso: proyecto 1) El legado de la inter y la trans-discipli-
nariedad que interpela al disciplinamiento cientifico, de las ciencias
naturales como racionalidad hegemonica, objetiva y neutral; como
modelo de la universidad y de las ciencias sociales, para el que las
humanidades y el arte no son areas de conocimiento sino de saber.
2) El proyecto de la Escuela de Birmingham, que da el nombre a los
estudios culturales y su caracter como proyecto politico y practica
de intervencién que, entre otros aspectos, visibiliza en las culturas
populares elementos organicos y emancipatorios. De este proyecto
se destacan los aportes de Stuart Hall, entre ellos, la tension exis-
tente entre politica y teoria. 3) En la ruta de los estudios “sobre” la
cultura, que contribuyeron a la construccion de identidades nacio-
nales se encuentran, entre otras, las obras de Guaman Poma, Gar-
cilaso de la Vega, Bello, Sarmiento y Marti; la filosofia cultural de lo

8) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



latinoamericano de Vasconcelos, Zea y Roig y de quienes se ocupan
de la cultura popular como Rama, Cornejo Polar, Canclini; ademas
quienes contribuyeron a la construccion del denominado paradig-
ma latinoamericano de la postmodernidad periférica, como Jesus
Martin Barbero, Renato Ortiz, Nelly Richard o Beatriz Sarlo. 4) El
legado central de este proyecto es el que emerge con las practicas
politicas de concientizaciéon, agencia y luchas de los movimientos
sociales que desde los anos 60 y 70 ponen en el centro del debate la
cuestion de las relaciones de poder colonial e imperial, construyen-
do un pensamiento critico y de intervencion y permitiendo trazar
un mapa y un proyecto en el que lo cultural, politico, social, ético y
epistémico estan conectados.

Ahora bien, mas que como campo de estudio, la autora, en-
tiende los estudios culturales como campo de formacién, como po-
sibilidad de articulacién y encuentro entre disciplinas, proyectos
intelectuales, politicos y éticos que provienen de distintos lugares
tanto historicos como epistemolégicos y que tiene como propoésito
enfrentar las divisiones disciplinares, epistemolégicas, geograficas,
as{ como la fragmentaciéon social-politica y cultural como proble-
maticas a la vez locales y globales. Esta concepcion se concreta en
el Proyecto de doctorado en Estudios Culturales Latinoamericanos
en la Universidad Andina Simén Bolivar, en tres rasgos precisos: 1o
intercultural, lo inter-epistémico y lo decolonial. Lo intercultural
como eje central de las luchas del movimiento indigena ecuato-
riano que propende por la refundacién de las bases homogéneas y
monoculturales de la nacién y la cultura nacional, lo que implica
un trabajo de interculturalizacién, es decir, agenciar dialogos entre
sujetos practicas y visiones distintas. De ahi, que el proyecto sea
nombrado como estudios (inter)culturales, por el caracter locali-
zado de las luchas que cuestionan los legados eurocéntricos, colo-
niales e imperiales para construir condiciones distintas de conocer,
ser, estar y vivir con otros. Lo inter-epistémico apunta a la necesidad
de construir condiciones otras de saber, cuestionando los marcos
epistemologicos euro-usa-céntricos, presentes en las universidades
latinoamericanas, pensado con intelectuales de la academia y las
comunidades de Ameérica Latina, El Caribe y los “Sures”, para inver-
tir la geopolitica del conocimiento y hacer posible las relaciones, ar-
ticulaciones y colaboraciones entre conocimientos, racionalidades
y logicas histéricamente subordinadas y negadas. Lo decolonial,

Prefacio {9



intimamente relacionado con lo intercultural y lo inter-epistémico,
consiste en visibilizar las practicas, experiencias y pensamientos
que histéricamente y en la actualidad, ponen en cuestién la matriz
colonial del poder, esforzandose por existir en sus afueras, en sus
bordes o en su interior mismo.

Sin dejar de senialar importantes logros —su perspectiva peda-
gogico-metodoldgica transdisciplinar, que busca estimular proce-
sos de pensamiento colectivo para salir del individualismo y de la
neutralidad y para comprender la realidad social y actuar dentro
de ella transgrediendo y cruzando fronteras, entre otros— la auto-
ra también tiene claros los desafios. Por una parte, el rediscipli-
namiento que es tendencia en las universidades latinoamericanas
como senal de la neoliberalizacién de la educacion superior, nos
hace pensar el problema maés alla de la transdisciplinariedad en
el “indisciplinamiento” de los estudios culturales, como esfuerzo
de dar presencia a perspectivas de conocimientos provenientes de
Ameérica Latina y de pensadores no necesariamente ligados a la
academia. Pero, argumentar que los movimientos politicos produ-
cen también movimientos teéricos, que es lo mismo que decir que
por fuera de la academia también se producen conocimientos, es
un cuestionamiento que genera critica y marginalizacién de esta
perspectiva en la academia. De todas maneras, antes que preocu-
parse por la institucionalizacién de los estudios culturales, de lo
que se trata es de luchar por la interculturalizacién epistémica, la
decolonizacién y la pluriversalizacién de la “uni’versidad desde el/
los Sur(es).

Finalmente, la autora es clara en senalar la agudizacion de
los desafios en la actualidad, el crecimiento de la brecha entre la
universidad y la sociedad, la profundizacion de la colonialidad, el
patriarcado, las multiples violencias, la deshumanizacién de las
clencias soclales y las humanidades, el auge del extractivismo, el
despojo de seres y saberes, el asesinato de lideres sociales, entre
muchas otras. De ahi también, la urgencia de aprender a actuar en
las grietas del sistema, abriendo esperanzas para sembrar re-exis-
tencia y vida desde abajo, conocimientos, creaciones modos de ser,
saber, pensar y sentir otros. Hacer en la educacién superior un es-
pacio para esas siembras y esas esperanzas en parte del proyecto
de vocacion politica y de intervencion nombrado como estudios
(inter)culturales en clave decolonial.

10) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



En el segundo capitulo, Decolonialidad y Sanacién. Disertacion
desde los estudios interculturales, Ricardo Lambuley, se propone mos-
trar en qué consiste tejer puentes o tejer palabra a partir de los
pensamientos y textos de los mayores. Para Lambuley, antes que
hacer una genealogia de las vanguardias artisticas se trata de inda-
gar por la posibilidad de restaurar las relaciones basicas y primor-
diales que existen entre las expresiones artisticas y sus contextos
socioculturales, lo que hace posible una manera mas horizontal
de entender las relaciones, la intersubjetividad y la intercultura-
lidad. Asi, ubicado desde una perspectiva critica y decolonial se
propone mostrar las limitaciones del discurso de la modernidad
eurocéntrica cuando se trata de dar cuenta de lo conocimientos y
expresiones artisticas y culturales otras, las cuales son clasificadas,
subvaloradas y puestas en desventaja estableciendo una distancia
entre lo tradicional y lo moderno, el conocimiento y el saber, el arte
y la artesania, entre otras dicotomias propias de la modernidad.
Por lo tanto, se hace necesario ampliar los marcos de comprension
epistémica social, politica y cultural para dar cuenta de la poten-
cia epistémica de las tradiciones orales con las que se guarda la
memoria y se confronta el futuro en términos de lo comunal, lo
existencial y lo planetario, argumenta el autor.

La sanaciéon decolonial, en los términos propuestos por el au-
tor, requiere salir del modelo uni-versal moderno de pensar, para
entender de otra manera la naturaleza de las relaciones que es-
tructuran los social lo econémico y lo cultural, méas alla de los pa-
radigmas del desarrollo, el progreso y el modelo civilizatorio de la
modernidad eurocéntrica, su historia universal de la cultura y la
historia uni-versal del arte. Se trata de recuperar el estatus dialogi-
co y relacional de las producciones artisticas y practicas culturales,
subalternizadas por los paradigmas de la estética: el arte, el genio,
la originalidad, lo bello, lo sublime, el gusto, lo nuevo, entre otros;
es decir, recuperar las expresiones humanas portadoras de saberes,
cosmologias, aprendizajes y creaciones para la existencia y la co-
munalidad.

En este recorrido, hay que reconocer los aportes de la critica
interna del pensamiento postmoderno al paradigma representa-
cional del conocimiento y del arte como mimesis, al embate de las
industrias culturales, asi como la critica poscolonial al concepto
de cultura, reconocido como campo de poder donde se ganan o

Prefacio € 11



pierden las batallas simbélicas. En suma, se trata de considerar el
arte como una forma de conocimiento y también de indagar si es
posible el conocimiento sin representacion. Es entender el arte mas
alla de la representaciéon y mas alla de las formas candnicas de
las bellas artes, como el conjunto de formas de expresién sonora,
visual, corporal, ritual que cumplen roles vitales para la sobrevi-
vencia de los pueblos y comunidades que las producen. Conjunto
de formas interconectadas entre si que a su vez se conectan con
otras formas cargadas de energias que posibilitan la producciéon de
intersubjetividades.

En el caso particular de lo sonoro, se propone una compren-
sion holistica no restringida a la musica erudita, sino una compren-
sién que entiende los sonidos energéticos del canto, del cuerpo, de
los instrumentos musicales, de los animales y de la naturaleza en
general; como fuente de poder estético y espiritual para conectar-
nos con el todo, en su sacralidad, para construir universos de senti-
do y bienestar. Como bien lo afirma el abuelo Alfonso Elias Castillo,
cuando tocamos el tambor lo que se busca es la conexidén con el la-
tido del corazén de la madre tierra para que de esta manera todos
estemos conectados con ese latido y con ese corazon.

En el capitulo final del libro, Lugares de encuentro y colaboracién
entre los estudios culturales y los estudios artisticos, Pedro Pablo Gémez,
se propone ubicar, desde su propia experiencia, los estudios artis-
ticos en relacién con los estudios culturales en general y, especial-
mente con los legados del pensamiento critico decolonial, muchos
de ellos presentes en el programa de doctorado en Estudios Cultu-
rales Latinoamericanos, que el autor cursé entre 2009 y 2014 en la
Universidad Andina Simén Bolivar.

Por tratarse de un campo emergente que tiene un poco me-
nos de una década, el campo de los estudios artisticos, necesita
constantemente ser redibujado con trazos contingentes que nos
permitan ver su estado en un determinado momento para, sobre
esa base, trazar sus horizontes posibles de expectativas, dice el au-
tor. Lo particular de este capitulo, consiste en su insistencia en las
cartografias cognitivas para mostrar como, en el contexto de las
geopoliticas del conocimiento, va emergiendo la posibilidad de los
estudios artisticos como una cartografia otra, elaborada como pro-
yecto académico en la Universidad Distrital Francisco José de Cal-
das, una universidad del Sur Global.

12) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



Asi, en la primera parte nos encontraremos con 4 mapas cog-
nitivos que el autor recoge como legado pedagdgico de Catherine
Walsh y Adolfo Alban, que tienen como propésito visualizar las
geopoliticas del conocimiento, el disciplinamiento cientifico, los es-
tudios culturales en América Latina; para mas adelante plantear
la pregunta por el lugar de los estudios artisticos. En estos mapas
se puede ver, de manera general claro esta, lo que significa una
perspectiva critica latinoamericana y, mas aun, lo que significan
la perspectiva y el proyecto decolonial. Lo anterior con el fin de
introducir la pregunta por los estudios artisticos que llevara, en la
segunda parte, a trazar un mapa de los estudios artisticos como de-
nominacién académica y, ante todo, como un espacio para la crea-
cién de conocimientos de caracter inter y transdisciplinar. Como se
dara cuenta el atento lector, a lo largo del recorrido, se traza una
perspectiva de los estudios artisticos, que sin ser homogénea es
compartida por otros investigadores y creadores. También quedara
claro de qué manera los estudios artisticos dialogan muy de cer-
ca con los estudios culturales latinoamericanos y mejor, como los
nombra Catherine Walsh: Estudios (inter)culturales latinoamerica-
nos en perspectiva decolonial, participando de sus legados entre
ellos su caracter intercultural, inter-epistémico y decolonial, que
son claves para imaginar un horizonte posible de mundo transmo-
derno y pluriversal.

Pedro Pablo Gémez
Bogota, marzo de 2018

Prefacio € 13






Estudios (inter)culturales en clave
de-colonial

Catherine Walsh

“No es que hay una politica inscrita en él;

sino que hay algo en juego en los estudios culturales,
[...] que no es exactamente igual en muchas otras
importantes practicas intelectuales y criticas.”

Stuart Hall (1992)

Las politicas de nombrar siempre han tenido significado
profundo en América Latina, parte de raigambre y tradicién im-
perial-colonial y la hegemonia politica y cultural en estas tierras
invadidas por foraneos, que subordinaron las diferencias a carto-
grafiar una imagen en su cédigo heuristico del nombramiento. (Za-
bala, 1992). Los “estudios culturales” en Ameérica Latina también
tienen y forman parte de una politica de nombrar; ciertamente sin
la misma carga y horizonte histéricos, pero si inscritos en legados y
cartografiados frecuentemente como totalidad, ocultando o dejan-
do pasar por alto las diferencias a su interior.

Al proposito de estas diferencias, muchas veces -y reciente-
mente con la emergencia en la regiéon de un creciente numero de
programas de estudios culturales— he cuestionado si este nombra-
miento es lo mas apropiado para el proyecto en que he estado en-
vuelta durante los ultimos 12 anos en la Universidad Andina Simén
Bolivar en Ecuador, proyecto que ahora con sus egresados y gradua-
dos tiene circulacion y resonancia en otras partes de la regién. No

1 Una primera versién de este ensayo fue publicada en la revista colombiana Tabula Rasa
No. 12 (2010).

Estudios (inter)culturales en clave de-colonial { 15



obstante y como argumentaremos a continuacion, los estudios cul-
turales siguen siendo uno de los pocos campos nombrados y reco-
nocidos en el mundo académico como tal, que permite transgredir
la hegemonia disciplinar y abiertamente afianzar por lo politico de
lo cultural y los entrelazamientos de ambos con lo econémico, los
asuntos de poder, las luchas de enfrentamiento simbélico y por el
control de sentidos. Nombrar también es luchar.

Por clerto, no hay una sola manera de entender los estudios
culturales o pensar, significar y construirlos como proyecto politico.
Tampoco existe un acuerdo sobre qué entendemos por “lo politico”
en los estudios culturales y qué implica lucharla —-incluyendo por
qué y para qué- dentro de la “uni’-versidad latinoamericana con su
estructura y vision tipicamente monocultural, eurocéntrica y uni-
versalizante. Explorar estos entendimientos, significaciones, cons-
trucciones y luchas a partir de experiencias concretas de varias
universidades ha sido eje de este seminario, organizado por la Uni-
versidad de California Davis y la Universidad Javeriana en Bogota vy,
por ende, es el enfoque de este texto que parte de las perspectivas
y experiencias construidas en nuestro contexto y mas especifica-
mente en el Doctorado de Estudios Culturales Latinoamericanos.
En su desarrollo el texto parte de tres preguntas:

e ;Desde donde nacen los estudios culturales en América La-
tina en general y en la Universidad Andina Simén Bolivar en
Quito en particular, con qué politica de nombramiento, qué
proyecto(s) y qué bases y perspectivas de conocimiento?

e ,;Qué implica concebir y construir los estudios culturales
como proyecto inter-cultural, interepistémico y de orienta-
ci6n de-colonial?

e Y, ;cuales son las practicas, experiencias, desafios y obsta-
culos que hemos tenido al respecto?

I. LOos LEGADOS
Aqui partimos de cuatro legados que orientan “el campo” de
los estudios culturales en América Latina: dos legados que vienen

de lugares fuera de América Latina y dos propiamente latinoame-
ricanos. En el primer caso, referimos al legado del problema de

16 ) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



disciplinamiento cientifico y el del proyecto de la escuela de Bir-
mingham; en el segundo caso: el legado de los estudios sobre la
cultura en América Latina (como algo que siempre se ha hecho) y
el de las luchas sociales y movimientos politico-epistémicos. Explo-
ramos a continuacién cada uno.

1.1 El problema del disciplinamiento cientifico

El disciplinamiento cientifico es un problema que nace en
Europa y que luego se extiende a otras partes del mundo, siendo
impuesto y reconstruido durante el siglo XX como modelo de la
universidad moderna latinoamericana. Nos referimos, por un lado,
al establecimiento de la ciencia natural como marco central y nor-
matizador del conocimiento entendido como objetivo y neutral y,
por el otro, a la emergencia a finales del siglo XIX y principios de
siglo XX de las ciencias sociales en el contexto europeo y (luego
Estados Unidos) bajo este molde anterior “cientifico” con un enfo-
que estado-céntrico. Es a partir de las disciplinas de la economia,
sociologia y ciencia politica, que las ciencias soclales se organizan
inicialmente con la pretensién de fortalecer los Estados en este
momento hegemonicos (Gran Bretana, Francia, Alemania e Italia,
luego Estados Unidos) y posicionarlos en el marco organizador del
mercado capitalista y de conocimiento. En esta estructura discipli-
nar de las “ciencias”, las humanidades se construyen como area no
de conocimiento sino de saber, como no-ciencia arraigada a la pro-
duccién cultural, mental, espiritual de sociedades “civilizadas”, asi
importante en el fortalecimiento de lo nacional desde la literatura
y arte, por ejemplo, y, a la vez, en la organizacién de lo universal,
estableciendo criterios desde la filosofia y el pensamiento para la
razén moderna.

Es este modelo de disciplinamiento que sigue organizando la
universidad; también es el modelo desde el cual atin se estudia y
plensa el mundo. Cuestionar, desaflar y transgredir este modelo ha
sido una de las posibilidades de los estudios culturales —uno de sus
legados— algo que la Comisién Gulbenkian hizo claro en su critica
hace un par de décadas del disciplinamiento estructural e institu-
cional de las ciencias sociales (Wallerstein, 1996).

;Como podemos relacionar estos debates y este legado de los
estudios culturales al contexto latinoamericano? Como he argu-
mento en otro lugar (Walsh, 2007), en América Latina el campo de

Estudios (inter)culturales en clave de-colonial € 17



las ciencias sociales ha sido parte de las tendencias neoliberales,
imperiales y globalizantes del capitalismo y la modernidad. Son
tendencias que suplen la localidad histérica por formulaciones
tedricas monoliticas, monoculturales y “universales” y que posicio-
nan el conocimiento cientifico occidental como central, negando
asi o relegando al estatus de no conocimiento, a los saberes de-
rivados de lugar y producidos a partir de racionalidades sociales
y culturales distintas. Claro es que en esta jerarquizacién existen
clertos supuestos como la universalidad, la neutralidad y el no lu-
gar del conocimiento cientifico hegemoénico y la superioridad del
logocentrismo occidental como unica racionalidad capaz de orde-
nar el mundo.

Como hemos mencionado, son estos supuestos asumidos
como verdad los que han venido organizando y orientando las
clencias soclales hegemonicas desde su origen. No obstante, y des-
de los anos 90, se observa en Latinoameérica un fortalecimiento de
estos supuestos como parte de la globalizacién neoliberal exten-
dida a los campos de la ciencia y el conocimiento. A partir de este
fortalecimiento, evidente en la mayoria de las universidades de la
region, la escisidon cartesiana entre el ser, hacer y conocer, entre
clencia y practica humana, se mantiene firme; el canon eurocén-
trico occidental se reposiciona como marco principal de interpre-
tacion tedrico; el borramiento del lugar (incluyendo la importancia
de las experiencias basadas-en-lugar) se asume sin mayor cues-
tlonamiento. Las consecuencias, como argumenta Arturo Escobar
(2005), se encuentran, por un lado, en las asimetrias promovidas
por la globalizacion (en donde lo local se equipara el lugar y a la
tradicién y lo global al espacio, al capital y a la historia) y, por el
otro, en las concepciones del conocimiento, cultura, naturaleza, po-
litica y economia y la relaciéon entre ellas.

Cierto es que en los Ultimos anos la ciencia, el conocimiento
especializado de la academia en general y de las ciencias sociales
en particular y las posturas politicas, sociales y culturales domi-
nantes en torno a sus formas de teorizacién han sido temas de de-
bate global.? Sin embargo, y al parecer, el impacto de estos debates

2 Estas discusiones empezaron a visibilizarse con la publicacién anteriormente mencio-
nada del Informe de la Comisién Gulbenkian Abrir las ciencias sociales, aunque si se eviden-
claban anteriormente en algunos autores europeos como Foucault y Bourdieu, y autores
latinoamericanos como Stavenhagen, Gonzalez Casanova y Quijano entre otros. Para

18 ) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



en el pensamiento y la ciencia social latinoamericana y su practica
ha sido casi nulo. En contraste con las iniciativas de los anos 60 y
70 orientadas a construir unas ciencias sociales propias y criticas,
promover diadlogos Sur-Sur e impulsar una praxis y un pensamien-
to de América Latina desde adentro,® actualmente se evidencia en
la region un regreso a los paradigmas liberales del siglo XIX, inclu-
yendo las metanarrativas universales de modernidad y progreso y
una posicién de no involucramiento (Lander, 2000a). Pero también
se evidencia la instalacion de una nueva racionalidad cientifica que
“niega el caracter racional a todas las formas de conocimiento que
no parten de sus principios epistemolégicos y sus reglas metodolé-
gicas” (Santos, 1987, pp. 10-11).

Por lo tanto, el problema en América Latina no descansa sim-
plemente en abrir, impensar o reestructurar las clencias soclales,
como algunos estudios sugieren, sino mas bien poner en cuestion
sus propias bases. Es decir, refutar los supuestos que localizan la
produccion de conocimiento solo en la academia, entre académi-
cos y dentro del cientificismo, de los canones y de los paradigmas
establecidos. También refutar los conceptos de racionalidad que ri-
gen el conocimiento mal llamado “experto”,*negador y detractor de
las practicas, agentes y saberes que no caben dentro de la raciona-
lidad hegemonica y dominante. Tal refutacién no implica descar-
tar por completo esta racionalidad, sino hacer ver sus pretensiones
coloniales e imperiales y disputar su posicionamiento como unica,
de esta manera cuestionar también la supuesta universalidad del
conocimiento cientifico que preside las ciencias sociales, en la me-
dida que no capta la diversidad y riqueza de la experiencia social ni

debates maés recientes y partiendo del problema de la modernidad/colonialidad, ver Cas-
tro-Gémez (2000), Lander (2000a y 2000b), Walsh, Schiwy y Castro-Gémez (2002).

3 No obstante y como argumenta Lander (2000b), ésta produccién teérica todavia perma-
necia dentro de las metanarrativas universales de modernidad y progreso; poco consi-
deraba “las implicaciones enormes de la pluralidad de historias, sujetos y culturas que
caracterizan América Latina” (p.521), como también los conocimientos de estos sujetos
y culturas y su produccién intelectual. Eso es porque su locus central de atencién fue
enfocado en la economia como el lugar de dominacién, pasando por alto otras esferas,
particularmente la de raza como base tanto de la clasificacién social como del Esta-
do-nacién.

4 Como argumenta Mignolo (2003), el conocimiento “experto” sirve como base no sélo de la
epistemologia y la “Ciencia” sino también de la filosofia econémica-politica, incluyendo
de los conceptos de “democracia”, “libertad” y su conexién con el “desarrollo” y “progre-
so”, todos ligados al mercado.

Estudios (inter)culturales en clave de-colonial € 19



tampoco las alternativas epistemolégicas contrahegemonicas que
emergen de esta experlencia. Como argumentaremos luego, es esta
visibilizacién y orientacién que consideramos céntricas en el pen-
sar y construir de los estudios culturales como proyecto intercul-
tural, inter-epistémico y de orientacion de-colonial. Pero antes de
llegar a este punto que es nuestra segunda pregunta, analizaremos
los otros legados también importantes para nuestro proyecto.

1.2 El proyecto de la escuela de Birmingham

Fue el proyecto de la Escuela de Estudios Culturales Contem-
poraneos iniciada en los anos 50 en Birmingham, Inglaterra; dio a
los estudios culturales su nombre y su legado como proyecto poli-
tico y practica de intervencion.

Sin hacer un analisis completo o profundo, podemos destacar
algunos de sus contribuciones mas importantes. Una de ellas es el
repensar politico con relacién a la cultura. Me refiero a las propo-
siciones de E.P. Hompson, Richard Hoggart y Raymond Williams,
enraizadas en el afan de repensar el marxismo en relacién con lo
cultural, asi resaltando cuatro perspectivas centrales:

e La clase es una formacion social y cultural, y la cultura
nada mas que experiencia vivida;

e El estudio de la cultura como actividad humana da ele-
mentos para el cambio social;

e La cultura es uno de los lugares centrales de la lucha por la
hegemonia;

e A vindicar elementos organicos y emancipatorios de cul-
turas populares e identificar con clases/grupos oprimidos,
son bases para un proyecto educativo politico distinto.

Una segunda contribucién es en torno al proyecto y perspecti-
va llevados por Stuart Hall claramente enmarcados en la vocacion
politica de los estudios culturales. En este proyecto y perspectiva
de Hall podemos destacar cuatro ejes particularmente pertinentes:

e La tensién entre politicas y teorias;

e La relacion histérica y aun colonial entre cultura, raza y
poder;

e El régimen de representacion;

e El concepto, practica y posibilidad de articulacién.

20) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



Tanto en la obra de Hall como en su trabajo dentro del proyecto de
Birmingham, la tension entre politica y teoria, o politicas y teorias,
ha sido consideracién permanente. Me devuelvo a la seriedad fatal
del trabajo intelectual. Es un asunto fatalmente serio. Me regreso a
la distincion critica entre trabajo intelectual y académico; se super-
ponen, son adyacentes, se alimenta el uno del otro, el uno le sumi-
nistra los medios al otro. Pero no son la misma cosa. Me devuelvo a
la dificultad de instituir una practica critica y cultural genuina cuya
intencién es producir alguna especie de trabajo politico intelectual
organico que no trate de inscribirse en la metanarrativa paradigma-
tica de conocimientos logrados dentro de las instituciones. Me de-
vuelvo a la teoria y a la politica, la politica de la teoria. No la teoria
como la voluntad de verdad sino la teoria como un conjunto de co-
nocimientos disputados, localizados, coyunturales que tienen que
debatirse en una forma dialégica. Sino también como practica que
siempre piensa acerca de sus intervenciones en un mundo en que
haria alguna diferencia, en el que tendria algin efecto. Finalmen-
te, una practica que entienda la necesidad de modestia intelectual.
Pienso que alli se encuentra toda la diferencia en el mundo entre
entender la politica del trabajo intelectual y sustituir el trabajo in-
telectual por la politica. (Hall, 1992, en Restrepo et. Al. 2010, p. 286)

Su proclama que “los movimientos politicos provocan movi-
mientos tedricos y coyunturas historicas insisten sobre las teorias”
(Hall, 1992, en Restrepo et. Al. 2010, p. 283). Ayudo a la comprension
de un proyecto de estudios culturales concebido no desde la teoria
en si, sino en relacién con la teorizacién desde las practicas y lu-
chas politicas. Ademas a sostener que “la Unica teoria que vale la
pena tener es aquella con la que uno tiene que luchar, no aquella
de la que uno habla con una fluidez profunda” (Hall, 1992, en Res-
trepo et. Al. 2010, p. 280). Abre una metodologia reflexiva que nos
hace criticamente preguntar: ;Qué teoria buscamos? ;De quién(es)
y para quién(es)?Y ;Cual es la relacion entre la opcién tedrica y las
luchas sociales, culturales y epistémicas?

Para nosotros en la regién andina, como también en otras
partes de Abya Yala-América Latina, esta perspectiva es clave. Re-
conocer que los movimientos ancestrales politico-sociales, parti-
cularmente los movimientos indigenas, también producen teoria
—siendo por tanto no solo movimientos politico-sociales sino tam-
bién epistémicos- es dar la vuelta de su consideracién dentro de la

Estudios (inter)culturales en clave de-colonial € 21



academia como poco mas que objetos de estudio; en este sentido,
el legado de Hall es util.

El segundo eje de Hall -la relacién histérica y aun colonial
entre cultura, raza y poder- nos da otras pistas. Hall, en su trabajo
en Birmingham, empez0 a marcar tempranamente su diferencia
con Thompson, Hoggart y Williams. A encaminar hacia posturas
arraigadas no solo en la critica marxista (incluyendo sus raices
eurocéntricas), sino también en el reconocimiento de subjetivida-
des histéricamente subordinadas por estructuras de poder, espe-
cialmente las de género y racializacion, Hall, abri6 el proyecto de
estudios culturales a luchas hasta ahora entonces ocultadas o ne-
gadas, luchando el mismo -como fue el caso con la mujeres y el
feminismo-, o enfrentando, en su propio caso, la problematica de
raza, racializacién y racismo y sus horizontes coloniales vividos, la
que forma parte de su “politica de ubicacién” o “localizacién” desde
donde piensa,(Ver Hall, en Meeks, 2007). Como decia,

Siendo preparado por la educacién colonial, conoci Inglaterra desde
adentro. Pero no soy y nunca seréa ‘inglés’. Conozco intimamente los

dos lugares, pero no soy completamente de ninguno [...] De manera
curiosa, la poscolonialidad me prepard para vivir en [...] una rela-
cién diaspoérica a la identidad. (Hall, en Morley y Kuan-Hsing, 1996,
p. 492)

El trabajo de Hall en el campo de representacién ofrece otro
eje con que podemos dialogar. Hacer evidente la manera que las
practicas de representacion construyen y contribuyen a la estereo-
tipacién y la continua subalternizacién de afrodescendientes, por
ejemplo, y dentro de una estructura o régimen de supuesta natura-
lizaciéon y verdad, Hall permite sobrepasar el discurso de Barthes y
Foucault para poner la racializaciéon como central para las estruc-
turas de poder, entendiendo la representacién como parte misma
de tales estructuras. (Hall, 1997).

Finalmente, la articulacién concebida por Hall nos parece
significativa. Sin entrar en el analisis del concepto complejo y la
practica enmarcada en él, resaltamos aqui el distanciamiento im-
portante que sefiala con los postulados del posmodernismo y su
discurso anti-esencialista. Al asumir la articulacién como esfuerzo
politico-intelectual y también epistémico, es construir y concebir

22} Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



alianzas y puntos (aunque tensionados) de convergencia y encuen-
tro; es encaminar hacia lo que las mujeres de color en Estados Uni-
dos se han referido como “inter-seccionalidad”. (Lugones, 2008, pp.
73-102).

Todo lo anterior para decir que cuando consideramos con queé
legados y con quién o con quiénes dialogar, la Escuela de Birmin-
gham en general y la contribucién mas especificamente de Stuart
Hall dentro y también mas alla de ella, son referentes significativos
y estimulantes, por sus posturas y perspectivas criticas, politicas y
comprometidas y por posicionar los estudios culturales como prac-
tica y proyecto de intervencion.

1.3 Los estudios sobre “la cultura” en América Latina

Un tercer legado viene de los estudios sobre la cultura, algo
que algunos argumentan que siempre se ha hecho en América La-
tina (ver Martin Barbero, 1997). Las obras culturales del Inca Gar-
cilazo de la Vega y Guaman Poma, Bello, Sarmiento y Marti que
contribuyeron desde la literatura (hablando “por el pueblo”) a forjar
las identidades nacionales, de Vasconcelos, Zea y Roig con la filoso-
fia de lo cultural latinoamericano, y de Mariategui, Fernando Ortiz
y Gilberto Freyre que desde su atencién a la cultura popular como
aporte a lo nacional, forman parte, sin duda, a este legado. De igual
manera estan Angel Rama, Antonio Cornejo Polar y Néstor Garcia
Canclini, pioneros en teorizar sobre lo cultural desde espacios epis-
temologicos intermedios.

Podemos también destacar los intelectuales que desde sus
disciplinas y particularmente en la década de los 80 a los 90, con-
tribuyeron a dibujar lo cultural en relacién con el paradigma lati-
noamericano de la posmodernidad periférica. Aqui nos referimos
a Joaquin Brunner desde la sociologia de la cultura, Jesis Martin
Barbero desde la comunicacidén, Renato Ortiz desde las industrias
culturales, Nelly Richard y Beatriz Sarlo desde la critica cultural,
Roberto Schwartz y Silvano Santiago desde la literatura y filosofia
cultural, entre muchos otros.

Todas estas contribuciones marcan rutas de estudio sobre lo
cultural, sin duda, centrales en el pasado y presente del conocimien-
to latinoamericano. No obstante y como argumentos a continua-
cién, este legado queda limitado, tanto por sus raices académicas
y disciplinares que pretenden estudiar sobre la cultura —haciendo

Estudios (inter)culturales en clave de-colonial ( 23



la cultura un objeto de estudio-, como por su lugar de enunciacién
académico tipicamente blanco o blanco-mestizo. Por eso y sin des-
estimar su aporte, partimos de otro legado proveniente de las luchas
pasadas y presentes, las practicas politicas de concientizacién y el
agenciamiento o iniciativa histérica de los movimientos sociales.
Como argumentamos a continuacion, es en este legado que arrai-
gamos una perspectiva critica y proyecto otro de estudios cultura-
les, una perspectiva y proyecto que promueven lo inter-epistémico
e inter-cultural como posicionamientos metodologicos y politicos,
apuntando un pensar desde, entre y con en vez de un estudio sobre.

1.4 Las luchas sociales y movimientos politico-epistémicos

Ahora bien, el ultimo legado —el central para nuestro proyec-
to- es el que pone al centro del debate el problema estructural de
las relaciones de poder colonial-imperial, el que esta presente en
las luchas de los movimientos sociales, y que emerge con fuerza
en los afios 60 y 70 con las practicas politicas, epistémicas y éticas
de concientizacion. Nos referimos a las trayectorias marcadas por
la utopia socialista y la heterogeneidad estructural de Quijano; la
teologia y filosofia de liberacién de Dussel, Hinkelammert, Leoni-
das Proano, entre otros; la pedagogia del oprimido de Freire; la in-
vestigacion accién participativa de Fals Borda, el control cultural de
Bonfll Batalla, el colonialismo interno de Gonzalez Casanova y Ri-
vera Cusicanqui y los proyectos de pensamiento propio de-colonial
de Fanon, Cesaire, Zapata Olivella, Quintin Lame, Fausto Reinaga,
y otros. Es este legado de lucha, cuestionamiento, pensamiento cri-
tico e intervencioén social, de intelectuales comprometidos y de di-
versa procedencia que dibuja un mapa “otro” en el cual lo cultural
estd intimamente enlazado con lo politico, social, econdmico, ético
y epistémico; mapas y proyectos con miras hacia la transforma-
cién y descolonizacién que hoy, se refleja también en el proyecto
colectivo de modernidad/colonialidad/decolonialidad en el cual un
numero creciente de intelectuales esta involucrado.

Desde la década de los 90, emergen con fuerza en Ameérica
Latina los movimientos indigenas y afrodescendientes proponien-
do, desde sus luchas, marcos referenciales histéricos que superan
lo étnico-identitario, resaltan la interculturalidad como proyecto
politico, y proponen conceptos, conocimientos, y modelos de socie-
dad radicalmente distintos. Pensar desde, junto y con estas luchas,

24 ) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



sus marcos referenciales y sus propuestas descolonizadoras de co-
nocimiento, pensamiento, accién e intervencién ofrece, junto con
lo mencionado arriba, un legado y camino importantes para (re)
pensar los estudios culturales —o mejor, estudios interculturales-,
como proyecto politico hoy en el contexto latinoamericano pero
con vista hacia -y en didlogo con- otros proyectos que apuntan a la
construcciéon de mundos mas justos.

1.5 Los legados y la politica de nombramiento

Como se ha argumentado en otros lugares, (Walsh, 2003)
llamar “estudios culturales” estos esfuerzos de pensar la cultura
politicamente como sitio de diferencias, luchas sociales y dejar al
descubierto las practicas y producciones epistemoldgicas, sociales
y culturales y su relacién con el poder, podria ser problematico. No
obstante, fue con el afan de nombrar e identificar una rubrica cuyo
significado no parte de una singularidad local o regional sino tam-
bién de la problematica de la totalidad, una manera de articular el
trabajo critico aqui con otros lugares, y construir puentes y articu-
laciones entre estos proyectos politicos, que pusimos a finales de
los 90 en la Universidad Andina Simon Bolivar -inicialmente en el
contexto de una mencién de maestria- con el calificativo “estudios
culturales”. De hecho, este nombramiento fue parte también de un
debate mas amplio compartido con Santiago Castro-Gémez en la
Pontificia Universidad Javeriana en Bogota, con el afan de hacer
confluir nuevos proyectos de estudios culturales en América Lati-
na, proyectos intelectuales politicos y criticos.

Es con esta politica de nombrar que apuntaldbamos -en el
caso de Ecuador- cuatro ejes importantes que tienen relacion di-
recta con los legados descritos arriba: lo transdisciplinar e indisci-
plinar de la actual geopolitica del conocimiento, las luchas pasadas
y presentes y los movimientos sociales - entendidos también como
movimientos politicos y epistémicos-, la vocacién politica de los
estudios culturales, y la tensién continua entre politica y teoria.

El proyecto de estudios culturales que hemos venido constru-
yendo entonces —y ahora reflejado en el Doctorado de Estudios Cul-
turales Latinoamericanos- pretende cruzar, transgredir y traspasar
las fronteras de lo que tradicionalmente ha pensado la cultura
como poco mas que un objeto de estudio. Es reconocer la subje-
tividad e historicidad siempre presente en lo cultural desde una

Estudios (inter)culturales en clave de-colonial { 25



perspectiva de conocimiento que se esfuerza por construir puentes
de convergencia entre; entre proyectos politico-intelectuales den-
tro y fuera de la universidad, pensares criticos, y conocimientos;
sus racionalidades y localizaciones geo-politicas, particularmente
en relacién con el enlace intimo de lo cultural con lo econdémico,
politico, social y epistémico.

Y claro, es esta perspectiva de proyecto la que ha provocado en
nuestro entorno académico local, nacional y regional, pugnas, de-
bates y tensiones ligados, con frecuencia, a la distincién que marca
con los estudios de (y sobre) la cultura que, sin tener un proyecto en
si, asume “la cultura” como poco mas que un mero objeto de estu-
dio dentro de una estructura disciplinaria, sea de las humanidades
o las ciencias sociales. (Walsh, 2003). Como elaboraremos con mas
detalle a continuacién, nuestro proyecto pretende ser algo distinto.

11. ESTUDIOS CULTURALES COMO PROYECTO
INTER-CULTURAL, INTER-EPISTEMICO Y DE ORIENTACION
DECOLONIAL

Mas que campo de “estudio”, entendemos los estudios cultu-
rales ampliamente como formacién, como campo de posibilidad
y articulacién, como espacio de encuentro entre disciplinas y pro-
yectos intelectuales, politicos y éticos que provienen de distintos
momentos historicos y de distintos lugares epistemoldgicos, que
tlene como objetivo confrontar lo que Moreiras llamé el empobre-
cimiento de pensamiento impulsado por las divisiones (disciplina-
rias, epistemolodgicas, geograficas, entre otras.) y la fragmentaciéon
social-politica-cultural que cada vez més hace que la intervencién
y el cambio social aparezcan como proyectos de fuerzas divididas.
(Walsh, 2003).

Un campo dirigido al pensamiento critico plural, inter, trans e
in-disciplinar; las relaciones intimas entre cultura, saber, politica y
economia; las problematicas a la vez locales y globales y a la bus-
queda de formas de pensar, conocer, comprender, sentir y actuar
que permiten incidir e intervenir; un campo que posibilita la con-
vergencia y articulacién, particularmente entre esfuerzos, practi-
cas, conocimientos y proyectos que se preocupan por mundos mas
justos, por las diferencias (epistémicas, ontolégica-existenciales,
de género, etnicidad, clase, raza, nacion, entre otras) construidas

26 ) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



como desigualdad dentro del marco de capitalismo neoliberal, y
por la necesidad de levantar respuestas y propuestas.

De manera especifica y con relacién al proyecto del doctorado
en Estudios Culturales Latinoamericanos de la Universidad Andina
Simon Bolivar, esta descripcién-definicién amplia va tomando ras-
tros concretos. Al respecto, podemos identificar tres que sobresalen
como distintivos: lo intercultural, lo inter-epistémico y lo decolonial.

Lointercultural ha sido -y atin es- eje central de los procesos y
luchas de cambio social en la regién Andina. Planteado a finales de
los anos 80 por el movimiento indigena ecuatoriano como principio
ideoldgico de su proyecto politico y en relacién con la transforma-
ci6n de las estructuras, instituciones y relaciones de la sociedad, no
solo para los pueblos indigenas sino para el conjunto social, la in-
terculturalidad ha venido apuntando a lo largo de estos anios hacia
un proyecto y proceso social, politico, ético y también epistémico.®
Un proyecto y proceso con miras hacia la refundacién de las bases
de la naciéon y cultura nacional —entendidas como homogéneas y
monoculturalmente para no simplemente sumar la diversidad a lo
establecido, sino repensar y reconstruir haciendo que lo intercultu-
ral -y el trabajo de interculturalizar- sean eje y tarea centrales. Asi
nos interesan los espacios de agenciamiento, creacion, innovacion
y encuentro entre sujetos, saberes, practicas y visiones distintos. Es
en este sentido que asumimos lo intercultural nombrando nuestro
proyecto estudios (inter)culturales, asi, pensando desde esta region,
desde las luchas, practicas y procesos que cuestionan los legados
eurocéntricos, coloniales e imperiales y pretenden transformar y
construir condiciones radicalmente distintas de pensar, conocer,
ser, estar y con-vivir.

De manera similar, lo inter-epistémico apuntala la necesidad
de cuestionar, interrumpir y transgredir los marcos epistemologi-
Cos euro-usa-céntricos que organizan y orientan las universidades
latinoamericanas e inclusive algunos programas de estudios cultu-
rales. Pensar con los conocimientos producidos en América Latina
y el Caribe (como también en los otros “Sures”, incluyendo los ubi-
cados dentro del Norte) y por intelectuales provenientes no solo de

5 Para una discusién amplia de esta problematica del disciplinamiento con relacién al
estudio sobre la cultura, ver Catherine Walsh, «Qué saber, qué hacer y cémo ver? Los
desafios, predicamentos disciplinares, politicos y éticos de los estudios (inter)culturales
desde América andina», en Walsh, 2003.

Estudios (inter)culturales en clave de-colonial { 27



la academia sino también de movimientos y comunidades, es paso
necesario y esencial tanto en la descolonizacién como en la cons-
truccién de otras condiciones de saber. Por tanto, nuestro proyecto
se interesa por la tarea de invertir la geopolitica del conocimiento,
por dar atencién a la pluralidad de conocimientos, loégicas y racio-
nalidades presentes e histéricamente subyugadas y negadas, y por
el esfuerzo politico-intelectual de crear relaciones, articulaciones y
convergencias entre ellos.

Lo de-colonial, estd intimamente relacionado con los dos an-
teriores. Aqui nuestro interés es, por un lado, evidenciar los pensa-
mientos, practicas y experiencias que tanto en el pasado como en
el presente, se han esforzado por desafiar la matriz colonial de po-
der y dominacién, por existir a pesar de ella, en sus afueras y hasta
en su interior. Entendemos por esta matriz colonial, el sistema de
clasificacion jerarquica racial-civilizatoria, que ha operado y opera
en distintos érdenes de la vida, incluyendo en relacién con identi-
dades sociales (la superioridad del hombre blanco heterosexual), al
ambito ontolégico-existencial (la deshumanizacién de pueblos in-
digenas y negros), epistémico (el eurocentrismo como perspectiva
Unica de conocimiento descartando asi otras racionalidades epis-
témicas), y cosmologica (el control y/o negacion de las bases ances-
trales-espirituales-territoriales-vivenciales que rigen los sistemas
de vida de los pueblos de la diaspora Africana y de Abya Yala). (Qui-
jano y Garcés, 2009). En el centro o corazén de esta matriz ubica-
mos el capitalismo como modelo Ginico civilizatorio; la clasificacién
social, la nocién de “humanidad”, la perspectiva de conocimiento y
el prototipo de sistema de vida impuestos que atanien a y se definen
a partir de este centro capitalistico-civilizatorio. Como bien argu-
menta Quijano, por servir a los intereses tanto de la dominacién
social como de la explotacién del trabajo bajo la hegemonia del
capital, “la ‘racializacién’ y la ‘capitalistizacién’ de las relaciones
sociales de estos patrones de poder, y el ‘eurocentramiento’ de su
control, estan en la base misma de nuestros actuales problemas de
identidad”, como pais, “nacién” y Estado.® (Quijano, 2006, pp. 15-24).
Por eso mismo, consideramos esta perspectiva como fundamental.

6 Esta perspectiva también esté presente en el proyecto del Consejo Regional Indigena de
Cauca-CRIC, ver CRIC, ;Qué pasaria si la escuela...? 30 afios de construccién de una educacion
propia, Popayan: CRIC, 2004.

28) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



Dentro de nuestro proyecto, lo de-colonial no pretende esta-
blecer una nueva linea o paradigma de pensamiento sino una com-
prension criticamente-consciente del pasado y presente que abre
y plantea interrogantes, perspectivas y caminos por andar. Es alen-
tar metodologias y pedagogias que, por usar las palabras de Jacqui
Alexander (2005), cruzan las fronteras ficticias de exclusién y mar-
ginalizaciéon para asi contribuir a la configuracién de nuevas mane-
ras de ser y conocer enraizadas no en la alteridad en si, sino en los
principios de relacionalidad, complementariedad y compromiso. Y
también es incitar otras maneras de leer, indagar e investigar; de
mirar, saber, sentir, escuchar y estar, que desafian la razén unica de
la modernidad occidental, tensionan nuestros propios marcos dis-
ciplinados de “estudio” e interpretacién, y hacen cuestionar desde
y con racionalidades, conocimientos, practicas y sistemas civiliza-
torios y de vivir radicalmente distintos.

Es a partir de estos tres ejes de lo intercultural, inter-epistémi-
co y de-colonial, que procuramos comprender los procesos, expe-
riencias y luchas que estan dandose, contribuir a ellos y aprender
— incluyendo el desaprender para reaprender- sobre las complejas
relaciones entre cultura-politica economia, conocimiento y poder
presentes en el mundo de hoy.

III. PRACTICAS, EXPERIENCIAS Y DESAFfOS

En este ultimo apartado intentaremos presentar algunas de
las particularidades de nuestro programa/proyecto del doctorado,
ahora en su tercera promocién, sus logros y avances, y los desafios
que encuentra en un contexto académico —tanto de la regién como
del mundo-caracterizado cada vez mas por el disciplinamien-
to, la despolitizacién y des-subjetivizacion, la no intervencion, el
“no-me-importismo”, y el individualismo competitivo.

Sin duda, una de las particularidades del programa/proyecto,
son sus estudiantes: todos de media carrera, provenientes princi-
palmente de la regién andina y de disciplinas tan diversas como
las ciencias sociales, humanidades, artes, filosofia, comunicacion,
educacion y derecho. El vinculo que tiene la mayoria con procesos
y/o movimientos sociales y culturales junto con su dedicacién a la
docencia o labores a fines, contribuye a establecer dinamicas de de-
bate y discusién no siempre vistas en la academia y los programas

Estudios (inter)culturales en clave de-colonial ( 29



de posgrado. De manera similar, los profesores se destacan tanto
por ser intelectuales internacionalmente reconocidos, como, en su
mayoria, por su compromiso con luchas de transformacién social,
pensamiento critico y con el proyecto del doctorado mismo. Sin
embargo, no contar con una amplia base de profesores de planta
para el doctorado, presenta una serie de dificultades no ajenas a la
situacién de muchas universidades latinoamericanas, incluyendo
las que participaron en este seminario.

La oferta curricular esta concebida a partir de cursos y semi-
narios que pretenden impulsar un pensar desde América Latina
y con sus intelectuales -en su diversidad-, para comprender, con-
frontar e incidir en las problematicas y realidades de la region, que
no son solo locales sino globales. La perspectiva pedagdgica-me-
todolégica, mencionada anteriormente, busca estimular procesos
de pensamiento colectivo que permiten pensar desde formaciones,
experiencias y tematicas de investigacion relacionadas y pensar
con las diferencias —disciplinares, geograficas, epistémicas y subje-
tivas- rompiendo asi el individualismo, dialogando, transgrediendo
e inter-cruzando fronteras.

Por tanto, la transdisciplinariedad es practica y postura fun-
damental en nuestro proyecto. El hecho de que los doctorandos
provienen de un abanico de formaciones da una pluralidad, que
en la practica metodologica-pedagdgica se convierte en el desafio
de pensar colectivamente cruzando formaciones disciplinares y
creando posturas y perspectivas nuevas, trans-concebidas y trans-
corporalizadas. En los cursos y seminarios los docentes, en su ma-
yoria, también asumen este desafio como necesario en el mundo
de hoy cuando ninguna disciplina sola —o ningin intelectual solo-
es suficiente para analizar y comprender la realidad social o actuar
dentro de ella.

No obstante, la ganancia de la transdisciplinariedad sigue
siendo punto de critica y contencién, punto aun mas dificultoso
ante la tendencia actual de re-disciplinar las universidades latinoa-
mericanas. Tal tendencia, como ha argumentado Edgardo Lander
(2000a) es reflejo de la neoliberalizacién de la educaciéon superior,
como también del creciente conservadurismo de intelectuales, in-
cluyendo los que se identificaban (o aun se identifican) como pro-
gresistas y/o de la izquierda. Sustentarse en la disciplina y asumir
la verdad desde ella, practica comun hoy en dia, es re-instalar la
geopolitica del saber, haciendo que el euro-“usa’-centrismo se

30) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



fortalezca como “el lugar” de teoria y conocimiento. Por lo tanto, el
problema de disputa no es solo con la transdisciplinariedad de los
estudios culturales sino también su “indisciplinamiento”; aqui me
refiero al esfuerzo —central en nuestro proyecto- de dar presencia
a perspectivas de conocimiento provenientes de América Latina y
de pensadores no siempre ligados a la academia. (Walsh, Schiwy y
Castro-Gémez, 2002).

Nuestro interés no es “facilitar agendas o agencia cultural
para grupos subalternos y movimientos sociales”, promover el “ac-
tivismo” o “incluir otros saberes”,” sino construir con un proyecto
politicointelectual otro, de aprender a pensar desde, junto y con
la realidad latinoamericana y sus actores (parte, de hecho, de lo
global) alentando de esta manera convergencias, articulaciones e
Interculturalizaciones que encaminan hacia una academia com-
prometida con la vida misma. Tal perspectiva, no elimina o niega el
conocimiento concebido desde Europa o América del Norte - usual-
mente nombrado como “universal’- o sus pensadores, sino que lo
hace parte de un corpus y mirada mas amplios que apuntalan la
pluri-versalidad y las distinciones importantes en sus lugares de
enunciaciéon.

Uno de nuestros logros en este sentido, ha sido las relaciones
establecidas de enlace intelectual entre los que han pasado por el
doctorado; construir y alentar practicas de pensamiento colectivo
—asi desafiando el individualismo y competitivismo cada vez mas
evidentes en las universidades- ha sido meta en gran parte lograda.
La continua colaboracién entre egresados y graduados ha permiti-
do la formacién de un proyecto politico-intelectual en red, con ini-
ciativas de variada indole incluyendo programas, investigaciones,
proyectos colectivos, espacios de reflexion, publicaciones, eventos,
entre otros.

Todo eso para resaltar la doble problematica que, para nues-
tro proyecto, esta en juego. Por una parte, es el significado negativo
asociado hoy en dia con la transdisciplinariedad y los supuestos
académicos que la van acompanando, particularmente con rela-
ci6n a la investigacion, lo que implica que nuestras tesis tienen que
ser doblemente rigurosas. Por otra parte, es la limitacién geopo-
litica no solo de las disciplinas en si sino también del disciplina-
miento académico. Argumentar, como nosotros hacemos, que el

7 Citas tomadas de la convocatoria e introduccién de este Simposio.

Estudios (inter)culturales en clave de-colonial € 31



conocimiento y pensamiento estan producidos también fuera de la
universidad y, asi en didlogo con Hall, que los movimientos politicos
también producen y provocan momentos y movimientos tedricos,
es cuestionar y desafiar la l6gica académica y la autoridad de una
razdn —y ciencia- universal y Unica. Tal desafio y cuestionamiento
nos ponen en un lugar siempre marginal, en los bordes, siempre
bajo lupa, critica y en disputa.

Por tanto, los desafios que hemos encontrado en el camino
son multiples. Por un lado, son los que muchos enfrentamos en el
contexto académico latinoamericano; me refiero a las dificultades
reales de financiamiento, infraestructura y apoyo a la investigacién.
Por otro, son los que vienen presentandose debido al tradicional dis-
ciplinamiento académico, su despolitizacién y des-subjetivizacion,
arraigados a los argumentos de neutralidad, seriedad y objetividad
donde la atencién a grupos, practicas y conocimientos histérica-
mente subalternizados no tiene mayor relevancia; tampoco tiene
centralidad el entrelazamiento de raza, etnicidad, género y sexua-
lidades con las estructuras y patrones de poder y conocimiento o
con las luchas pasadas y presentes en América Latina que dan sus-
tento a los argumentos de la heterogeneidad, la interculturalidad
y la colonialidad. Aqui la critica y disputa viene de varios lados: de
los que caracterizan estos esfuerzos como demasiado politizados (y
por eso supuestamente menos “académicos”), uni-paradigmaticos
(supuestamente encerrados en una sola “linea”), fundamentalistas
(supuestamente excluyentes de los sujetos no marcados por la he-
rida colonial) y ligados al lugar de la conflictividad (asi alejados de
la tradicién de “la cultura”, sus letras y objeto de estudio).

Estos desafios -junto con las tensiones, criticas y disputas que
marcan- hacen muchas veces dificil el andar. No obstante y a la
vez, permiten aclarar lo distintivo y particular de nuestro proyecto
y las razones de seguir con su andar, construir, in-surgir y luchar.
En si, no nos preocupamos tanto por la institucionalizacién de los
estudios culturales. Mas bien de forma mé&s amplia, la preocupa-
cién es por la interculturalizacién epistémica, la de-colonizacién y
pluriversalizacion de la “uni’versidad desde el/los Sur(es). Insertar-
la, como hemos hecho aqui, dentro de una perspectiva: “estudios
(inter)culturales en clave de-colonial”, es abrir -y no cerrar- pistas.

32 ) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



A MANERA DE CIERRE

Para ir cerrando las reflexiones presentadas aqui, nos pare-
ce de utilidad retomar un punto fundamental en Stuart Hall: el
de la “intervencién”. Nos referimos en particular a la voluntad de
Intervencién y transformacion sobre el mundo, intervencion que
no solo se piensa en relacién con los campos y contextos sociales
y politicos sino también en lo epistémico y tedrico, para intervenir
en y transformar nuestros marcos y logicas de pensar, conocer y
comprender. A comprometerse en mente, cuerpo y alma, como ar-
gumentaba Frantz Fanon.

Considerar los estudios culturales hoy en dia como proyecto
de vocacion politica y de intervencién, es posicionar -y a la vez
construir- nuestro trabajo en los bordes entre universidad y so-
cledad. Es reflexionar con seriedad sobre a quiénes leemos y con
quiénes queremos y/o necesitamos pensar y dialogar, para asi re-
conocer las propias limitaciones de nuestro conocimiento. Y por
eso mismo, es actuar sobre nuestra propia situacion, estableciendo
encuentros e intercambios de distinta indole con el afan pedagogi-
co-metodolégico de pensar desde y pensar con, lo que he nombra-
do en otros lugares como parte de una interculturalidad critica y
pedagogia de-colonial (Walsh, 2009).

En universidades y sociedades cada vez mas caracterizadas
por la no intervencioén, la autocomplacencia, el individualismo y el
no-me-importismo, la intervencién senala, sugiere e impulsa una
postura y practica de involucramiento, actuacién y complicidad.
Asumir tal postura y practica y hacerlas integrales a nuestro pro-
yecto politico-intelectual, es dar no solo un sentido ético al trabajo
sobre cultura y poder, sino también dar algo de corazon, es decir
dirigirlo a la necesidad y urgencia cada vez mayor de vida. Llamar
eso estudios culturales o estudios (inter)culturales criticos es solo
una opclion, parte de la politica de nombramiento.

EpiLOGO
Desde que escribi este texto, mas o menos por el ano 2009,

no solo ha aumentado la autocomplacencia, el individualismo y
el sonambulismo intelectual en la educacion superior; también en

Estudios (inter)culturales en clave de-colonial ( 33



pleno crecimiento esta la brecha entre UNI-versidad y sociedad,
entre los proyectos, conceptos y practicas educativas universali-
zantes y las realidades sociales. Hoy (al inicio de 2018) podemos
atestiguar la operacién de nuevos patrones de poder: de neodis-
ciplinamiento y modernizacién que exaltan “la ciencia universal”,
promueven la mercantilizaciéon y fijan criterios de control, manejo
y valor sobre saberes y seres; sobre cosmogonias y filosofias de co-
nocer, sentir, pensar, imaginar, creer y crear, de estar en y con la na-
turaleza, el territorio y el mundo; sobre luchas de existir, re-existir,
inter-existir y con-vivir. Patrones de poder que actian dentro de las
universidades, profundizando la colonialidad, el heteropatriarcado
y los salvajismos y violencias del capitalismo global, promoviendo,
a la vez, una creciente desmundanizacién y deshumanizacién de
las ciencias “sociales” y las “humanidades” (Walsh, 2014). Aunque
la educacién siempre ha sido campo de batalla, la contienda esta
tomando niveles poco imaginables en tiempos contemporaneos.
Iniciativas politicas presentes en practicamente todos los paises
latinoamericanos pretenden eliminar la llamada “ideoclogia de gé-
nero” de los sistemas educativos, de la escuela a la universidad.
Brasil, se destaca con leyes en varios estados y con avances hacia
una legislacién nacional. En 2017, Perd pas6 una ley al respecto y
en otros paises leyes similares estan en debate y discusion. Amé-
rica Latina llegb a tener la distincién en este mismo ano de ser la
regién con el nivel de violencia de género mas alto del mundo, una
violencia no solo en contra de las mujeres sino también en contra
de las diversidades sexuales, unas violencias que, sin duda, se ex-
tienden a la educacién superior.

Pero claro, la violencia -las violencias- no terminan alli. Frente
al despojo, exterminacién y eliminacién creciente de seres, saberes
y horizontes de vida enraizados y arraigados en territorios ahora
en la mira y/o control de proyectos nacionales-globales extractivas
(mineria, petréleo, agroindustria, megaturismo, entre otros) la ma-
yoria de las universidades se mantienen ciegas y calladas; silencios
y silenciamientos son parte de su cotidianidad. Mientras tanto, las
complicidades politicas, epistémicas y econémicas entre univer-
sidades, estados y capital global acrecientan. Agendas educativas
de modernizacién-urbanizacién justifican destierros y avanzan la
centralidad citadina individualizante y el olvido comunal, comuni-
tario, barrial y rural. Sin duda, estamos ante el desmantelamiento

34 ) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



de los avances educativos de las décadas pasadas, incluyendo los
que pretendian transformar el caracter euro-anglo-céntrico, blan-
co-blanqueador, hetero-masculinoy descorporizado de la academia
y sus campos de estudio, conocimiento y disciplina epistémica-
mente cerrados y de corte monocultural y moderno/colonial.

Como hace evidente lo senialado, el desafio hoy es mas gran-
de de lo que planteé en el texto anterior. Mas grande también es la
urgencia de aprender a pensar y actuar en las grietas del sistema, a
agrietar la UNI-versidad. Las grietas son estas resquebraduras exis-
tentes, en proceso y por hacer, que retan, transgreden, interrumpen
y desplazan el sistema dominante; son estas rajaduras donde se
filtran rayos de luz, abriendo esperanzas pequenas en la obscuri-
dad. La esperanza es por si un componente necesario de la praxis
decolonial, de agrietar, pero también de sembrar.® Me refiero tanto a
las siembras de la resistencia, re-existencia y vida que siguen en los
espacios-lugares de abajo, como aquellas que algunxs luchamos e
insistimos hacer en la educacion superior, siembras de espacios,
relaciones, conocimientos, creaciones y modos de ser, saber, pensar
y sentir otros. ;Seria eso parte también de este proyecto de voca-
cién politica y de intervencion descrito arriba, y nombrado-referido
como estudios (inter)culturales en clave decolonial?

22 de diciembre 2017

REFERENCIAS

Alexander, M. J. (2005). Pedagogies of Crossing. Meditations on Feminism, Sexual Politics,
Memory, and the Sacred. Durham, NC: Duke University Press.

Castro-Gémez, S. (ed.). (2000). La reestructuracion de las ciencias sociales en América
Latina. Bogota: Instituto Pensar/Centro Editorial Javeriana.

Chen, K-H. (1996). “The Formation of a Diasporic Intellectual: An Interview with
Stuart Hall”. En David Morley y Kuan-Hsing Chen (eds.), Stuart Hall. Critical
Dialogues in Cultural Studies. London: Routledge.

Consejo Regional Indigena del Cauca (CRIC). (2004) ;Qué pasaria si la escuela...?
30 aflos de construccién de una educacion propia. Popayan: CRIC.

8 Para una discusién mas amplia sobre las grietas y siembras ver Walsh (2017).

Estudios (inter)culturales en clave de-colonial ( 35



Escobar, A. (2005). Mds alld del tercer mundo. Globalizacion y diferencia. Bogota: Institu-
to Colombiano de Antropologia e Historia/Universidad de Cauca.

Garcés, F. (2009). “De la interculturalidad como arménica relacién de diversos a
una interculturalidad politizada”. En Jorge Viafia, Et.al. Interculturalidad criti-
ca y descolonizacién. Fundamentos para el debate. La Paz: Convenio Andrés Bello
/ Instituto Internacional de Integracién.

Hall, S. (1992). “Cultural Studies and its Theoretical Legacies”. En Lawrence Gross-
berg, Carry Nelson y Paula Treichler (eds.), Cultural Studies. Londres: Routle-
dge.

Hall, S. (2007). “Epilogue: through the prism of an intellectual life”. En Brian Meeks
(ed.), Culture, Politics, Race and Diaspora. Kingston: lan Randle Publishers.

Lander, E. (2000a). “Ciencias sociales: saberes coloniales y eurocéntricos”. En E.
Lander (comp.), La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Pers-
pectivas latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO.

Lander, E. (2000b). “Eurocentrism and Colonialism in Latin American Thought,”
Nepantla. Views from South. 1(3), pp.519-532.

Lugones, M. (2008). “Colonialidad y género”. En Tabula Rasa. Revista de Humanidades,
9 (julio diciembre), pp. 73-102.

Martin Barbero, J. “Nosotros habiamos hecho estudios culturales mucho antes de
que esta etiqueta apareciera”. En Dissens, 3 (Bogotd), pp. 47-53.

Mignolo, W. (2003). Historias locales / disefios globales. Colonialidad, conocimientos sub-
alternos y pensamiento fronterizo. Madrid: Akal.

Quijano, A. (1999). “Colonialidad del poder, cultura y conocimiento en América La-
tina”. En S. Castro-Gémez, O. Guardiola-Rivera, C. Millan de Benavides (eds.)
Pensar (en) los intersticios. Teoria y prdctica de la critica poscolonial. Bogota: Co-
leccién Pensar/Centro, Editorial Javeriano.

Quijano, A. (2006). “Estado-nacién y ‘movimientos indigenas’ en la regién Andina.
Cuestiones abiertas”. En Movimientos sociales y gobiernos en la regién andina.
Resistencias y alternativas, Lo politico y lo social. Revista del Observatorio Social de
América Latina, 8(19), pp. 15-24. Buenos Aires: CLACSO.

Quijano A., y Garcés, F. (2009). “De la interculturalidad como arménica relacién de
diversos a una interculturalidad politizada”. En Jorge Viafa, Et.al., Intercul-
turalidad critica y descolonizacion. Fundamentos para el debate. La Paz: Convenio
Andrés Bello / Instituto Internacional de Integracién.

Retrepo, E., Walsh, C., y Vich, V. (Eds.), (2010). Trayectorias y problemadticas en estudios
culturales. Stuart Hall. Buenos Aires: CLACSO, Universidad Andina Simén Bo-
livar / Pontificia Universidad Javeriana.

36} Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



Santos, B., de S. (1987). Un discurso sobre as ciencia. Porto: Edicoes Afrontamiento.

Wallerstein, I. (Coord.). (1996). Abrir las ciencias sociales. Reporte de la Comisién Gul-
benkian para la reestructuracion de las ciencias sociales. México: Siglo XXI.

Walsh, C., Schiwy, F, y Castro-Gémez, S.(2002). Indisciplinar las ciencias sociales:
Geopoliticas del conocimiento y colonialidad del poder. Perspectivas desde lo andino.
Quito: Abya Yala/Universidad Andina Simén Bolivar.

Walsh, C. (Ed.). (2003). Estudios culturales latinoamericanos. Retos desde y sobre la regién
andina. Quito: Abya Yala/Universidad Andina Simén Bolivar.

Walsh, C. (2007). “;Son posibles unas ciencias sociales/culturales otras? Reflexio-
nes en torno a las epistemologias decoloniales”. En Némadas, 26(abril), pp.
102-113.

Walsh, C. (2009). “Interculturalidades critica y pedagogia de-colonial: In-surgir,
re-existir y reviver”. En Vera Candau (ed.), Educagdo Intercultural hoje en Amé-
rica latina: concepgdes, tensdes e propostas. Rio de Janeiro: Editora 7 Letras.

Walsh, C. (2010). Estudios (inter)culturales en clave de-colonial, en Tabula Rasa,
Revista de Humanidades, 12.

Walsh, C. (2014). “(Des)Humanidad(es)”. En Alter/nativas, 3. «<http://alternativas.
osu.edu»

Walsh, C. (2017). “Gritos, grietas y siembras de Vida. Entretejeres de lo pedagégico
y lo decolonial”. En Pedagogias decoloniales. Prdcticas insurgentes de resistir, (re)
existir y (re)vivir. Tomo II., pp. 17-45. Quito: Ediciones Abya Yala.

Zavala, I. (1992). “El nominalismo imperial y sus monstruos en el Nuevo Mundo”.

En Discursos sobre la ‘invencion’ de América. 1. Zavala (coord.), Amsterdam/
Atlanta: Rodopi.

Estudios (inter)culturales en clave de-colonial € 37


http://alternativas.osu.edu
http://alternativas.osu.edu




Decolonialidad y sanacién: disertacién
desde los estudios interculturales

Edgar Ricardo Lambuley Alférez

I. PERSPECTIVAS DE-COLONIALES: DEBATES
CONTEMPORANEOS

Es oportuno iniciar este periplo académico, develando las re-
laciones coloniales de dominacién y dependencia que establecid
la episteme occidental del arte y a la vez mostrar las limitaciones
discursivas, que aparecen cuando se quiere reconocer formas de
expresion humanas no tenidas en cuenta en la categoria occiden-
tal del arte; y la estética. En segundo momento, se quiere conversar,
tejer la palabra -como dicen las mayores- con los entendimientos
de las culturas ancestrales de los pueblos originarios del continen-
te americano que, desde la perspectiva histérica moderna no han
tenido tiempo, ni historia, ni filosofia, ni civilizacién, ni artes, ni
estéticas.

El fin, tender puentes interpretativos entre la constituciéon
del modelo cultural eurocéntrico que define unas caracteristicas
particulares de lo que cobija el campo de lo artistico, presentan-
do una toma de distancia epistémica que habilite el didlogo con
otras formas humanas de comprensién de la vida y sus expresio-
nes sensibles, que trascienden las fronteras de la representacion y
que emergen como acciones para aprehender y vivenciar mundos
que conectan lo divino y lo mundano, lo material y lo abstracto, lo
sagrado y lo profano, lo esencial y lo marginal.

Contrastando y complementando los debates de la tradicién
académica, se trae desde nuestro particular interés los textos y
pensamientos de mayores y abuelos depositarios de tradiciones

Decolonialidad y sanacién: disertacién desde los estudios interculturales € 39



indigenas, como una manera de ampliar el horizonte de discusiéon
y reflexién sobre la vida, las artes y las culturas. De otra parte, re-
sulta oportuno mostrar como con sus sabidurias y entendimientos,
la palabra-accién, el canto y el gesto aquieren poder, mas alla del
poder linglistico y semiotico que le interesa al mundo académico.
Nos referimos a los actos colectivos de compartir visiones, enten-
dimientos, espiritualidades, relatos, cantos, donde la dulzura de la
palabra y la vitalidad de los sonidos se convierten en antidoto con-
tra el individualismo, la banalidad y todas aquellas expresiones de
la cultura occidental que alimentan la idea del arte como diverti-
mento (el “objeto-obra”) y del artista como aquel ser “virtuoso” que
tiene la vocacién de entre-tener con sus intrincados artificios.

En occidente, el artista y su obra resultan articulados y defi-
nidos desde una circularidad que esta basada en la capacidad de
su representacion (mimesis) y de los codigos culturales del con-
texto que permite su interpretacién (atribuciéon de significado). Por
ahora, para ir metiéndonos en el meollo de la cuestion, diré que el
asunto de fondo es pensar y develar qué es lo que le interesa repre-
sentar a la institucionalidad académica y su espectro instrumental
y comercial, para poner en relieve cuales son las claves culturales
que hacen “menores” diversos lenguajes, sonoridades, corporalida-
des visualidades, entre otras.

De manera que esta disertacién, inicia poniendo en discusion
los destinos mercantiles e instrumentales que la modernidad y el
capitalismo le asignaron a las producciones humanas entre ellas
a las expresiones artisticas. No sobra subrayar que los principales
debates sobre las complejidades del arte luego del Renacimiento
tienen que ver con la cosificacién, objetualizacion y fetichizacién
de manifestaciones humanas que emergen desde lo profundo del
ser emotivo, y que transitan por las sensibilidades de aquellos con
los que se comparte la vida, el trabajo, las experiencias y la cons-
truccion de sentidos.

Resulta pertinente ubicar y traer otros entendimientos y prac-
ticas sobre el valor esencial y vital que diversas culturas y comunida-
des han otorgado a la palabra, al gesto, a los sonidos y sonoridades,
con los que se han construido sistemas de vida arménicos con la
naturaleza y con los otros seres del mundo. Para explicar por qué es-
tos modos “otros” han sido invisibles y marginales para nuestra cul-
tura, se hace imprescindible poner al descubierto los mecanismos

40) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



de poder y de exclusion que en el campo cultural han permitido que
dichas manifestaciones sensibles y sus contextos rituales hayan sido
estigmatizadas, cooptados y/o trivializadas por el modelo hegemoni-
co, en el que no solo se discrimina desde lo estético sino también se
excluye desde lo epistémico.

Este mundo de los sentidos, las emociones, las sensaciones,
las intuiciones, las creaciones; en el modelo occidental de la cultu-
ra, quedo atrapado por las definiciones, las categorias, los concep-
tos, pero principalmente por el sobrestimado valor del artificio, sin
Importar su origen, o emergencia. Este modelo trastocé la agencia
directa y profunda con el sentir, con los otros, con la esencia cosmo-
logica, donde la magia y lo inexplicable que sucede en cada cuerpo;
en cada toque de tambor; en cada respiracién que preludia un so-
nido, una palabra, un gesto, un movimiento, una vibracién; pasaron
a un plano secundario, en tanto el relato moderno del “progreso” y
del “éxito” arribaron como aspectos de primera importancia.

Aquella perdida del “aura” que denunciaba el filésofo aleman
Walter Benjamin, era ya un fuerte indicio sobre el perverso efecto
de “la reproductibilidad de la obra de arte”, tanto en la cultura oc-
cidental de las sociedades capitalistas como en las vanguardias de
las sociedades que transitaban al régimen socialista; dado que el
resto del mundo (los milenarios pueblos orientales asiaticos, afri-
canos y latinoamericanos) no existia en términos estéticos y epis-
témicos del arte. Esta “topografia cultural” delineada (demarcada)
desde los grandes centros de poder, ha favorecido una geopolitica
conveniente a los intereses hegemonicos, en tanto se han locali-
zado espacios y territorios (culturas, estéticas) del planeta que se
consideran primitivos, “naturales”, selvaticos y que al estar por fue-
ra de la Orbita civilizatoria de occidente, resultan siendo el pasado
oscuro y primitivo de la humanidad que el renacimiento eurocén-
trico dej6 atras luego de siglos de guerras religiosas y militares por
el control de los territorios y las rutas para el comercio.

Mas que desarrollar una genealogia de las vanguardias y los
movimientos artisticos que se postulan como criticos e irreve-
rentes de la institucionalidad estética moderna, el interés desde
otra dimension es restaurar relaciones basicas y primordiales en-
tre las expresiones artisticas y sus contextos socioculturales, para
posibilitar entendimientos complejos y relaciones horizontales,
dignificantes, interculturales, intentando superar las talanqueras

Decolonialidad y sanacién: disertacién desde los estudios interculturales € 41



epistémicas y las exotismos estéticos que instaur6 la modernidad
eurocéntrica cuando tomo el control y disciplinamiento de los mo-
dos de la subjetividad, de la cultura, y en especial del conocimiento
y su produccién (Quijano, 2005).

Es necesario resaltar dos problemaéticas que se entrelazan,
en tanto la una alimenta a la otra y la otra se fortalece con una.
Esto es, el hecho de que la nocidén de estética que aparece en el
siglo XVIII como un esfuerzo racional por explicar los procesos y
las problematicas particulares del conocimiento sensible, se cons-
tituy6 como el discurso filoséfico-estético-europeo, desde donde se
erigieron categorias y modos de ver, oir, sentir, sonar, que al ser
presentados como “universales” contribuyé de manera decisiva y
directa a inferiorizar y devaluar las expresiones artisticas de los
pueblos y sociedades no occidentales o consideradas no modernas
(Lambuley, 2015).

Este modelo particular de produccién de cultura “universal”,
conceptualizo sobre lo que era “verdaderamente” bello y merecedor
de la contemplacién y lo que no. Esto en términos de nuestra re-
flexién significa que desde el Renacimiento y con la instauracién de
la modernidad se forjaron relaciones coloniales de dominacién ya
no solo en el campo militar, econémico y social sino también en el
cultural y en este caso en el ambito de lo artistico y lo estético. Una
pregunta casi obligada en relacion consecuente es: ;Cuales expre-
siones humanas del ambito de lo sensible y lo subjetivo, quedaron
por fuera de las categorizaciones sobre la belleza y lo sublime?

Presentada asi la inquietud, el problema es que la estética se
incorpora como disciplina teérica con impetus cientificos intentan-
do demarcar y regular las practicas y teorias en torno al mundo
del arte. En este sentido, la aparicién de la estética como empresa
filoséfica, representa las preocupaciones de los intelectuales de los
contextos donde se gestd (Alemania, Francia, Inglaterra) y eso ex-
plica su particular y limitado enfoque, que se vuelve problema y
entelequia cuando desde su logica se intenta explicar las practicas
artisticas del resto del mundo que le resultan ininteligibles.

Para desarrollar la argumentacién y explicacién sobre los
efectos culturales, artisticos, estéticos y politicos, de las relaciones
coloniales instauradas en este amplio campo de lo cultural, se acu-
de a las reflexiones y los postulados metodolégicos que desde los
estudios culturales se han desarrollado como un accionar politi-
co-critico que trasciende los juegos de palabras, la formalidad de

42) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



los discursos, la légica de las disciplinas. Se traen a la discusion y
el debate con valor epistémico y cultural, las luchas y demandas
de los movimientos sociales, culturales, artisticos, las sonoridades
y visualidades que estan por fuera de los centros canénicos donde
circula el arte; producciones culturales de los pueblos y colecti-
vos subalternos que hoy demandan reconocimiento, reparacion,
equidad, en busca de sociedades menos desiguales y con bienestar
colectivo. Esto es, poner sobre la mesa para la conversacién, los
discursos (criticos o institucionales) las disciplinas, las teorias, pero
también las practicas, las experiencias, los saberes que transitan
en el mundo del accionar politico y cultural que producen los gru-
pos étnicos, barriales, las comunidades campesinas; los grupos que
trabajan por los derechos de género y ciudadanias alternativas, las
comunas, entre otros.

Tal vez, lo mas valioso desde esta perspectiva como artista e
intelectual, es que la emergencia de los estudios culturales permite
poner en evidencia los limites discursivos que imponen las logicas
paradigmaticas de las disciplinas sociales. Preguntarse por qué tipo
de sociedades han sido auscultadas y por ende teorizadas, y que
pertinencia tienen en relaciéon con nuestras realidades latinoame-
ricanas, sugiere al menos poner entre comillas el “infalible” método
cientifico occidental de las ciencias sociales y su pretendida univer-
salidad y objetividad.

En este sentido, Santiago Castro argumenta que los estudios
culturales han posibilitado ampliamente la tarea de abrir las clen-
cias sociales tal como quedd consignado en el informe de la Comision
Gulbenkian que dirigié el socidlogo Immanuel Wallerstein, (1999)
donde se cuestiona la complicidad de las ciencias sociales en la pro-
fundizaciéon de la relaciones coloniales de dependencia y exclusion
y por ende en la producciéon de sociedades inequitativas y profunda-
mente desiguales en lo social, politico, econémico y cultural.®

El campo de los estudios culturales, ha revelado las limitacio-
nes del modelo cultural eurocéntrico para dar cuenta de las expre-
siones culturales y artisticas de los sectores subalternos, haciendo
notar los mecanismos y narrativas con los cuales se produce una

1 La Comisién Gulbenkian para la reestructuracién de las ciencias sociales, se creo en julio
de 1993, con el profesor Wallerstein como presidente y director del Fernand Braudel Cen-
ter de la Universidad de Binghamton, para dirigir el esfuerzo de un grupo de inltectuales
comprometidos con una reflexién sobre el presente y futuro de la ciencias sociales.

Decolonialidad y sanacién: disertacién desde los estudios interculturales € 43



distincién que pone siempre en des-ventaja lo tradicional y lo an-
cestral respecto de las nociones de progreso y desarrollo. En este
sentido, el trazado politico-académico que van recorriendo los es-
tudios culturales desde Sur América y, en particular, la apuesta que
viene liderando el proyecto de modernidad-colonialidad, ha abierto
una posibilidad para re-pensar las relaciones coloniales que se dan
en el campo de lo artistico y lo cultural, ya no solo reclamando
pluralidad y diversidad, sino invocando como lugar de enunciacién
Abya-Yala, el Tawantinsuyu, la Pacha mama, Gaia, para nuestra he-
rencia muisca. Es un intento por vivificar y realzar en el marco de lo
académico, y de las tradiciones escritas, las sabidurias y practicas
ancestrales, que de manera vital y esencial recomponen en un solo
entendimiento holistico y complejo aquello de hacer-sentir-pensar
como una triada indisoluble.

Se requiere ampliar los marcos de comprensién cultural, so-
cial y politico para traer la potencia epistémica de las tradiciones
orales, con las que se guarda la memoria, se confronta el presente
y se conjura el futuro en términos de lo comunal, lo existencial, lo
planetario. Se trata quizas de comprender la complejidad y pro-
fundidad de la ley de la reciprocidad, que desde la palabra de ori-
gen de nuestros pueblos ancestrales propicia, construye relaciones
armonicas, simétricas, equilibradas, compensadas, donde la clave
del pensamiento esta en lo colectivo, en la minga, en el cuidado y
la proteccién de todo lo que nos rodea y de lo que hacemos parte,
porque ese todo tiene un lugar, un orden y un sentido. Es asumir la
propuesta de los taitas, los mayores ancestrales, los mamos de la
Sierra Nevada -los sabedores-, que asumen como punto de partida
la comprension del planeta como un todo integrado del que ape-
nas formamos parte, donde la tierra dadora de vida “es un ser que
vive, que siente, porque desde la creacién del universo nacid en
pensamiento como un solo cuerpo, como una casa, Como un cerro,
porque los cerros son como una pequena casa” (Santos Curvelo,
2010, p. 8).

Salir del modelo de cultura “uni-versal” —uni-voco- para pen-
sar en plural, nos permite poner en cuestion las ideas, los imagi-
narios, los lenguajes, las organizaciones sociales, las producciones
culturales como principio para entender la naturaleza de las rela-
clones estructurantes entre lo social, lo cultural y lo econémico. Las
dinadmicas evidentes y ocultas entre el modelo de vida y el modelo
de cultura que heredamos de la modernidad, que ha naturalizado

44 ) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



conceptos como los de civilizacién, desarrollo y progreso, nos sir-
ven de pretexto para poner en debate y desenmaranar las relacio-
nes de poder en los ambitos de la cultura, el arte y la sociedad.

Si bien, no se trata de detenerse en el anélisis econémico del
cada vez mas funcional modelo capitalista, se parte de la base en
la que coinciden la mayoria de los analisis criticos, y es que el re-
sultado econ6émico y social del modelo, es que cada vez hay mayor
diferencia entre pobres y ricos, es decir, la tendencia hacia la acu-
mulacién de grandes capitales en eso que ahora se llama el “capi-
talismo posfordista” (Castro-Gomez, 2000) o “la utopia del mercado
total”,? el “capitalismo salvaje” o “capitalismo corporativo”; para
expresar la internacionalizaciéon de los monopolios y como con-
secuencia directa, esa acumulacién monopolista, cada vez mayor
cantidad de personas en condiciones infrahumanas de vida. A es-
tas preocupaciones se suman los clamores por la rapida y vertigi-
nosa destruccién del planeta y su habitat, por lo que también esta
en entre dicho la vida en el futuro inmediato.

Para entrar en materia, es oportuno iniciar este analisis ca-
racterizando la modernidad como dispositivo que organiza la vida
social econdémica y cultural, de la cual se derivan formas colectivas
e individualizadas de participacion tanto en el ambito de la coti-
dianidad como en el de la produccién de simbolos; posicionando,
legitimando y favoreciendo lo universal sobre lo local; lo moderno
sobre lo tradicional; lo erudito sobre lo vernaculo; propiciando ana-
logias y binarismos que al ser naturalizados aparentan neutralidad
y normalidad. Asociamos de manera casl inconsciente, moderni-
dad con desarrollo, tradicién con atraso, civilizacién con progreso,
tradicién oral con analfabetismo. Nos movemos sobre el modelo
racional de la Ilustracion donde los binarismos y separaciones tales
como mente-cuerpo, naturaleza-cultura, erudito-popular, aparecen
como componentes de la clasificacién social para poder mantener
siempre distancia del otro; distancia epistémica, social, econémica,
estética, muy coincidente con la distancia de la objetividad del mé-
todo de las clencias.

2 Concepto desarrollado por Edgardo Lander en: “Utopia del mercado total y el poder impe-
rial”, a partir de mitos o falacias que se han convertido en sentido comun: 1. El mito del
crecimiento sin fin. 2. El mito de la naturaleza humana. 3. El mito del desarrollo lineal y
progresivo de la tecnologia. 4. El mito de la historia universal. 5. El mito de la tolerancia
y la diversidad cultural. 6. El mito del desarrollo histérico espontaneo y “natural” de la
sociedad de mercado. (El entrecomillado de natural es mio).

Decolonialidad y sanacién: disertacién desde los estudios interculturales { 45



Las criticas al proyecto de la modernidad desde esta perspec-
tiva se han centrado béasicamente en estos aspectos: el intento por
resignificar el papel de la cultura y lo cultural, hacer patentes las
relaciones entre poder, conocimiento y globalizacién y el interés
por visibilizar la hegemonia de los derechos humanos eurocéntri-
cos (de hombres blancos, heterosexuales y catolicos).

En este punto, retomamos la critica que desde el mismo esta-
blecimiento hace el sociélogo inglés, Anthony Giddens, a partir del
analisis de las continuidades y discontinuidades de los relatos sobre
la historia del devenir de la civilizacién occidental que fundamen-
tan la modernidad. El autor, construye una primera aproximacion
al término modernidad, definiéndola como modos de vida y de or-
ganizacién social que surgieron en Europa a partir del siglo XVIII,
alrededor de los procesos de la Reforma, la llustracién y la Revolu-
cién Francesa, cuyas complejidades obligan a un analisis exhausti-
vo para mirar sus alcances y consecuencias. Guiddens, muestra la
fisura del gran relato de la historia lineal en la cual la humanidad
ha venido ganandole la lucha al caos y a la naturaleza. Hace alu-
siones epistemolégicas para analizar aspectos que, segun el autor,
son caracteristicos de estas formas de vida, como son la “seguridad”
y el “peligro”, la “fiabilidad” y el “riesgo” asumiendo que la institu-
cién “Estado” desde la perspectiva moderna, es una de las formas
esenciales de seguridad y control, tanto en lo que tiene que ver con
las condiciones de vida de la poblaciéon (salud, educacioén, vivienda,
recreacion, entre otras), como en la proteccion frente a otras formas
organizativas internacionales (Escobar, 2003).

Y por algunos rasgos bésicos tales como la reflexividad del mismo
-la continua retroalimentacion entre el conocimiento experto y las
Instituciones sociales-; el desmembramiento de la vida social del
contexto local (...) el distanciamiento espacio/tiempo o la separa-
cién de espacio lugar, desde la relaciones entre presentes y “ausen-
tes otros que devienen mas importantes que la interaccion cara a
cara”. (Giddens, 1990, citado por Escobar, 2003, p. 55)

La modernidad, también ha sido caracterizada por las formas

de conocimiento experto asociadas a la idea de certidumbre y ver-
dad amparados en la triada: razén orden y Estado.

46 ) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



Habermas (1987) describe este proceso como una creciente racio-
nalizacién del mundo-vida acompafnada por la universalizacién e
individuacién. La modernidad introduce un orden basado en los
constructos de la razoén, el individuo, el conocimiento experto y los
mecanismos administrativos ligados al Estado. Orden y razén son
vistos como el fundamento para la igualdad y la libertad, posibili-
tando asi el lenguaje de los derechos. (Escobar, 2003, p. 56)

Elreposicionamiento de los grandes relatos mesianicos basados
en el progreso y la felicidad que construyé la modernidad occiden-
tal, ha originado diversas propuestas epistemolégicas que se mue-
ven entre los defensores de la modernidad, como Habermas, quien
sustenta una modernidad inacabada o los defensores de la posmo-
dernidad, como Lyotard, que sustentan el agotamiento del proyecto
de la modernidad, entre otras, por la crisis del modelo racional y la
de los meta-relatos como abstractos universales. Los posmodernos,
muestran la fractura del relato de la razén como paradigma mesia-
nico que intenta superar a las totalizaciones ideologicas.?

Roman De la Campa, integra muy bien los argumentos de los
postmodernos asi:

(...) Relecturas del pensamiento occidental auscultando el binaris-
mo y otras aporias que sostienen los presupuestos estéticos e his-
téricos de la tradicion moderna; descalces de identidades sexuales,
nacionales y de clase, en torno a la critica del sujeto integro y sus
proyecciones en el estado; volteo de las periodizaciones sostenidas
por presupuestos de causalidad teleolégica y estructural, dando
paso a la historicidad del episteme, la narratologia, la discursividad,
los medios visuales; desmonte de la definicién desarrollista de la
modernidad periférica o del tercer mundo desentrafiando los mo-
dos de subversidn, resistencia, y complicidad implicitos en la litera-
tura y otros discursos neo poscoloniales. (De la Campa, 2001, p. 25)

En medio de estos dos paradigmas occidentales y sus versio-
nes contemporaneas,* han emergido propuestas diversas y mo-
dos otros de entender comprender y asumir la vida y la politica.

3 Los rasgos del posmodernismo literario (Foucault, Derrida, entre otros) y del filoséfico
(Lyotard, Vattimo, entre varios).
4 Entre otras las tendencias marxistas.

Decolonialidad y sanacién: disertacién desde los estudios interculturales € 47



Giran alli los estudios subalternos, los estudios poscoloniales, los
estudios culturales y el reciente proyecto de la modernidad-colo-
nialidad, entre otros.

Esta breve caracterizaciéon critica de la modernidad nos per-
mite poner en evidencia los aspectos centrales y su caracter euro-
céntrico occidental para ubicar su conexién casi Sine qua non con
el modelo colonial e imperial de organizacién del mundo. Desde
Latinoamérica se han generado una variedad de discursos criticos
en torno a la modernidad; entre otros los llamados poscoloniales,
movimiento que demuestra desde una perspectiva critica, que hay
una renovada o contingente colonialidad constitutiva de la moder-
nidad que no ha desaparecido desde el siglo XVI.

Para el sociélogo peruano, Anibal Quijano (2005), la moder-
nidad es un proceso que comenzo6 con la constitucion de Ameéri-
ca. “América se constituyd como el primer espacio/tiempo de un
nuevo patrén de poder mundial y, de este modo y por eso, como la
primera 1d-entidad de la modernidad”. Este proceso de constitu-
cion del “otro” permitid afincar la idea de raza “como una supuesta
diferente estructura biolégica” que ubicaba a los europeos como
civilizados (con derecho a civilizar) y a los “otros” como primitivos,
in-civilizados (indios, negros, mulatos, zambos, mestizos, criollos).

Estas relaciones sociales generaron nuevas identidades que,
fueron asociadas a jerarquias, lugares, y roles sociales correspon-
dientes, como constitutivas de ellas y en consecuencia del patrén
de dominacién colonial que se imponia. En otros términos, raza e
1dentidad racial fueron establecidas como instrumentos de clasifi-
cacién social basica de la poblacién (Quijano, 2005).

Al respecto, el mismo Quijano, define el poder como las re-
laciones de explotacidon-dominacion en 5 grandes ambitos de la
existencia social: 1) El trabajo y sus productos; 2) en dependencia
del anterior la naturaleza y sus recursos de produccién; 3) el sexo,
sus productos y la reproduccion de la especie; 4) la subjetividad
y sus productos, materiales e intersubjetivos, incluidos el conoci-
miento; 5) la autoridad sus instrumentos de coercion en particular
para asegurar la reproduccion de ese patron de relaciones sociales
y regular sus cambios.

Una de las garantias para que la modernidad como proyecto
civilizador hegemoénico haya sido tan arrasador, tiene que ver con

48) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



el respaldo y el concurso de las ciencias sociales,” que justificaron
el control de la vida de las personas a través de la imposicién de
grandes relatos de progreso y desarrollo, y que como ya menciona-
mos constituy6 la modernidad eurocéntrica.

Uno de los desafios que nos ocupa, consiste en des-enmasca-
rar la manera como las clencias sociales han privilegiado lenguas,
lugares, saberes y estéticas, centralizando (convirtiéndolo en uni-
versal) hegemoénicamente la construcciéon de conocimiento en un
espacio geografico muy definido. Retomando las contribuciones de
Walter Mignolo a este debate, se anota que la geopolitica del cono-
cimiento tiene que ver precisamente con que,

América Latina es una consecuencia y un producto de la geopoliti-
ca del conocimiento, esto es, del conocimiento geopolitico fabricado
e impuesto por la modernidad en su autodefinicién como moder-
nidad. En este sentido, América Latina se fue fabricando como algo
desplazado de la modernidad, un desplazamiento que asumieron
intelectuales y estadistas latinoamericanos esforzandose por llegar
a ser “modernos” como si la modernidad fuera un punto de llegada
y no la justificacion de la colonialidad del poder. (Mignolo entrevis-
tado por Catherine Walsh. 2002, p. 18)

Parafraseando a Mignolo, sobre el hecho de que pensemos,
por ejemplo, en la historia de la filosofia, esa historia va de Grecia
a Europa pasando por el norte del mediterraneo. De tal manera
que todo el resto del planeta queda por fuera de la historia de la
filosofia. Desde esta misma logica, se puede pensar e interrogar la
historia del arte y la estética que desde occidente se construyoé.

En el campo del arte, es igual de excluyente y discriminatoria
la manera como se presenta la historia del arte “universal” (en sin-
gular) desde donde, se supone, hubo como principio una época de

5 “Wallerstein ha mostrado cémo las ciencias sociales se convirtieron en una pieza funda-
mental para este proyecto de organizacién y control de la vida humana. El nacimiento
de las ciencias sociales no es un fenémeno aditivo a los marcos de organizacién politica
definidos por el Estado-Nacién, sino constitutivo de los mismos. Era necesario generar
una plataforma de observacién cientifica sobre el mundo social que se queria gobernar.
Sin el concurso de las ciencias sociales el Estado Moderno no se hallaria en la capacidad
de ejercer control sobre la vida de las personas, definir metas “colectivas” a largo y corto
plazo, ni de construir y asignar a los ciudadanos una ‘identidad cultural’” (Castro, Guar-
diola, 2000)

Decolonialidad y sanacién: disertacién desde los estudios interculturales € 49



las cavernas que termina en la edad de oro de la humanidad; (ya
sabemos donde esta ubicada) una linea de tiempo monocultural
que marca univocamente los iconos y emblemas estéticos del “de-
sarrollo” de la civilizacién y el “progreso”, a donde debemos migrar
aquellos construidos como pre-modernos.

Esa versiéon de historia teleoldgica, muestra un desarrollo li-
neal de la humanidad que se inicia con el arte rupestre y culmina
en algunos casos con los “genios” (producto de esa cultura erudita)
los grandes artistas, que son ejemplo para seguir y desde los cuales
se monta el paradigma de la belleza, el culto al creador, la com-
binacién perfecta entre materialidad y espiritualidad. Desde este
paradigma se define como“normal” y “l6gico” que, entre otros, el
compositor e intérprete austriaco, Wolfgang Amadeus Mozart, sea
un ejemplo de “genio”, el mas grande musico y creador de “la his-
toria”.® Se construyé como referente obligado de la perfeccién y la
belleza, desmantelando las intenciones universales de conmocién
estética que se le reconoce a la musica en su caracter social y cul-
tural. ;Desde esta postura sera probable que algun dia sean reco-
nocidos los saberes, las estéticas y la gramaticas de los musicos y
las musicas de las comunidades indigenas del Cauca en Colombia,
o de los tocadores de marimba del Pacifico colombo ecuatoriano?,
;como cambiar las representaciones y los estereotipos con que se
construy¢ la identidad de empiricos y folcléricos?

Con estos referentes, todo aquello distinto, todo arte “otro”,
toda estética “otra”, todo relato “otro”, es exotizado y presentado
como artesania, como prosa costumbrista, como etno-musica, con
el prefijo “etno” que declara su falta de “refinamiento”.

Este fendmeno se repite, tal como lo denunciaron los tedricos
poscoloniales de la subalternidad, entre otros, la intelectual india,
Gayatri C. Spivack; el critico literario y activista palestino, Eduard
Said; el critico indio, Homi Bhabha; el historiador asiatico, Ranajit
Guha; quienes desarrollan una postura critica ante el fenémeno de
inferiorizacién y exotizacion al que han sido sometidas las cultu-
ras indias, con el propésito de subalternizarlas. Uno de los ejem-
plos, similares al caso latinoamericano, es el del orientalismo, una
identidad construida por los ingleses sobre oriente, utilizando la
estrategia de la exotizacién, de la rareza; la pregunta de Spivak,

6 Podemos referir esta misma situacién ya no solo para la musica, también para las artes
plasticas con Miguel Angel o la literatura con Shakespeare.

50) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



con respecto a si puede hablar el subalterno, esta mostrando jus-
tamente la manera desigual e inequitativa como son tratadas las
culturas que histéricamente estuvieron ausentes en el paradigma
moderno-eurocéntrico-universal.’

Esto significa que, toda produccién artistica que no tenga
como proposito la belleza, desde los referentes occidentales, la con-
templacién y la sublimacién del espiritu, no es considerada como
tal, por tanto no tiene “status dialégico”, como diria el mismo Spi-
vack, en esta perspectiva disciplinar entran el paradigma visual
ocular-centrista, el canon sonoro de la consonancia y de la tonali-
dad, por mencionar solo dos ejemplos del campo artistico.

El analisis de estas jerarquias discursivas, permite demostrar,
coémo la folclorizacién en América Latina se ha utilizado para sub-
alternizar formas de pensar “otras”; formas de expresion “otras”;
entendimientos de la realidad “otros”; formas de presentar mun-
dos; de representar existencias; en un proceso que va paralelo con
el multiculturalismo en los tltimos 50 anos.

Hasta ahora, la argumentacion gira en torno a como el pro-
yecto de la modernidad ha ido de la mano del sistema capitalista,
de la manera cémo ha naturalizado las formas de vida, cémo ha
privilegiado conocimientos, lenguas y lugares. Sin embargo, resulta
decoroso dejar en claro el lugar de enunciacioén, los intereses y sen-
sibilidades tomando partido por las estéticas populares, “las no-es-
téticas”, las practicas rituales ancestrales, que involucran saberes,
narrativas, cantos; formas chamanicas de construir comunalidad,
colectividad; de proteger, de curar, de sanar, de propiciar alegria y
sentido de existencia.

La intencion de esta metodologia y de traer estos aportes ted-
ricos, es concretar formas alternativas de comprension de la cul-
tura o, desde ahora, en plural de las culturas, en su horizonte mas
amplio. En principio la cultura ya no es méas un conjunto de habitos

7 Elargumento de Spivak explica “el silenciamiento estructural del subalterno dentro de la
narrativa histérica capitalista. Es claro que el subalterno “habla” fisicamente; sin embar-
go su “habla” no adquiere estatus dialégico - en el sentido en que lo plantea Bajtin-, esto
es, el subalterno no es un sujeto que ocupa una posicién discursiva desde la que puede
hablar o responder... Resalta los peligros del trabajo intelectual que actua, consciente o
inconscientemente, a favor de la dominacidn del subalterno, manteniéndolo en silencio
sin darle un espacio o una posicién desde la que pueda hablar”. De manera que cuando
los intelectuales hablan por el subalterno estan reforzando la subalternidad.” (Nota in-
troductoria de Santiago Giraldo al ensayo, 2003, pp. 298-299).

Decolonialidad y sanacién: disertacién desde los estudios interculturales € 51



y costumbres de un pueblo,® en este escenario tedrico, se entien-
de como un continuo simbdlico en la lucha por la significaciéon o
como un “escenario para el combate” intensamente contradictorio
y soportado en relaciones de poder socialmente construidas, desde
donde se hace posible registrar las diversas epistemes y maneras
de proporcionar sentido al mundo en contextos diferenciados por
pueblos otrora “sin historia”, lo que senala opciones interpretativas
y de agenciamiento para América Latina en su singularidad.

La cuestion es, reconocer que las problematicas del arte y la
cultura hacen parte de una reflexion mas amplia que involucra la
politica, el poder y la globalizacién, que pensadas holisticamente,
requieren una indagacién por la manera como la modernidad y el
proyecto colonial de occidente,” ha folclorizado y subalternizado
las culturas ancestrales y sus expresiones humanas portadoras de
saberes, cosmologias y aprendizajes; creaciones, practicas sobre la
vida y la existencia, representdndolas como arcaicas’ y estaticas,
sin tiempos ni subjetividades; por lo cual, sus practicas y sus objetos
no estan en el foco de las politicas culturales publicas ni de las po-
liticas educativas institucionales al no ser reconocidos sus saberes
ni acreditadas sus narrativas, sus practicas rituales, ni sus estéticas.

Resulta pertinente des-tacar como las narrativas y los discur-
sos modernos han mermado la potencia epistémica y cultural de
los saberes populares, tradicionales, miticos, ancestrales; por lo que
han permanecido desacreditados en su condicién esencial y vital,
aunque reconocidos en el papel y en las legislaciones estatales.!

8 Para las teorias poscoloniales, “la cultura no es, entonces, el indicativo del nivel de “de-
sarrollo” estético, moral o cognitivo de un individuo, de un grupo o de una sociedad, sino
como lo afirmara Wallerstein, el “campo de batalla ideolégico” del sistema mundo.” (Cas-
tro-Gémez, 2000b, p. 100).

9 Con este concepto retomo el aporte de Anibal Quijano, cuando propone entender que
la colonialidad y la modernidad se constituyen una con otra, para lo cual, entre otras,
propone 3 dimensiones que son: La colonialidad del ser, la colonialidad del saber y la
colonialidad del poder.

10 Lo ancestral desde la perspectiva de lo folclérico siempre es entendido como el pasado,
y aquel pasado aniorado que siempre es mejor que el presente. Desde la perspectiva cri-
tica de la antropologia la ancestralidad puede ser interpretada como aquello del pasado
que permite resignificar y articular el presente. Es desde esta manera de comprenderla
que vamos a incorporarla a las gramaticas y a las estéticas, como legado y aporte de las
sabidurias de los mayores para asumir la existencia del presente y la configuracién del
futuro.

11 Alrespecto, Jesis Martin Barbero, reflexionando sobre aspectos de la cultura, hace notar,
cémo las demandas por inclusién de los movimientos étnicos y de género son cooptadas

52 ) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



Asumiendo el reto de los estudios culturales, también le apos-
tamos a valorar y acreditar a quienes dia a dia ademas de vincular-
se a las actividades de sustento econémico para la familia, tienen
la sabiduria, la sensibilidad y la confianza en un buen vivir, por lo
cual rezan, cantan, soplan, tocan, improvisan, se transforman; re-
constituyen permanentemente su propia identidad, que es la del
comun, la del otro, la de un cuerpo planetario.

En este punto de la reflexion, es importante poner en discu-
sién la nocidén de representatividad en la que han quedado atra-
padas las teorias del arte, es decir, explicitar como en el circuito
moderno del arte, estas teorias también han entrado en “crisis”
desde sus propios lugares de enunciacién, desde donde ya son tra-
mitadas criticas a la institucién arte, permanentemente puesta en
el abismo por las vanguardias para intentar re-pensar un arte por
fuera de la institucién.

Se trata inicialmente de salir de la idea del arte como mimesis
de la realidad bajo la concepcién de lo bello y lo sublime, lo be-
llamente re-presentado o el juicio reflexionante de lo sublime que
pone en escena lo divino lo perfecto lo bueno.

2. PRESENTACION O REPRESENTACION: MAS ACA
DE LA CONTEMPLACION

Una de las complejidades a la hora de preguntarse por las
definiciones del arte, tiene que ver, como ya lo argumentamos, con
saber ubicarnos en una temporalidad y en un contexto particular
desde donde se observa el mundo y se postulan explicaciones. En
el campo del arte, dentro de la misma orbita de la modernidad, no
solo las vanguardias artisticas y politicas han puesto en el filo, las
definiciones y los conceptos de la teoria clasica del arte represen-
tativo, sino también los filésofos e intelectuales que indagan sobre
la consistencia de la teorias a la hora de verificar la certezas de las
explicaciones del mundo real, en este caso, el mundo del arte.

Se trata, no solo, de demostrar que las teorizaciones y explica-
ciones en el campo del arte y la estética surgieron desde unas pre-
ocupaciones e intereses muy particulares, por lo que no resultan

por la institucionalidad, en tanto que, en Colombia son reconocidos los derechos de los
excluidos en el papel pero desconocidos en la practica.

Decolonialidad y sanacién: disertacién desde los estudios interculturales € 53



suficientes para explicar las artes y las estéticas de contextos socio-
culturales no eurocentrados, sino también de sefialar, coémo dentro
de la esfera de la institucién arte, también hay declarada una crisis
de los relatos y las teorias que sustentan y explican el caracter y
las particularidades que definen el campo mismo como practica
social en relacién con las demas practicas humanas. Por supuesto,
la pregunta que ha flotado desde el inicio es ;qué es arte y como se
definen los objetos o creaciones que enmarcamos en este campo? Y
la subsidiaria de la anterior, sson las teorias las que le dan validez y
verdad a las creaciones, o son las creaciones y los objetos artisticos
los que dan vida a la teoria estética?

Retomamos algunos debates que se han dado desde el campo
de la filosofia, para ampliar los marcos de reflexién y posibilitar
conversaciones mas flexibles, mas francas, pero también mas alen-
tadoras respecto de las crisis y las marginalidades que se anuncian.

La metodologia consiste en que, una vez argumentamos las
discriminaciones y exclusiones que propicié la institucién arte de
la modernidad eurocéntrica, pasamos también a demostrar las li-
mitaciones de la teoria y la crisis de los relatos para dar cuenta de
lo que sucede dentro del mismo canon del arte.

La pregunta va por el camino del pensamiento estético que
desarrollé la modernidad para observar la consistencia de las fron-
teras que lo definen. Se trata de ver cuales son los pormenores de
considerar el arte como una forma de conocimiento y ver si tam-
bién es posible conocer sin representar.

En este punto, resulta obligado hacer referencia a la discusion
que iniciaron Walter Benjamin y Theodor Adorno, y que luego reto-
ma Arthur Danto, cuando se pregunta si cualquier cosa, cualquier
objeto puede ser considerado arte. Como entender los limites que
la teoria ha definido para demarcar el campo. Como entender la
diferencia entre el cuadro y la realidad plasmada, entre la escena
y el conflicto real, como interpretar las sonoridades con relacién a
las vibraciones. Pregunta Danto, como distinguir la obra de arte de
su homologo material y la respuesta esta en la interpretacion sobre
la cual se construyen ciertos significados.

Esteban Dipaola, en un articulo sobre Ontologia y estéticas
Post-representacion, analiza los planteamientos de Arthur Danto,
sobre el principio de representacién para sugerir que lo que hay
detras de la distincién (de lo artistico) es un sistema de identifi-
caclones artisticas que intervienen en la obra y sobre las que se

54 ) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



producen criterios de verdad, condicién para producir la diferencia
con un objeto cualquiera.

“Cada interpretacién construye una nueva obra, modifica sus es-
tructuras, y en ese sentido es que ofrece un criterio de verdad sobre
la obra que en ningun punto es universal y definitivo.” Sin embargo,
aclara que para Danto, el significado se enriquece en el proceso sin
llegar al punto en que el enigma es completamente desvelado y di-
suelto. (Dipaola, 2011, p. 87)

Para Danto, es necesaria la “transfiguracién” para que la
“mera” cosa deje de serlo. La interpretaciéon produce la transfigura-
cién que hace posible que el objeto comun y el objeto artistico no
sean lo mismo. Es aqui, donde resulta importante ver si las obras
de arte son algo mas que la representacion de su homoélogo ma-
terial, por lo que pareceria oportuno, siguiendo a Diapola, separar
la representacion del objeto, y ver cuél es el papel que cumple la
representacién en el campo estético.

El objeto artistico, desborda los significados y las propiedades
del objeto real, (el sistema de identificaciones se transforma mo-
dificando la obra). Realidad y arte comportan diferentes universos
topologicos, diferentes ontologias, mundos infranqueables que re-
quieren una revisiéon del dualismo de esquema y contenido pro-
puesto por Donald Davidson.

Representacion y expresion dos maneras de entender los ob-
jetos artisticos.’? La representacion tiende a congelar la percepcién
del objeto mientras la expresion habilita multiples dimensiones en
la interpretacion.

;Podemos hacer una analogia entre las discusiones que se
dan entre conocimiento -realidad y objeto artistico- mero objeto?
La interpretacion de un hecho real tiene que ver con las teorias

12 “Pues si pensamos el concepto de expresién lo que se estd poniendo en primer plano
son las cualidades sobre las cantidades: en la expresién el arte puede devenir en una
multiplicidad de interpretaciones y generar una pluralidad de verdades, simplemente
porque se presta atencién a su aspecto cualitativo a sus potencias e identidades. Por el
contrario en la representacién la obra de arte es obturada en la condicién determinante
de la identidad que regula las cantidades, es decir, lo cuantitativo fagocita las cualidades
inscribiéndolas a todas como idénticas y, de ese modo, la obra de arte se vuelve pura-
mente autorreferente y solo se concibe en la representacién y la norma de lo que ella
es, sin ninguna posibilidad de recibir nuevas interpretaciones o producir nuevos conoci-
mientos.” (Dipaola, 2011, p. 88)

Decolonialidad y sanacién: disertacién desde los estudios interculturales € 55



interpretativas utilizadas para emitir el juicio (atrapados en el
mundo del lenguaje).

;Como salir de la idea de la representaciéon como unica for-
ma de conocimiento del mundo real? Esto nos ayudaria a despejar
la discusién acerca del valor epistemolégico de la representaciéon
en el ambito del arte como dimensién real de la vida. Cuando re-
clamamos que el arte es otra forma de conocimiento del mundo
estamos afianzando el modelo representacionalista de construir
pensamiento para explicar el mundo y la realidad, un modo de co-
nocer que Foucault llamé la espisteme de la representacion segin
el cual los signos del lenguaje corresponden a una descripcion or-
ganizada en géneros y especies de las cosas del mundo (Chaparro,
2006, p. 9).

¢:Es el arte una produccién individual (representacion, viven-
cla, expresion, experiencia) o requiere de una revision sobre las im-
plicaciones de considerarse un producto colectivo y publico? Si el
asunto, no es la imagen particular del mundo sino la articulacion
de esta con los otros, con la institucidén, con la norma, con el mito;
la reflexién transita hacia la capacidad de conmocién en el orden
de la tradicién y lo comunal.

El debate entre representacién y vivencia, entre realidad y no-
cién lo desarrolla William Duica, poniendo de presente que la filo-
sofia de la modernidad, después de Descartes, instald el dualismo
mente-cuerpo, como dos aspectos de naturalezas ontolégicamente
distintas, la mente como la circunferencia donde se alojan las ideas,
las teorias, las representaciones; y el mundo exterior o el resto de la
naturaleza; dos entidades ontolégicamente y epistemoldgicamente
distintas. La tesis dualista sostiene que el conocimiento consiste en
la representacién del mundo tal y como este es, sin que nuestros
aparatos conceptuales, ni la forma en la cual adquirimos esa repre-
sentacion en nuestra mente jueguen un papel determinante en la
misma. Las ideas se producen por la afectaciéon de los sentidos y su
apariciéon en la mente depende de las sensaciones que provocan los
objetos, los eventos, del mundo exterior.

Esta concepcién pone de manifiesto la tesis representativa del
conocimiento del mundo, asi, saber es representar con precision lo
que hay fuera de la mente (objetividad), por tanto, la pregunta es
;como se originan las nociones y como sabemos que son clertas?
En la concepcion dualista, esquema-contenido, el conocimiento

56 ) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



debe ser una representacién mental del mundo exterior pero no es
claro como determinar la correspondencia entre nuestras ideas y
el mundo exterior, como establecer reglas para la certeza. Acudir a
la certidumbre requiere poner en contacto ambos ambientes (men-
te-mundo), requiere confrontar las nociones de la cosas, que pue-
den variar, dependiendo de las creencias de la cultura, del lugar. En
este sentido, las verdades resultan ser relativas.

El esquema dualista supone entonces la mente como el lu-
gar de la representacién y el resto como la totalidad del mundo no
interpretado. En este debate, Duica, leyendo a Donald Davidson, a
propdsito de su realismo epistemolodgico, sugiere que Davidson pro-
pone el “flujo inmaculado de la experiencia” como intermediario
epistémico entre las dos entidades del esquema dualista.

En este orden de ideas, Duica sitUa como caracteristicas del
esquema dualista las siguientes: 1. El conocimiento como repre-
sentacién de la realidad. 2. Establecimiento de correspondencias
para confrontar las representaciones. 3. La necesidad de una inter-
mediacién epistémica entre la mente y el mundo.

En estas disquisiciones sobre el valor de la representacién en
la adquisicién del conocimiento, quedan bocetadas las complejida-
des del modelo dualista, en tanto, siempre estd de por medio de-
mostrar la articulaciéon y saltar la infranqueable separacion de las
dos entidades. En la argumentacién, Duica siguiendo los argumen-
tos de Davidson, trae como aporte el papel del lenguaje como me-
canismo para desmarcarse de la idea del intermediario epistémico
y acudir al caracter publico de los pensamientos y los significados,
los cuales requieren la inteligibilidad con los otros hablantes.

Al Incluilr el lenguaje como aspecto determinante, aparece la
palabra-objeto o el lenguaje-mundo, y la preocupacién estaria avo-
cada hacia el sentido por construir dentro de los referentes concep-
tuales. En este sentido, la interpretacion estaria entre las creencias
y la verdad (el contenido de la experiencia). Desde tal logica, exis-
te pensamiento porque existe lenguaje, es decir, tenemos dimen-
siones semanticas y epistémicas que afectan la construccién del
conocimiento y del sentido. Duica, considera que el aporte de Da-
vidson es reconocer que en el sistema de creencias se confrontan
las creencias del hablante con las del oyente, lo cual permite tener
coherencia y certeza de los juicios.

Decolonialidad y sanacién: disertacién desde los estudios interculturales € 57



Accedemos al significado de las expresiones de otros hablantes al
establecer las condiciones de verdad de las oraciones. Para ello acu-
dimos a la coherencia como prueba de que tales condiciones estan
satisfechas, sin caer en el esquema dualista de pretender confrontar
nuestros pensamientos con el mundo y sin tener que acudir a nin-
gun intermediario entre el mundo y nosotros. (Duica, 2014, p.161)

Esta perspectiva requiere una concepcion holistica, en tanto
silempre hay que recurrir a sistemas y subsistemas que se necesi-
tan para compartir significados y producir sentidos. Sugiere Duica,
que la coherencia de Davidson desarrolla una oportuna argumen-
tacion para salirle al paso al dualismo.

El pensamiento no puede ser comprendido como un sistema pro-
posicional ni sus contenidos representacionales concebidos sin una
conexién causal con el mundo: Lo que obtenemos con estos dos
elementos (coherencia y correspondencia) es un punto de partida
para desarrollar una concepcién no-representacionalista del cono-
cimiento. (Duica, 2014, p. 178)

Mas adelante, Duica resalta como importante que, tanto sig-
nificados como creencias operan en el ambito publico y estan cir-
cunscritas a contextos sociales. Entender la naturaleza publica del
pensamiento corresponde a comprender que de la misma manera
que al hablar somos usuarios de un sistema publico de senales, al
pensar somos usuarios de un sistema publico de creencias, esto
para dejar sentado que los pensamientos y creencias que cada uno
concibe como propios no los ha formado solo sino que han sido
forjados en la fragua con otros y con el mundo circundante.

Resulta pertinente precisar para seguir en la linea argumen-
tativa, que mis pensamientos y creencias, son mios, en el sentido
de intimos, pero no en el sentido de privados, es decir, insalvable-
mente inaccesibles a otros sujetos. (Duica, 2014).

La preocupacién argumentativa ha estado por mostrar los in-
tentos para pensar una epistemologia no representacionalista, esto
es, como atender el conocimiento del mundo atendiendo las com-
plejidades del dualismo mente-mundo, pero acotando sus limita-
clones explicativas. Hasta aqui, se ha mostrado, de manera parcial,
como se pueden entender las relaciones entre los sujetos, el mundo

58 ) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



y sus pensamientos, des-haciendo la idea de que los pensamien-
tos estan en la mente, que no hay representaciones privadas y de
que no se requiere ningun tipo de intermediario epistémico entre
el mundo y la mente. Hay una relacién causal que se da entre el
mundo y el sujeto, que da lugar a sus creencias y que luego opera
entre la norma y las acciones del sujeto.

Aungque la existencia del mundo es independiente de los sistemas
humanos de creencias, los objetos y eventos del mundo no pueden
ser identificados ni diferenciados sin acudir a nuestros sistemas de
creencias y lenguaje. (Duica, 2014, p. 216)

Hilvanando, conocer para sujetos sociales tiene que ver con
un proceso de ajuste de sus creencias en armonia con una totali-
dad que les alberga sentido, bien puede rechazar las nuevas teorias
por incoherentes o también puede ajustar sus creencias ya asenta-
das para incorporar parte o la totalidad de lo nuevo. En este senti-
do es que se puede afirmar, dice Duica, que el conocimiento es un
proceso selectivo-normativo.

Un sujeto desarrolla su sistema de creencias como resultado
de un proceso que es esencialmente social, a saber: el del aprendi-
zaje y el ulterior uso del lenguaje. No se trata solo de decir que el
proceso de adquisicién es social, se trata de resaltar que lo adqui-
rido -sus creencias- son por asi decirlo un bien publico. En cuanto
hablante y pensante su conocimiento no se reduce a establecer las
coherencias entre sus creencias y las de otro. Se trata de establecer
la coherencia intersubjetiva como mecanismo colectivo de verifica-
cién asegurando la comunicacién y la comprension.

El interés reflexivo, luego de estas primeras cavilaciones, esta
en poner de presente que, asi como al interior de la filosofia y de
la epistemologia el asunto del valor de la representacién —como
esencia en el proceso de construccion el conocimiento—; es cuestio-
nado, puesto en debate, por supuesto también cabe en la linea de
los debates sobre las artes y las teorias estéticas que los soportan.

La crisis del sistema representacional de las artes modernas
ha sido denunciada en diferentes momentos, como ya habiamos
anotado con Benjamin y Adorno, quienes mostraban los perversos
efectos de convertir el arte y sus objetos en mercancia, y subsu-
mirlos en la idea de las recién creadas “industrias culturales” como

Decolonialidad y sanacién: disertacién desde los estudios interculturales € 59



mecanismo de gestién. En esta misma linea, Danto también de-
claraba el fin del arte y el inicio de un arte pos-histérico que “en-
frentaba radicalmente la sacralizacion de la obra y disolvia -por lo
menos en el discurso- al autor, privilegiando los procesos antes que
el producto, lo alegérico antes que lo mimético y anteponiendo lo
simbolico a lo narrativo” (Alban, 2009, p. 88).

En el mundo del arte como explicaba Danto, el asunto de po-
ner entre comillas el arte representativo estaria mas allé de la crisis
que instalaron las vanguardias de principios del siglo XX, para traer
los aspectos centrales de la discusién filoséfica en relacién con el
fundamento del juicio del gusto, que devel6 Kant para mostrar las
complejidades de establecer un juicio universal sobre lo bello, lo
sensible, lo subjetivo.

Con el impresionismo se rompe la tendencia del arte mimeéti-
co y lo que se busca es recuperar la posibilidad cadtica de percibir
el mundo del artista, trascendiendo la idea clasica de concebir la
naturaleza como el “modelo de figuracion” o como lo anunciaba
Danto, el “homoélogo material de la representacion”.

Parafraseando a Deleuze, cuando en su trabajo de conversa-
cién con Begson, intenta desarrollar una teoria no representativa
del arte cinematografico, en el sentido del que el re de la re-presen-
tacién tiene una funcién de mediacién, a través de la cual, la pura
presencia se convierte en una re-presencia. Lo que Deleuze quiere
mostrar es justamente que el cine (arte) es una presentacion di-
recta del tiempo en su complejidad, una simultaneidad de tiempos
que se cruzan en el acontecimiento. Es posible hacer el ejercicio de
deconstruir el re, no solo de la re-presentacién sino también de la
re-produccion y de la re-presencia®® (Chaparro, 2006).

Resulta interesante traer las palabras con las que comenzé su
conferencia el filésofo, Jean Frangois Lyotard, titulada “La ceguera
necesaria” y que dicté en Bogota en el afio 1995.

Hoy voy a hablar de la “presencia” misteriosa que habita en las
obras artisticas, entre comillas, porque se trata de una presencia
que nunca es presentable. Esa presencia es como una queja que
esta contenida en la obra, como si la obra extrajera su grandeza del

13 Chaparro, en el prélogo comenta uno de los apartes del libro que presenta Matthias Vo-
llet sobre los limites de la estética de la representacién: del cine perceptivo de Bergson al
cine durativo de Deleuze.

60) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



hecho de que esta quejandose contra la amenaza de lo sensible”.
(Lyotard, 2006, p. 124)

Esa presencia misteriosa, que se siente pero que no se deja
pulsar resulta semejante al poder de la palabra con la que cons-
truimos universos. Palabra que transforma los objetos en obra, no
en relato sino en palabras-objeto, entendimiento cuando se quiere
presentar los universos artisticos y estéticos, que estan directamen-
te relacionados con experiencias vitales, chamanicas, espirituales,
curativas. Visto asi, hacer arte (pintar, cantar, actuar, interpretar) es
también construir universos de sentido, es invocar las presencias,
-no con las palabras Uinicamente- es conectar nuestro cuerpo con
el cosmos, el pasado con el presente, nuestras particulares viven-
clas con la fuerza inexplicable de lo comunal.

En este sentido, las artes no en su dimensién de entreteni-
miento sino en su aspecto de vinculo directo con un estado emo-
cional que la requiere, presentan de manera directa diversos y
complejos estados de sensibilidad,* que abren dimensiones insos-
pechadas, algo asi como el aistheton que menciona Lyotard, como
el algo que surge del mundo visto, pero que emerge como un es-
pasmo que habilita diversas sensibilidades, multiples conexiones e
inexploradas adherencias (Lyotard, 2006).

Buscando un didlogo entre posmodernos, se puede definir el
arte como una “exploracion de lo invisible y lo indecible”. Es como
transitar de lo figurativo a lo desconocido, de lo arménico a lo caé-
tico, de lo inteligible o lo inexplicable, de lo mundano a lo divino, en
palabras de don Juan Matus, “aprender a ver el mundo del bosque
desde las sombras que reflejan sus arboles y no desde la textura
que produce el follaje de su espesa arboleda.”®

14 Aclara Lyotard, que esta sensibilidad no es la de la filosofia clasica que es entendida
como un signo de concordancia entre el alma y el mundo, sino que es ambivalente y dice
cosas contradictorias al alma. Lo sensible definido como acontecimiento que despierta
lo que dormia. La sensacién puede tener esta forma paradéjica puede comportar alegria
y horror a la vez. Estas afecciones estan en el marco de un pensamiento-cuerpo no en la
potencia de ser afectado sino en su afectacién actual. Es un despertar causado por una
excitacién que tiene el estatuto de acontecimiento para el alma.

15 En el pasaje del libro “Viaje a Ixtlan”, Carlos Castaneda, relata la manera como el indio
yaqui “hombre de conocimientos y medicinas” de nombre Juan Matus, intenta explicarle
la diferencia entre mirar y ver. Para Don Juan, mirar significa la manera como relacio-
namos el hecho visual con la certeza explicativa de la imagen a través del lenguaje. De
manera que cuando vemos una piedra es solo un objeto mineral, cuando vemos un arbol

Decolonialidad y sanacién: disertacién desde los estudios interculturales { 61



Conectamos pensamiento propio y tradiciones artisticas, para
buscar adherencias estéticas y estados émicos en la pulsién de un
tambor que nos habilita una circularidad, un ordenamiento y que
nos conecta con los latidos de la Pachamama. Es un reto por apren-
der a sentir las vibraciones de la montana, de la laguna, del viento,
para construir sentidos colectivos planetarios (en este sentido uni-
versales) de armonia, de respeto, de gratitud por lo que hay en el
universo; que es la casa que habitamos, en relacién con que todo lo
que hay en ella tiene un sentido, un propésito y re-presentan la vida.

La disertacién nos lleva entonces a recuperar la conexion, la
imbricacion directa y vital entre las expresiones humanas que des-
de el campo de lo sensible, despiertan lo que ha estado dormido
y que ocupan el vacio de la insensibilidad, amplifican el vértigo
a lo desconocido, habilitan la fuerza de lo sagrado. Es presentir la
esencialidad de la forma cosmogonica que se transfiere metonimi-
camente en el impuso de un gesto, de un movimiento, de un sonido,
de una palabra.

Se trata de abrir los entendimientos, de ampliar las compre-
siones que se suscitan cuando re-cuperamos sentidos holisticos,
totales y esenciales que emergen desde el campo de lo artistico, de
lo sensible.

En el objeto se convocan todas las fuerzas que componen lo real
en tanto relaciones significativas que no son evidentes y que deben
ser sacudidas (se debe maraquear con el shere, se debe bailar, tocar
el tambor y cantar) para que su esencialidad emerja y penetre los
objetos y la vida que se teje alrededor de ellos. Este es el sentido
de esta busqueda en su doble significado; semantizar la busqueda
y ritualizar el resultado de ella encontrando lo que no es evidente,
como huellas que al juntarse nos dejan ver la naturaleza del uni-
verso en la condicién corpérea, presente; pasada arquetipica y esen-
cial; futura y oracular. (Gutiérrez, 2015, p. 6)

solo vemos sus ramas, sus hojas y sus flores. Con esto, Don Juan intenta hacerle caer
en cuenta que el mundo que él ve, piensa y siente es el mundo de las certezas, de las
verdades, pero que existe otro mundo que es el de las sombras y que una tarea funda-
mental para entender los secretos y la magia de las Plantas entedgenas, como el peyote,
es aprender a ver, que es siempre tener la capacidad de ver e imaginar, de sentir lo que
estd mas all4, lo que esté detrds, lo que esta oculto a nuestra visiéon. De esta manera,
los guerreros en palabras de don Juan adquieren el poder de sentir, presentir, auscultar
situaciones aparentemente invisibles. (Castaneda, 1975, cap. XV)

62) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



Asi, se puede reconocer que el arte desde la perspectiva repre-
sentacional y las formas sensibles de las expresiones comunales,
presentan tradiciones y sistemas de referencialidad diversas que
nos interpelan para manifestar la importancia discursiva y prag-
matica que tienen hoy en dia sistemas sociales y culturales que
han estado ausentes en los debates, en las presentaciones, y en las
re-presentaciones de ese mundo magico y misterioso del arte. Me
refiero a las formas de expresion humana; sonora, visual, corporal,
ritual, que estan mas alla del signo, del simbolo y de la mimesis;
expresiones que no solo son divertimento y entretenimiento sino
que cumplen roles y participaciones vitales para la sobrevivencia y
desarrollo social y colectivo de los pueblos y comunidades que los
producen.

Por ejemplo, el canto como expresidén sonora que magicamen-
te imbrica las energias subjetivas para producir intersubjetividad
conectada desde lo sonoro, que en comunidad produce estados de
solidaridad, de hermandad, de igualdad en la diferencia; de demo-
cracia en términos occidentales; de adhesion estética y étnica para
producir estados imaginados de bienestar, sanacién, buen vivir.

3. SONORIDADES E INTERCAMBIOS. UN CANTO DE EXPANSION
DEL ESPIRITU

Desde la antigiiedad, la musica ha acompanado los procesos
vitales de acuerdo con las caracteristicas de cada época y cada cul-
tura. Se ha utilizado para llamar lluvia, para invocar proteccion,
para sembrar, para cosechar, para ceremonias religiosas, militares,
familiares, para comunicar novedades y relatos. La musica nos trae
recuerdos, sensaciones, sentimientos, nos provoca deseos de muy
diversa indole. Cada cultura y cada época va moldeando sus soni-
dos de acuerdo con sus energias, sus experiencias, sus expectati-
vas de vida colectivas e individuales. Musica, magia y ritual es una
triada plena y actual en los pueblos originarios de las Américas, en
las costumbres aun campesinas, en las tradiciones de la didspora
africana en el continente americano, en las colectividades urbanas
subalternas. La musica, como producto humano, esta impregnada
de energias, de simbolos, de significados con los cuales se experi-
menta la vida. Las jugas de adoracién en el litoral pacifico colom-
biano; los cantos de arreo y ordefio en la Orinoquia colombiana;

Decolonialidad y sanacién: disertacién desde los estudios interculturales € 63



la guabinas de la provincia de Vélez en el nororiente colombiano;
son algunos de los ejemplos que se pueden citar como evidencia de
estas energias y sonoridades que representan la diferencia y la ri-
queza cultural y que suponen multiples formas de habitar el mun-
do, pero también de utilizar el sonido como expresién existencial,
como huella del acontecer, como simbolo de la esperanza, como
signo de la resistencia, como huella de una presencia.

El sonido como carga energética, y la musica, como sistema simbdli-
co construido por cada sociedad, actiian directamente en los niveles
sensorial, neurofisiolégico, perceptivo, psicoldgico, afectivo emocio-
nal y cognitivo: la musica influye en la construccién de las ideas y
de los valores que configuran nuestro entorno filoséfico, estético y
soclial. (Londono, 2002, p.10)

Ahora, la musica con fines comerciales adquiere otras conno-
taciones y otros usos, por lo cual seria ingenuo seguir pensando en
que la musica es un modo de expresion sin mayor pretension que
la contemplacién y el deleite. En esta propuesta de re-dimensio-
namiento cultural, la musica es mucho méas que un objeto de con-
sumo o de divertimento, si tomamos en consideracién el impacto
que tiene de manera publica y privada sobre la construccién de las
identidades; sobre las adhesiones y repulsiones estéticas politicas,
religiosas. La musica se hace entonces:

Clamor, denuncia, protesta y testimonio... en el sur del continen-
te americano cantan Atahulapa Yupanqui, Violeta Parra, Daniel Vi-
glieti, Victor Jara, Ledn Gieco, Milton Nascimiento, Chico Buarque...
en el centro Rubén Blades, Silvio Rodriguez, Pablo Milanés y otros
tantos: hombres y mujeres que expresan a través de ritmos, melo-
dias, e instrumentos, realidades comunes, ideas y sentimientos [...]
musicas como el rock, la musica punk o el rap, que transitan por el
mundo urbano y mediatico expresan el sentir, las aspiraciones y los
imaginarios de las nuevas generaciones [...] la musica 'guasca’, la
musica de 'despecho’ o los 'corridos prohibidos’ son expresiones ar-
tisticas que dan cuenta de las situaciones socioculturales y politicas
en las que la urbanizacién de la vida, la violencia, el narcotrafico y el
conflicto armado hacen parte del cotidiano vivir del pueblo colom-
biano y latinoamericano con diversos matices. (Londono, 2002, p. 14)

64 ) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



La musica acompana nuestras experiencias vitales cruzando
fronteras étnicas, de clase, de género; en lo publico y en lo privado;
en lo individual y lo colectivo. Las musicas,

son y suenan en relacién con el contexto que las totaliza. [...] los
alcances de la musica son ilimitados y poderosisimos, ya que los
ruidos y los sonidos se internan en un mundo cargado de significa-
ciones ancestrales y cualquiera de ellos puede activar lo esencial de
nuestra personalidad y hasta los resabios de nuestro ser primitivo y
primordial. (Fregtman, 1994, citado por Londono, 2002)

Estamos recuperando una comprension holistica y abarcado-
ra del mundo sonoro tal como sucede en nuestros entornos cultu-
rales, en nuestras experiencias cotidianas, de manera que también
se vuelve un propésito de-colonial modificar la idea racionalista y
esquematica de la musica explicada en formas eruditas, en me-
diciones acusticas, en patrones sonoros. No es el sonido “modula-
do”, “organizado” de la definicién del diccionario, son los sonidos
energéticos del canto, del cuerpo, de los instrumentos musicales,
de los pajaros, de la naturaleza, del murmullo; de las palmas de las
manos golpeadas de los que gozan con el acontecer musical, de los
que la disfrutan, la bailan, la tararean, la ritualizan, la hacen suya.

No asi, el “sonido musical puro”*® que debe fluir en medio del
silencio, la quietud y la distancia (espacial y discriminativa) que
exige e impone el concierto clasico con fines contemplativos. Aun-
que este es tema de discusion desde la etnomusicologia, es im-
portante insistir que el asunto no es solo resquebrajar los limites
entre lo musical y lo no musical, entre lo artistico y lo artesano,

16 Me parece conveniente mencionar la discusién que propone Merriam, sobre la manera
como utilizamos los términos uso y funcién en relacién con las musicas. Sin entrar en
la discusién profunda es importante resaltar que no son términos sinénimos y que ‘uso’
tiene un anclaje més obvio y directo con la manera como se utiliza la musica y ‘fun-
cién’ con una lectura de la cultura como sistema funcional, donde la musica, junto con
otras muchas expresiones, cumple una funcién. Estas precisiones permiten reflexionar
de diferentes maneras sobre las distinciones y clasificaciones que el modelo occidental
construyd en relacién con su particular estética: “Es cierto que en nuestra sociedad ten-
demos a distinguir entre arte puro y aplicado: en el caso de la musica, nos referimos a la
clasica o artistica como pura, y a la musica para peliculas, radio o televisién como aplica-
da [...] Profundizando la cuestién podemos preguntarnos cémo delimitar nuestra propia
distincién entre artista y artesano [...] La diferencia entre artista y audiencia presenta
problemas analogos.” (Merriam, 2001, p. 279)

Decolonialidad y sanacién: disertaciéon desde los estudios interculturales € 65



sino deshacer las distinciones que discriminan lo escrito sobre lo
oral, lo autoral sobre lo performativo, lo individual (el artista genio)
sobre lo colectivo (el folclor).

La musica es una experiencia de caracter no verbal, absolutamente
inaccesible por medios puramente literarios o eruditos. Por tratarse
de un fenémeno tan arraigado en el hombre desde sus origenes, el
hecho musical no conoce limites ni fronteras, colores o credos, épo-
cas o lenguajes, y ha impregnado con sus ecos todas las zonas del
accionar humano. (Fregtman, 1998, Prélogo)

Culturalmente las musicas estan ancladas en las experiencias
de lugar, de familia, de generacion, de encuentro y desencuentro:

Las musicas son esas sugestivas tacticas, practicas, expresiones en
las cuales una comunidad se nombra por medio de la celebracién
de su ritmo, su emocioén, su relato, su cuerpo. Las musicas nos de-
terminan lugares en la geografia y sentimientos en la cultura. Las
musicas ponen en escena publica diversas sensibilidades, difusas y
ambiguas, que son libres en cuanto son capaces de expresar todo lo
indecible. (Rincén, 2008, p.165)

A nivel general, la musica esta mas compenetrada con la
emocién y como vinculo directo de la expresion, tanto si esa emo-
cién es individual (obscenidad, censura) como compartida (Me-
rriam, 2001).

Recuperamos entendimientos distintos sobre el sonido como
fuente de poder, poder estético de conmover, espiritual de conec-
tarnos con el todo, poder desde la sacralidad del sonido y su cone-
xi6n con el orden de lo material, poder para construir universos de
sentido y de bienestar.

En el espacio académico, Artes de la Madre Tierra,” tuvimos
la fortuna de conversar con el abuelo colombiano Alfonso Elias

17 Esta asignatura forma parte de la linea de estudios culturales de las artes que soporta la
Maestria en Estudios Artisticos que oferta la Facultad de Artes ASAB de la Universidad
Distrital Francisco Jose de Caldas. Convoca la mixtura de sabidurias que en la contem-
poraneidad existen en lineas paralelas donde el conocimiento surge como emergencia
como algo que penetre la palabra y revele su poder como soplo de la existencia y sea
ordenador del mundo en su naturaleza universal. Parte de los saberes que emergen en
la cotidianidad, el festejo, el gesto, la intencién de la palabra, de las entrafias de la Pacha

66 ) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



Castillo, hoy jefe de danza de “la Danza del Sol” (danza madre de
los pueblos ancestrales del norte del continente americano) y guar-
dian de las tradiciones. Cuando preguntamos por el significado y
el valor del canto y el tambor en los rituales ancestrales el abuelo
Alfonso comento:

El tambor (porta un tambor de mano hexagonal), describe la pura
esencia de la vida, por ejemplo, el golpe del tambor describe el latir
del corazdn de la madre tierra, por ese corazén todos nosotros es-
tamos unidos, es una conexién universal. El tambor simboliza aire
en la vida, sabemos que hay cuatro elementos que trajeron la vida
sobre la madre tierra, el aire es uno de ellos, entonces nosotros al
tomar ese elemento de vida y difundir esa vida con el sonido, noso-
tros estamos creando, recreando esa unién con el gran misterio. De
manera que cuando tocamos un tambor en cualquiera de las fiestas
(ceremoniales) buscamos la conexién con el latido del corazén de
la madre tierra y de esa manera buscar que todos estemos conec-
tados con ese latido y con el corazén, es magia. El arte posibilita la
expansién del espiritu, ese es el regalo que el arte nos da. Los golpes
constantes del tambor que marcamos nosotros con diferentes velo-
cidades y ritmos en las ceremonias nos permiten regular y controlar
nuestra respiracién, es como poner en la misma sintonia el ritmo
de nuestro corazoén con el de la madre tierra. Todos los instrumen-
tos: el canto, el tambor, el grito, los pitos, son expresiones de ese
elemento aire. Cuando trabajamos con el elemento aire trabajamos
con nuestra respiracién y nuestra respiraciéon regula nuestros pen-
samientos y nuestra mente. (Castillo, entrevista, 2014).

Para un ejercicio plural, por supuesto, se requieren muchas
mas voces y sonidos poder, que abran el abanico cultural y abar-
quen un sonorama mas completo de las tradiciones ancestrales
colombianas, de manera que podamos tejer palabra -como dicen
los taitas- entre pueblos indigenas, campesinos, comunidades ru-
rales urbanas de ninos jévenes y ancianos caucanos, amazonicos,
caribes, muiscas, chocoanos, latinaomaericanos, planetarios.

Hoy es pertienente hablar de la interculturalidad no como
ejercicio tedrico, sino como perspectiva vital mas alla de las

mama, del Tahuantinsuyo, del Abya-Yala, de los orichas para seguir orientando la exis-
tencia.

Decolonialidad y sanacién: disertacién desde los estudios interculturales € 67



epistemologias, que permite el didlogo, pero sobre todo, la imbrica-
cién de saberes y estéticas, que oriente el quehacer contemporaneo
del hombre, volviendo a mirar la vida en su complejidad, donde el
arte deje de ser un artificio y pueda tener la fuerza del espiritu que
reconstruya el universo (Gutierrez y Lambuley, 2014).%8

A MANERA DE CONCLUSION

La obsevacion critica a la concepcién occidental de la insti-
tucion arte, senala el potencial descolonizador de las expresiones
sonoras de las subjetividades no inscritas en los canones hegemo-
nicos de la modernidad eurocentrada, permitiendo la confluencia
de modos “otros” de sentir, pensar, hacer, sonar y de relacionarse
con la vida.

Es una apuesta por la recuperacion de los sentidos holisticos
en lo sensible hacia el desarrollo social y colectivo de los pueblos
y comunidades, poniendo en cuestién la idea de la representacion
como unico entendimiento del valor de las expresiones sensibles,
se trata de salir del campo meramente de lo simbdlico desde donde
se fijan entendimientos para acudir a las experiencias que concitan
colectividad espiritualidad y sanacién.

REFERENCIAS

Alban, A. (2009). “Artistas indigenas y afrocolombianos: entre las memorias y las
cosmovisiones. Estéticas de la Re-existencia”. En Arte y estética en la encruci-
jada descolonial. Buenos Aires, Argentina: Ediciones del Signo.

Castillo, E. (2014). Artes de la madre tierra. Conversatorio. Bogota: Facultad de Artes
ASAB. Universidad Distrital Francisco José de Caldas.

Castro, G. (2000). “Geopoliticas del conocimiento o el desafio de “impensar” las
ciencias sociales en América Latina”. (Intr.) En La reestructuracién de las cien-
clas sociales en América Latina. Bogotd: Instituto pensar/Pontificia Universidad
Javeriana.

18 Tomado del Syllabus de Artes de la Madre Tierra, que contiene la explicitacién del espa-
cio académico, sus objetivos, las metodologias y la bibliografia.

68) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



Chaparro, A. (2006). Prélogo. En Los limites de la estética de la representacién. Bogota:
Editorial Universidad del Rosario.

De la Campa, R. (2001). “Latinoamerica y sus discursos”. En Sarah Mojica (comp.),
Mapas culturales para América Latina. Bogoté: Editorial Javeriana/Instituto
Pensar.

Dipaola, E. (2011). “ontologia y estéticas post-representacion: problemas de la filo-
sofia del arte de Arthur Danto”. En Revista Philosophia.

Duica, W. (2014). Conocer sin representar. El realismo epistemoldgico de Donald Davidson.
Bogota: Universidad Nacional de Colombia, Departamento de Filosofia.

Escobar, A. (2003). Mundos y conocimientos de otro modo. El programa de investigacién de
modernidad / colonialidad latinoamericano. Bogoté: Tabula Rasa.

Fregtman C. (1998). El tao de la musica. Buenos Aires, Argentina: Editorial Troquel.

Giraldo S. (2003). Nota introductoria. En ;Puede hablar el subalterno? Gayatri C.
Spivak (Trad.), En Revista Colombiana de Antropologia. 30. Bogota.

Gutiérrez, E. (2015). Rito y Metonimia. Bogota: Universidad Distrital Francisco José
de Caldas.

Lambuley, R. (2015). Estéticas y mundos: hacia una desjerarquizacién de los sen-
tidos. En “Joropo, sonoridades de la vida, estéticas de la existencia.” Tesis
doctoral. Universidad Andina Simén Bolivar, Quito Ecuador. Consultada en:
«http://repositorio.uasb.edu.ec/bitstream/10644/4277/1/TD052-DECLA-Jo-
ropo-Lambuley.pdf »

Londono, M. (2002). Y la memoria se hizo musica. Medellin: Universidad de Antioquia.

Lyotard, J. (2006). “La ceguera necesaria”. En Los limites de la estética de la representa-
cién. (Conferencia). Bogota: Universidad del Rosario.

Merriam, A. (2001). La musica como cultura. Usos y funciones. En Las culturas mu-
sicales. Lecturas de etnomusicologia. Espaia: Editorial Trotta.

Mignolo, W. (2002). Las geopoliticas del conocimiento y colonialidad del poder. Entrevista
por Catherine Walsh. Quito: Universidad Andina Simén Bolivar/ Ediciones
Abya Yala.

Quijano, A. (2005). “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina.” En La
colonialidad del saber. Eurocentrismo y Ciencias sociales. Perspectivas latinoameri-
canas. La Habana: Editorial de ciencias sociales.

Rincédn, O. (2008). “La musica como practica comunicativa y cultural.” En Industrias
culturales e Identidades. Una mirada a las interdependecias entre medios de comu-
nicacién sociedad y cultura. Bogota: Editorial Pontificia Universidad Javeriana.

Decolonialidad y sanacién: disertacién desde los estudios interculturales € 69


http://repositorio.uasb.edu.ec/bitstream/10644/4277/1/TD052-DECLA-Joropo-Lambuley.pdf
http://repositorio.uasb.edu.ec/bitstream/10644/4277/1/TD052-DECLA-Joropo-Lambuley.pdf

Santos C., R., Mejia B, F. (2010). Mensajes de la madre tierra en el territorio muisca. Bo-
gota: Impresol Ediciones.

Wallerstein I. (1999). Abrir las Ciencias Sociales. Madrid, Espana: Siglo XXI editores.

70} Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



Lugares de encuentro y colaboracién
entre los estudios culturales y los
estudios artisticos

Pedro Pablo Gomez

Sin un plano, scémo recorrer la ciudad? Nos hemos extraviado
en la montafia o en el mar, a veces incluso en la carretera, sin guia.
¢Ddnde estamos y qué hacemos? Si, ;por dénde ir para ir a dénde?

Coleccion de mapas ttiles para localizar nuestros movimientos,
un atlas nos ayuda a responder a estas cuestiones de lugar.

Si nos hemos perdido, nos encontramos gracias a él.

Michel Serres

Este texto tiene como propoésito ubicar, desde mi propia perspecti-
va, los estudios artisticos en relacién con los estudios culturales en
general y, especialmente con los legados del pensamiento critico
decolonial. Por tratarse de un campo emergente que tiene un poco
menos de una década, el de los estudios artisticos, necesita cons-
tantemente ser redibujado con trazos contingentes que nos per-
mitan ver su estado en un determinado momento para, sobre esa
base, trazar sus horizontes posibles de expectativas. Lo particular
de este trabajo, quiza, consiste en su insistencia en las cartografias
cognitivas para mostrar como, en el contexto de las geopoliticas
del conocimiento, va emergiendo la posibilidad de los estudios ar-
tisticos como una cartografia otra, elaborada como proyecto aca-
démico en una universidad del Sur Global: la Universidad Distrital
Francisco José de Caldas.

Asi, en la primera parte me permito retomar y repensar algu-
nos de los mapas cognitivos que, con gran aclerto, Catherine Walsh

Lugares de encuentro y colaboracién entre los estudios culturales y los estudios... €71



y Adolfo Alban, presentaron al grupo de estudiantes de la tercera
cohorte del doctorado en Estudios Culturales Latinoamericanos, de
la que formaba parte quien escribe estas lineas. Espero que esta
presentacion en diferido, pueda tener para los lectores al menos
un poco del caracter revelador que tuvieron para mi, pues me mos-
traron lo que significa una perspectiva critica latinoamericana v,
mas aun, lo que significan la perspectiva y el proyecto decolonial.
Esto con la intencién de introducir la pregunta por los estudios ar-
tisticos que llevara, en la segunda parte, a trazar un mapa de los
estudios artisticos como denominacién académica y, ante todo,
como un espacio para la creacién de conocimientos de caracter
inter y transdisciplinar. Como se vera a lo largo del recorrido, mi
perspectiva de los estudios artisticos, que es compartida por otros
investigadores y creadores (sin ser homogénea) dialoga muy de cer-
ca con los estudios culturales latinoamericanos y mejor, como los
nombra Catherine Walsh: Estudios (inter)culturales latinoamericanos
en perspectiva decolonial, con sus legados y su caracter intecultural,
inter-epistemico y decolonial que son claves para imaginar un ho-
rizonte posible de mundo transmoderno y pluriversal .

LA IMPORTANCIA DE LAS CARTOGRAF{AS Y DE LAS
CARTOGRAFIAS COGNITIVAS PARA LOS ESTUDIOS
CULTURALES LATINOAMERICANOS EN CLAVE DECOLONIAL

La afirmacién de los estudios culturales en general y los es-
tudios culturales latinoamericanos en particular,’ no como una
disciplina sino, ante todo, como un conjunto de proyectos geopo-
liticamente localizados en una variedad de formas, es sin duda un
punto de partida hacia la estrategia pedagogica de realizar un ma-
peo de los mismos. Esto, no como un recorrido histérico sino para
hacer visibles los campos de lucha epistémicos, politicos, éticos y
estéticos, que dichos proyectos hacen evidente; a su vez, esta estra-
tegia puede ser util para ubicar nuestros propios proyectos en un
campo de accién habitado por comunidades que ponen en juego el
sentir, el pensar y el hacer.

1 Me refiero precisamente a la practica de nombrar los estudios culturales latinoamerica-
nos que ha venido construyendo el Doctorado de la Universidad Andina Simén Bolivar,
Sede Ecuador.

72} Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



Por lo tanto, haremos referencia a cuatro mapas conceptuales
elaborados por Catherine Walsh y Adolfo Alban, en 2009, no tanto
para describirlos, sino para ubicar en sus territorios elementos o
preguntas propias y, ante todo, para darnos cuenta c6mo un pro-
yecto particular —en tanto estudio- podria entrar en relacién con
el conjunto de proyectos para configurar el conjunto de los estu-
dios culturales latinoamericanos. Mas adelante veremos co6mo esto
mismo se actualiza con respecto a los estudios artisticos.

(1) DISCIPLINAMIENTO CIENTIFICO

CIENCIA NATURAL | | CIENCIA SOCIAL HUMANIDADES
Filosofia / Literatura
CONOCIMIENTO CIERTO= CIENCIA SABER (NO-CIENCIA)
¢ Objetivo
e Central Modelo Construccién Estados Nacionales Produccién cultural, mental
e Sujetos pasivos Newtoniano Consolidacion colonialismo cultural y espiritual de sociedades
e Validacién empirica civilizadas
vehiculo de primera fase
Conocimiento “objetivo” de la realidad: capitalismo-imperialismo
Fisica, Quimica, Biologia
Economia
Creacién Estados
/ (euro-céntricos)
Necesidad ejercer control politico Alta cultura (letrada)
Sobre mundo social, humano Estudio:

Literatura Nacional
Historia de arte:

Arte vs artesania-folklore
Filosofia: Nacionalidad
Razén/Moderno/Occidental

* Historia: Realidad Nacién-Pueblo

¢ Economia: Leyes del mercado

e Sociologia: Leyes sociedad

* Ciencias Politicas: Estados,
gobiernos, instrumental

¢ Antropologia: Mundo no-oc-
cidental estudiar colonias
internas y externas.

Trinidad Estado-céntrica

Ciencias Politicas Sociologia

Organizador del Hegemonia Politica i feaa
mercado capitalista ‘ege’ﬁ ial ' Cinco paises:
y del conocimiento clentifica-social. Gran Bretan_a
Francia

Alemania

Italia

Geografia Estados Unidos

Imposicién y
reconstruccion en

L. . Mecanismos de control sobre el
América Latina

mundo natural y social

i

PROYECTO DE MODERNIDAD Proyecto del EECC como
(Geopolitica y colonizacién del saber) busqueda de salir de este marco

Lugares de encuentro y colaboracién entre los estudios culturales y los estudios... €73



Bien, el primer mapa conceptual, muestra el disciplinamiento
cientifico de la modernidad, como colonialidad del saber, en un
contexto europeo donde nacen los estudios culturales como una
forma de cuestionamiento al modelo binario, de objetividad; esta-
blecido por las ciencias positivas, que entre los siglos XVIII y XIX se
consolidan, estableciendo una distincion entre ciencia y saber. El
conocimiento, propio de la ciencia, hace posible una forma de ver-
dad, objetiva y neutral que, a su vez, supone la posibilidad de una
validacién empirica. La objetividad de la ciencia se expresa como
hybris del punto cero, como la neutralidad de un lugar privilegiado
desde donde se ve sin ser visto, representar sin ser parte de lo re-
presentado (Castro-Goémez, 2005). En el centro de este mapa, apare-
cen otras ciencias que aspiran a la objetividad, condicién necesaria
para su reconocimiento epistémico, las cuales a su vez serian indis-
pensables para la construcciéon de los proyectos de Estados nacio-
nales: la historia, la economia y las ciencias politicas, ademas de la
antropologia. Esta ultima se iria constituyendo en una especie de
“lingua franca” de la produccién de la alteridad, necesaria para los
proyectos coloniales en el mundo no occidental. En el otro extremo,
las humanidades, la filosofia y la literatura, en donde aparece la
historia del arte y la estética, asociadas a la alta cultura; cumplen
una funcién al interior de la matriz colonial del poder, que consis-
te en la definicién de lo que es arte por medio de la distincién con
respecto al folklor y la produccién industrial, de manera analoga
como la filosofia se distingue, como pensamiento racional, del sen-
tido comun, sin renunciar a su aspiracion de ser o seguir siendo
considerada como ciencia. En este sentido cabe recordar que una
de las preguntas fundamentales de Kant, en su Critica de la razén
pura, fue acerca de las condiciones de posibilidad de la metafisica
como clencia. Si bien, la conclusién de Kant es negativa, no es asi
para Hegel. Para este ultimo, la filosofia, en tanto permite el acceso
al conocimiento de lo absoluto, se funda como ciencia y esta a su
vez hace posible una estética como ciencia del arte, en tanto este
se constituye en la manifestacién sensible de la idea, es decir, de
lo absoluto, la materializacién del espiritu absoluto. Sin embargo,
el arte que puede ser objeto de la estética no es un arte cualquie-
ra, sino la obra del genio creador, cuya produccion realizada por
artistas occidentales se supone que sobrepasa a la creacion de la
naturaleza.

74 ) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



A partir de este mapa podriamos plantear la siguiente pre-
gunta: ;Es la modernidad un proyecto fundamentalmente estético
que funda diversas formas de colonialidad? Esto se sustenta, en la
medida en que la modernidad se ha entendido como un proyecto
de construcciéon de la imagen del mundo. Tal y como lo planted Hei-
degger, la modernidad es la época de la imagen del mundo; claro
que la construccién de esa imagen no es prerrogativa del arte, ni
de las ciencias humanas sino de la ciencia que tiene fundamenta-
cion fisico-matematica, la cual construye la investigacién como un
dispositivo para conocer de manera precisa los fenémenos de la
naturaleza (Heidegger y Wagner de Reyna, 1958). Aunque este mis-
mo autor dice que el arte es un fenémeno de igual rango al de la
ciencia moderna, el arte moderno se introduce en el horizonte de
la estética. Esto significa que la obra de arte se convierte en objeto
de la vivencia y, en consecuencia, el arte pasa por ser expresion de
la vida subjetiva del hombre. Sin embargo, el arte al que se refiere
Heldegger no es la expresion de todos los hombres, sino de los que
producen grandes obras de arte, como Holderlin y Van Gogh, (Soler
y Heidegger, 1953) capaces de expresar en sus obras la esencia mis-
ma de la modernidad, razén por la cual son objeto adecuado para
la formulacién del problema filoséfico de la estética.

El segundo mapa conceptual muestra el proyecto de los Estu-
dios culturales en la Escuela de Birmingham, el cual se propone un
pensamiento de lo cultural desde un repensar critico del marxismo
y de las disciplinas académicas. Aunque, es claro que este proyec-
to no pretende abordar el problema de lo cultural y lo politico en
América Latina, puede generar una especie de complementariedad
para su comprensién desde perspectivas locales; es decir, puede
ser reconocido como uno de los proyectos cuyos legados tienen re-
sonancia en proyectos locales en América Latina en general y en
Colombia en particular, como puede ser el caso de los estudios ar-
tisticos, de los que nos ocuparemos mas adelante.

En el tercer mapa, de los estudios subalternos y los estudios
poscoloniales, podemos ver cémo lo subalterno, conceptualizado
en su momento por Gramsci, se hace visible desde la historia que
esta contada por una mirada que niega otras miradas; entonces,
no se trata sélo de contar la historia de los grupos subalternos sino
de ver su propia historia, haciéndolo de otra manera. Para ello, hay
que tener en cuenta el papel de la lengua y el lenguaje, a partir de

Lugares de encuentro y colaboracién entre los estudios culturales y los estudios... € 75



(2) PROYECTO DE EECC BIRMINGHAM

Representar el Marxismo con relacién a lo cultural

Estudiar la cultura
como actividad

humana de elementos

para el cambio social

ARTICULACION

E.P. Thompson;
R. Hoggart, R.
Williams.

Clase es una for-
macién social y
cultural y cultura
experiencia vivida.
Estudio de la cultu-
ra como actividad
humana para el
cambio social.
Cultura como lugar

Metéfora para el
trabajo tedrico;

Diversidad,
textualidad,
significaién

Giro cultural
humanistico
culturalismo

Giro lingiiistico
Estructuralismo

central de lucha ESTUDIOS CULTURALES

por la hegemonta. COMO PROYECTO POLITICO

Cultura popu-

lar Urbana

Modo en que la PRACTICA CRITICA Escuela de

practica cultural MARXISTA Frankfurt:

lleva a los diferentes (Eurecentrismo) Valor de

grupos y clases a popular,

luchar por el pre- economia

dominio cultural. de los

medios

S. Hall

Tensién

entre

politica y

teoria Posmarxismo

Régimen

racializado de

representacion FEMINISMO RAZA, RACISMO,
EXPERIENCIA

Concepto, COLONIAL

practica y

posibilidad de

articulacién

Lo personal como politico

Experiencia radical en nocién de poder.
Contralidad de género y cuestiones de sexualidad.
Lo subjetivo y el sujeto.

Saussure:

la estructura del
lenguaje puede
servir como mapa
para el estudio

de la sociedad

Levi Strauss:

Lo cultural como
conjunto de
practicas, condi-
ciones, materiales
de significacion.

Althusser:
Ideologia como
categoria analitica.
Aparatos ideol6-
gicos del Estado.

W. Benjamin:
Insertar el arte

a contexto de
relaciones sociales
vividas; practica de
ser intelectual
Cultural.

Foucault:
Textualidad como
sitio de representa-
cién y resistencia

...Pero textualidad
no es suficiente;
vocacién politica
de los EECC

“Los Movimientos politicos provocan movimientos teéricos y
coyunturas histéricas insisten sobre la teoria”

Tensién continua entre
practicas y teorias.

EECC

Como practica,
proyecto de intervencién

Formacién cultural en que
las practicas estan insertas

76} Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial




3. ESTUDIOS SUBALTERNOS Y ESTUDIOS POSCOLONIALES

ESTUDIOS POSCOLONIALES
Sujeto — colonialismo-imperialismo
Primer Mundo -Tercer Mundo

ESTUDIOS SUBALTERNOS

Escuela historia nacional de India

Revelar, investigar, descubrir la ini-
ciativa histérica del pueblo

ORIENTALISMO (Said):
sistema de pensamiento, representa-
cién, dominacién; distincién ontologia/
epistémica entre oriente y occidente

Conciencia subalterna campesina

Condicién de subalternidad en la sociedad:

Resultado de la colonizacién y otras POSCOLONIALISMO
formas de dominacién econémica, ra-
cial, social, lingliistica, cultural...
Permanencia

colonialismo europeo

Expresiones de

Estudio sobre poder:
Pensar “desde” experiencias
subalternas

Localizar discursos
no-occidentales.

Guha, Catterjee, Prakash,
Chackrabarty

Gramatica de
modernidad desde
la cual se articulan

dominacién,
resistencia,
representacion
de la referencia a
discursos, maestros
de historia, filosofia,
ciencia lingtiistica.

narrativas
anticolonialistas

GRUPO LATINOAMERICANO
DE ESTUDIOS SUBALTERNOS

Funcién politica del latinoamericanismo en
universidades y sociedad de Estados Unidos .

Berverley, I. Rodriguez, Rabasa,
Sanjines, Mignolo, Moreiras.

los cuales se elabora el conocimiento. Asi, por ejemplo, desde los
Estados Unidos se empieza a ver el problema del latinoamerica-
nismo, como una parte de los denominados estudios de area, que
ayudaron a componer una imagen del mundo configurada por un
primer mundo, un segundo mundo y un tercer mundo; proyecto
que articula las relaciones de poder existentes entre areas geocul-
turales y produccién de conocimiento. Es asi, como desde los es-
tudios subalternos se muestra una relacion constitutiva entre el
capitalismo, el imperialismo y el conocimiento. Una pregunta es

Lugares de encuentro y colaboracién entre los estudios culturales y los estudios... € 77



acerca de la posibilidad de realizar, desde nuestros contextos par-
ticulares y a partir de nuestras experiencias histoéricas de subalter-
nidad, propuestas contra-hegemonicas, de caracter mas solidarioy
efectivo para nuestras contingencias contemporaneas. Y ademas,
cémo descentralizar y romper las relaciones de poder establecidas
entre areas geoculturales y produccion de conocimiento, activando
historias locales mientras se desplazan las historias y epistemolo-
glas globales.

Como sabemos, los estudios poscoloniales, son un conjunto
de proyectos realizados por intelectuales ubicados en paises del de-
nominado primer mundo que tienen muy en cuenta la obra Orien-
talismo de Edward Said (1978). Se muestra que hay un sistema de
representacion que construye el Oriente como opuesto al Occiden-
te. Y como resultado de esta distincion aparecen el primer y el ter-
cer mundo, como resultado del imperialismo colonial. Este ultimo,
construye un orientalismo como sistema de pensamiento que funda
formas de representaciéon y dominacién ontoldgica y epistémica
para la dominacién de Oriente por parte de Occidente.

En nuestro caso particular, sabemos que los estudios posco-
loniales han dado lugar a replanteamientos desde Ameérica Latina,
que cuestionan el origen mismo del proyecto moderno ubicado en
los siglos XVII y XVIII, para hacer evidente que antes del orientalis-
mo hubo un occidentalismo, constituido como un discurso que poco
a poco fue incorporado al habitus de dominadores y dominados,
condicién de posibilidad del colonialismo. El occidentalismo, ba-
sado en una clave religiosa y racial, permite que los territorios de
Ameérica y sus habitantes sean vistos no como el otro de Europa,
como sucedi6 con oriente, sino como una especie de prolongacién
natural de la misma, como su diferencia interna, (Mignolo, cit., en
Castro-Gomez, 2005, p. 56). Por tal razon, se justifico el sometimien-
to de los habitantes de las tierras americanas, por medio de las
estrategias propias de la colonialidad del poder, la superioridad del
saber de los conquistadores, las formas de seduccién propias del
poder y el blanqueamiento y, ante todo, por imposicién de la ima-
gen de mundo de los conquistadores como una imagen superior
frente a los imaginarios y representaciones de los conquistados. Lo
anterior, es complementario con el ordenamiento epistémico de los
saberes que va desde lo tradicional hasta lo moderno, desde la bar-
barie hasta la civilizacién, desde la comunidad hasta el individuo,

78} Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



(4) ESTUDIOS DE LA CULTURA Y LO CULTURAL EN AMFERICA LATINA

LITERATURA

CULTURA
POPULAR

MOVIMIENTOS/LUCHAS SOCIALES

Practica cultural y
discurso formador de
IDENTIDAD NACIONAL
Bello
Sarmiento
Marti

Intelectual como susti-
tuto de la sociedad civil:
“Hablar por el pueblo”
(latinoamericanis-
mo, indigenismo)

Rama
Cornejo Polar

Problema de razas
es problema de
identidad nacional

Bases de culturas

— Teologfa / filosoffa

PRACTICAS DE LA

hegemonicas nacionales
descansan en lo popular.

¢ Mariategui

* G. Freyre,

o F. Ortiz)

e Garcia Canclini

CONCIENTIZACION.
60’-70’

Analisis politico
y activismo

Testimonio y oralidad

No literatura (THOA)

Historia: oral-social

Autobiografia:
memoria histérica

Hibridacién-
. Reconversién
Teoria ltural - -
Epistética cultura Sociologia
(estética, politica 4\ de la cultural
y economia) (Brunner)
POSMODERNIDAD
PERIFERICA LA.

N Industrias

Critica Desde la disciplina culturales
cultural | (R. Ortiz)
(N. Richard,

B. Sarlo)

Literatura/ Mediacién-

filosoffa comunicacién
(Schwartz (Martin Barbero)
S. Santiago)

|| estructural .

¢ Recuperacién de
concentracién del
pueblo

¢ Acto comunicativo
de lucha

¢ Usar otro modelo
epistético, politico de
comunicacién e
interpretacién

IAP. (Fals borda)

de liberacién.
(Dussel,

L. Proafio Hinke-
lamment)

Pedagogia critica/
Edu. Popular.
(Freire)

Economia poli-
tica Marxista

Utopia socialista,
heterogeneidad

(Quijano)

Pensamiento
propio indigena
y afro. (Reinaja,
Quintin Lame,
Zapata, Fanon,
Casaire)

Colonialismo
Interno.(Gonza-
les, S. Rivera)

Control cultural.
(Bonfil Batalla)

Colonialidad

Proyecto Modernidad/Colonialidad
/Decolonialidad
Geopoliticas del conocimiento

Giro decolonial

Colonialidad del saber, poder, ser,
madre naturaleza, sentir
(colonialidad estética)

Estudios (inter) culturales
Qué saber
Cémo ver
Qué hacer

Primera Generacién
Quijano

Mignolo

Lander
Castro-Goméz
Coronil

Z Palermo

Sanjinés

Walsh
Maldonado-Torres

F Schiuy, Grostoguel
Lao-Montes

Dussel

Escobar
Generaciones
Nuevas:

Lugones
Alban y otros.

Lugares de encuentro y colaboracién entre los estudios culturales y los estudios... € 79




desde la tirania hasta la democracia, desde lo individual hasta lo
universal y, claro esta, desde oriente hasta occidente, (Castro-Go-
mez, 2005, pp. 60-64) y en términos estéticos, desde lo grotesco y
desmesurado al orden clasico de la belleza y sus respectivas for-
mas histéricas de seduccion.

Pero quiza, el develamiento méas importante en este contex-
to es la vigencia, de las estrategias epistémicas de dominio bajo
nuevas formas de colonialismo, bien sean estas de caracter mul-
ticultural, neoliberal o de las multitudes productoras de trabajo
intelectual conceptualizadas, entre otros, por Hart y Negri en su
Imperio. La postcolonialidad del poder quiza oculta el lado oscuro
de la globalizacion, que se debe problematizar desde lo que, Ca-
therine Walsh (2006) ha denominado como giros decoloniales, que se
evidencian en proyectos politicos y epistémicos de los pueblos de
Abya Yala.

En el cuarto mapa conceptual se intenta mostrar como la ma-
triz colonial se reprodujo en América Latina, mediante estrategias
coloniales de modernizacién y de construccién de Estados nacio-
nales, con sus correspondientes relatos de legitimacién como co-
munidades imaginadas producto de la ambivalencia constitutiva
del discurso colonial. En esta tarea, la cultura ha tenido un lugar
central, sobre todo por el papel jugado por la literatura y por los
intelectuales, a veces autodesignandose como la voz del pueblo,
en la construccién de un nacionalismo con fundamento cultural
del relato de nacién. No en vano, como lo argumenta Wallerstein
(1999), en el sistema mundo-moderno constituido por la economia
mundo capitalista y el sistema interestatal global, la cultura ad-
quiere una funcién claramente ideolégica que consiste en su capa-
cidad de convertirse en un particular campo de batalla, donde se
logra contener o evitar la colisién de los términos que el capitalis-
mo como sistema polarizante pone en contradiccion; esa funcién
es posible gracias los usos ambiguos de los conceptos de cultura,
asi como por el juego simbidtico de las ideologias del universalismo
y el racismo-sexismo.

Ademas de lo anterior, este mapa nos ubica también en ese
espacio-tiempo de los movimientos y las luchas sociales, que se
han dado a lo largo de la historia para construir lo propio y que
van formando una conciencia de la dependencia, y por su puesto
elaborando formas de liberacién, que van desde la compresion de
la utopia socialista, pasando por la pedagogia critica de Freire, la

80) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



teologia y la ética de la liberacion de Dussel, la investigacién accién
participativa de Fals Borda, el pensamiento de lo propio de Cesaire,
Fanon, Zapata Olivella, entre muchos otros.

Esto nos lleva a un topo mas preciso, donde se plantea el pro-
blema de la colonialidad desde América Latina, y que es donde se
ubica el espacio epistémico y politico del proyecto de Doctorado
en Estudios Culturales Latinoamericanos y de sus proyectos par-
ticulares, de los que de alguna manera forma parte el de quien
escribe estas lineas. Alli, como bien lo muestra Castro-Gémez, la
taxonomia propuesta por John Beverley (2001), se plantea que el
campo de los estudios culturales latinoamericanos, durante los
ultimos diez anos, se dividié en cuatro proyectos diferentes pero
complementarios: los estudios sobre practicas y politicas cultura-
les, la critica cultural, los estudios subalternos y los estudios pos-
coloniales. Estos ultimos, en la linea de Walter Mignolo y el grupo
de la modernidad/colonialidad. (Castro-Gomez, 2005, p. 13). Es aqui
donde se empieza a construir la propuesta de un giro decolonial, que
es el resultado de pensar la modernidad como colonialidad del po-
der, como colonialidad epistémica o colonialidad del saber y como
colonialidad ontologica o colonialidad del ser.? Desde mi punto de
vista, la modernidad/colonialidad ha sido, ademas o quiza, funda-
mentalmente una colonialidad estética, puesto que la colonialidad
estética, primero como teo-estética y luego como ego-estética es
constitutiva de la colonialidad del ser, es instrumento para la clasi-
ficaciéon social de unos seres humanos como superiores a otros, con
base en lo que unos y otros expresan en y desde su hacer. Asi mis-
mo, la estética y la colonialidad epistémica van de la mano, pues
la estética como filosofia del arte moderno occidental fue la base
para la negacién de otras formas de arte y expresion producidas
por fuera de los canones modernos y en consecuencia del esta-
tuto de humanidad de aquellos cuya sensibilidad y expresién no
correspondia con las ideas europeas del arte y la belleza occidental
(Gémez, 2015). Quiza, sin la colonialidad estética, las otras formas
de colonialidad no serian posibles o al menos habrian sido procesos
totalmente diferentes.

2 Véasemas adelante, en este texto, una formulacién més precisa de los estudios culturales
en clave decolonial de acuerdo con la perspectiva propuesta por Catherine Walsh.

Lugares de encuentro y colaboracién entre los estudios culturales y los estudios... € 81



DE LA CARTOGRAFIA BLANCA A LAS CARTOGRAFIAS
CROMATICAS

Los mapas geopoliticos, como todo mapa, dan cuenta de un
estado de cosas determinado. De ahi que su utilidad dependa de la
permanencia o no de ese estado de cosas que el mapa configura.
Es por ello, que no debemos olvidar que los mapas requieren de
actualizaciones permanentes, dado el caracter cambiante de las
realidades que mediante los mapas, se pretende cartografiar.

Ahora bien, con un mapa en la mano podemos, sin embargo,
estar perdidos. Por una parte, esta sensacién puede ser el resultado
de la experiencia de desubicacién que como sujetos podemos te-
ner de un espacio como el de la postmodernidad, en el que impera
el postmodernismo como la légica cultural del capitalismo tardio,
tal y como lo describié Jameson en su estética geopolitica (1992).
Esa experiencia de nuestra des-ubicacién espacio temporal se debe
a que intentamos ubicarnos con cartografias, formas sensibles o
categorias cognitivas que ya no funcionan, y no lo hacen quizas
porque el espacio mismo se ha reconfigurado. Ademas, puede ser
que el mapa no corresponda a la clave del territorio, epistémico en
nuestro caso, en el que nos pretendemos ubicar, e incluso también
porque el territorio que encontramos no corresponde a los prejui-
cios imaginarios de lo que se habia predisennado o imaginado como
territorio.

Otra leccién de los mapas es que nos plantean retos que -
mas alld del desarrollo de las capacidades para interpretarlos y en
consecuencia asegurar ciertos desplazamientos necesario para la
construccién de una imagen de sujetos cultos- tienen que ver con
el desafio que representan para la emergencia de un pensamiento
cartografico mediante el cual podamos elaborar nuestros propios
mapas cognitivos.

En este punto, planteamos el siguiente interrogante: ;Puede
ser pensada la de-colonialidad como una forma de cartografia cog-
nitiva? ;Puede ser entendida esta cartografia como la elaboracién
creativa de formas de mapeado, de creacién de conocimientos, de
formas otras de construir los valores y el buen vivir, y en su dimen-
sién estética como recuperacion de la dimensién creadora de los
seres humanos y la naturaleza, en su dimension ético-politica, la
creacién de nuevos ordenamientos sociales? Como bien lo ha ex-
presado Catherine Walsh, la de-colonialidad requiere de una teoria

82 ) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



critica renovada. Para entender en qué consiste una teoria critica
renovada, desde nuestra localidad especifica, podemos asumir con
Castro-Gomez, que la diferencia fundamental entre teoria tradicio-
nal y teoria critica es el reconocimiento, por parte de esta ultima,
de que su objeto no es una facticidad natural dada, a la mano, sino
que es una construccién social. Entonces, mas alla del concebir la
cultura como el ambito de la libertad, se entiende como un entra-
mado de relaciones de poder que produce valores, creencias y una
diversidad de formas de conocimiento. Es alli, donde la teoria en-
tra a formar parte de esas luchas por el control de la significacién,
en el campo de batalla ideolégico que es la cultura, y no como un
conjunto de proposiciones neutrales y analiticas (Castro-Gémez,
2000). En ese espacio, el tedrico no pre-existe como sujeto, como
condicion apriort de posibilidad del conocimiento, sino que tanto
el conocimiento como el tedrico se construyen con otros, en el en-
tramado de relaciones sociales, en las contradicciones propias de
aquello que se estudia, que no son propiamente objetos, sino ob/
sujetos senti-pensantes entre los cuales el tedrico es uno mas entre
otros, en el campo de juego de la lucha por los significados donde la
colonialidad construye fronteras de todo orden.

Ahora bien, en los territorios de frontera se juegan no solo el
control de los significados culturales, sino también la vida misma
de muchas personas y su condicién de humanidad empieza a de-
pender de esos significados culturales y de las imagenes de mundo
que se construye con base en sus interpretaciones. Al respecto, re-
cordemos como Kant elaboré un mapa moral en clave de color, en
clave de raza, donde el primer lugar o centro lo ocupa la raza blan-
ca y luego la raza rojo cobriza, seguida de la raza negra y de la raza
india. Para la elaboraciéon de este mapa Kant recurrioé no solo a la
geografia fisica -que provee las diferencias de color en la piel- sino
también a la antropologia cuya conjuncién encuentra las claves del
tema del hombre, que corresponden a su naturaleza racional y mo-
ral. Para Kant la raza es un trascendental, es decir, la condicién de
posibilidad para que la humanidad misma alcance su mayoria de
edad racional y moral (Eze, 2001). Asi, la cartografia de Kant tiene
como punto de partida a la raza blanca, la cual a su vez se constitu-
ye en punto de llegada de las demas razas, en modelo, estereotipo o
paradigma, que, en consecuencia, centra las demas cartografias de
la modernidad. Asfi, la raza blanca como condicién de posibilidad

Lugares de encuentro y colaboracién entre los estudios culturales y los estudios... € 83



de lo humano tendra que cuidarse de la amenaza de color que para
su humanidad estaba representada en las razas de color.

Al respecto, Grosfoguel y Maldonado (2006) nos cuentan como
el sociélogo Du Bois usé la idea de la “linea de color” para referirse
a la migracién desde América Latina hacia Norteamérica como un
problema con dimensiones nacionales e internacionales. “Esa linea
de color”, constituida por sujetos mestizos, cobrizos, oscuros que
escapan de la pobreza, del Sur empobrecido, es una amenaza que
puede constituirse en una mancha para la blanca constituciéon del
Norte. Y qué decir de los miles de desplazados colombianos que
se han visto obligadas a abandonar sus hogares debido a un con-
flicto armado, que segun el Gobierno de Alvaro Uribe, es algo que
no existe. El gobierno colombiano se ha negado sistematicamen-
te a reconocer el conflicto interno debido, entre otras cosas, a que
implicaba admitir la ausencia del Estado en varios lugares del te-
rritorio nacional, la debilidad democratica del pais, y el “estatus
politico” de la insurgencia. Se ha preferido, en cambio, hablar de
una democracia fuerte pero amenazada por grupos al margen de la
ley que habia que combatir politica, ideoldgica y militarmente, por
medios convencionales y no convencionales (a través de la fuerza
paramilitar de ultra derecha). Solo hasta el ano 2011, el presidente
Santos reconoce la existencia de un “conflicto interno” sobre cuya
base, e incorporando el concepto de conflicto interno en la Ley de
Victimas, se inicia unos meses después un polémico dialogo de paz
con la guerrilla de las FARC, cuyo resultado aun es incierto (Co-
lombia, 2011). Los desplazados colombianos constituyen acaso una
mancha invisible de entre tres y cuatro millones que fronteriza el
territorio nacional, a la que se une otra linea no menos visible de
medio millén de colombianos que han huido a los paises vecinos
en busca de una condicion de refugiados. Las cartografias cogni-
tivas nos deben permitir entonces problematizar criticamente las
cartografias geopoliticas contemporaneas, los tiempos diaspéricos
y migratorios en los que vivimos.

3 Durante los ocho afios de gobierno del presidente Alvaro Uribe, se defendi6 la tesis de
una “amenaza terrorista” a un Estado democratico, en vez de aceptar la existencia de un
conflicto interno en Colombia. El 4 de mayo de 2011, el presidente, Juan Manuel Santos,
reconoci6 en una rueda de prensa la existencia de un conflicto interno.

84 ) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



Sin olvidar lo anterior y su caracter urgente, permitaseme in-
sistir que los mapas que hemos recorrido, cuyos territorios, unos
mas conocidos que otros, hemos también en cierto modo habitado,
nos han permitido ver que la modernidad con una matriz colonial
del poder puede ser vista como un proyecto que se asegura el control
de las fronteras, no sélo de las fronteras geograficas sino de las fron-
teras cognitivas de poder, del ser, del conocer, de la naturaleza, de
los imaginarios, de las formas de expresién y proyeccién de mundos.

Las fronteras entonces se constituyen, mas que en lineas de
demarcaciéon formales, en campos de lucha, territorios de conflicto,
que se dan dentro y fuera de los territorios. La modernidad entonces
puede ser pensada como un dispositivo de elaboracién de mapas
y control de las fronteras, o mas aun como la forma hegemaénica
de una cartografia blanca, que se funda en la metafora blanca o
mas precisamente en la mitologia blanca, una forma mitolégica de
cartografiar, que se presenta como la Unica forma de hacer mapas
cognitivos, pues de trata de la cartografia del hombre blanco que
“toma su propia mitologia, la mitologia indoeuropea, su propio lo-
gos, esto es, los mytos de su idioma, por la forma universal a la que
todavia desearia llamar Razén” (Derrida, 1989, p. 253).

Asi como la mitologia blanca de la razén no admite otras ra-
cionalidades en condicién de igualdad, la cartografia blanca tam-
poco admite las lineas de color y menos imagenes policromadas
del mundo. Sin embargo, lineas e imagenes de mundo no-blancas
emplezan a ser visibles en los territorios fronterizos como carto-
grafias para otros viajes, emergencia de otras memorias y tiempos
y otras territorialidades. Esta es la razén por la que se convierte en
puntos de atencion, objetos de control desde los centros de poder
que controlan las cartografias cognitivas, asi como las cartografias
culturales y territoriales. Todo esto, porque las fronteras son, antes
que nada, zonas de traduccién de caracter transnacional y traduc-
cional, donde la interculturalidad puede tener lugar (Bhabha, 2002,
p. 212). Sibien son territorios de conflicto, las fronteras son también
espacios de negociacién, de articulacién con los otros, donde apa-
rece el reto de elaborar creativamente procesos de identificacion
(antes que esencialismos identitarios) sin perder lo propio en el
proceso de articulacién. En la frontera, ademas, es donde se defini-
ran nuestras concepciones de lo que entendemos por arte, cultura,
conocimiento, naturaleza y humanidad, entre otras.

Lugares de encuentro y colaboracién entre los estudios culturales y los estudios... € 85



En la frontera se construyen puntos de articulacién aunque
no necesariamente de consenso, que a veces anula la conflictivi-
dad. Desde un territorio fronterizo, quiza sea mas facil pensar con
nosotros mismos y con autores occidentales, para construir una
cuadratura epistémica, ética, politica y estética en cuyos espacios
semanticos podamos elaborar un pensamiento social y cultural
Otro, con nuestras propias imagenes de mundo y realidades socia-
les otras.

ESTUDIOS ARTISTICOS: ABRIR FRONTERAS Y CONSTRUIR
RELACIONES CREADORAS DE COLABORACION

Aunque pareclera que no es asi, muchas veces en el transcu-
rrir de nuestras multiples actividades y tareas cotidianas nos ol-
vidamos de preguntar qué es lo que estamos haciendo, como si el
transcurrir de las practicas mismas hiciera que esta pregunta se
vaya convirtiendo en innecesaria. Pero cuando alguien nos inter-
pela con la incémoda pregunta que indaga por el “ser” de lo que
hacemos, es entonces cuando nos damos cuenta que algo impor-
tante hemos puesto en el olvido o al menos no le hemos dado la
importancia que se merece y, claro, nos vemos abocados a proferir
alguna respuesta circunstancial y provisoria ante tal interpelacion.

Por lo tanto, esta parte del texto esta atravesada por una pre-
gunta concreta a saber: ;Qué son los estudios artisticos? Y, de ahi
toda una serle de interrogaciones como, por ejemplo, si estos van
mas alla de determinadas configuraciones académicas e institucio-
nales o cual es su potencial para la transformacion de realidades
sociales, ente otras.

Bien, los estudios artisticos, como denominacién, son un espa-
cio de conocimiento, inter y transdisciplinar creado desde el campo
de las artes.* Son el resultado de practicas del nombrar, epistémica,
estética, politica y éticamente comprometidas que no se agotan en
los espacios académicos de una universidad, sino que tienen que
ver con un modo de responder a cuestiones directamente relacio-
nadas con el significado de la vida en el mundo contemporaneo.

4 En Colombia, precisamente corresponden a las denominadas Bellas Artes, en las que se
inscriben tanto la Maestria como el Proyecto de Doctorado en Estudios Artisticos de la
Universidad Distrital Francisco José de Caldas.

86 ) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



Estas cuestiones tienen que ver, en general, con las condi-
ciones actuales de un mundo en crisis econdémica, social, cultural,
ambiental y epistémica, en el que las posibilidades mismas de re-
produccién de la vida en el planeta estan en riesgo. Crisis que por
supuesto atraviesa las practicas artisticas y culturales en general.
Estas cuestiones se han planteado de diversas formas, entre otras,
como sociedad del riesgo (Beck, 1998); crisis civilizatoria, ambien-
tal y alimentaria (Lander, 2014); crisis sistémica (Wallerstein, 2008);
crisis de capitalismo (pensamiento critico de izquierda en general);
crisis de los monocultivos de la mente (Shiva, 2008); crisis de la
modernidad en la disputa por el control de la matriz colonial del
poder, el saber, el ser, el sentir y la naturaleza (Red Modernidad/Co-
lonialidad/Decolonialidad).® En general, la pregunta que atraviesa
el campo de los estudios artisticos tiene que ver con las condicio-
nes de posibilidad para que, desde América Latina, sea posible la
emergencia de otros conocimientos, otros mundos posibles, como
resultado de otros modos de relacién con los otros y con la natura-
leza, que den lugar a otros modos de ser, de estar, de indagar, crear
y VIVIL.

Ahora bien, la complejidad, la historicidad y la urgencia de
las cuestiones que nos interpelan, desbordan los campos de accién
de las disciplinas modernas con sus objetos de estudios, sus con-
figuraciones discursivas y metodoldgicas. Y también desbordan los
objetos de las artes, con sus poéticas, estéticas y modos de hacer,
as{ como los saberes ancestrales y tradicionales. De ahi, que los
proyectos académicos, no académicos, éticos y politicos que pre-
tenden abordar esas cuestiones, tienen la necesidad de ir mas all3,
de las disciplinas cientificas, las artes y los saberes tradicionales,
para abrir espacios de convergencia que hagan posible su abordaje
como cuestiones complejas de conocimiento, investigacion, crea-
cién y mediacién social desde perspectivas diversas. Y una de las
formas que adquieren esos espacios y proyectos son precisamente
los estudios, que aqui denominamos estudios artisticos.

5 El grupo, red y programa de investigacién Modernidad/Colonialidad/Decolonialidad en
general, que aborda la problematica de la crisis de la matriz colonial del poder desde
diferentes experiencias e historias locales.

Lugares de encuentro y colaboracién entre los estudios culturales y los estudios... € 87



El interés de los estudios artisticos no depende de ninguna
disciplina, pues sabemos que éstas han sido, en muchas ocasio-
nes, el medio por el cual se perpetia la colonialidad del poder, la
biopolitica y las geopoliticas del conocimiento. Dicho de otro modo,
la colonialidad del conocimiento es una de las dimensiones cons-
titutivas de la colonialidad del poder del poder, y su herramien-
ta principal son las disciplinas por medio de las cuales se formar
determinadas subjetividades, es mediante el poder disciplinar
ejercido por la formaciéon en la modernidad como se naturaliza la
colonialidad del poder.

Por tal razdn, a los estudios artisticos, en su concepcién am-
plia no les interesa tanto los debates internos de las disciplinas,
debates importantes sin duda, como hacer visibles los efectos del
disciplinamiento en los cuerpos, en las mentes y en la naturaleza.
De ahi su caracter expandido mas alla de la academia a todos los
lugares en donde la vida y los cuerpos se resisten intentando que
la colonialidad del poder deje de operar sobre ellos, que la matriz
colonialidad cese de reproducirse.

En este punto, alguien preguntara con razén: de qué manera
la inter y la transdisciplinariedad son el camino adecuado para en-
frentar la crisis de las disciplinas; y ademas, que pasa con la cons-
titucién misma de las disciplinas por asi decirlo, de vuelta de una
relacion con otras y con saberes indisciplinares. Como bien lo resu-
me Mignolo:

La formacién disciplinaria tal como la conocemos hoy en la edu-
cacion superior, se origind en la Europa de la Ilustracién junto a
la formacién del estado-moderno, el concepto de democracia, el de
ciudadania y la consolidacién de la economia de acumulaciéon y des-
posesién. Hoy tanto el estado-moderno, como la democracia, la idea
de ciudadania esta en crisis. Las condiciones histéricas han cambia-
do. Sin embargo, las disciplinas se han fosilizado. La fosilizacién dis-
ciplinaria hace que la preocupacién fundamental sea el “cambio”, la
“modernizacién” de las disciplinas mas que la preocupaciéon por el
rol de las disciplinas en la esfera publica. Encerradas en si mismas,
pierden pie y contacto con el mundo. Lewis Gordon, (...) describe
este estado de cosas como “decadencia disciplinaria:” Un argumen-
to que al marcar los limites de los principios liberales y marxistas
del conocimiento (y por cierto de los legados de la teologia) abre el

88) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



camino hacia la urgente tarea, ya en marcha, de la descolonizacién
de las disciplinas para liberal el saber. (En Gordon, 2013)

Aunque parece obvio, pero es fundamental, es que la prime-
ra condicién de la decolonialidad del saber es entender el origen,
los modos de operar y los asentamientos de la colonialidad del co-
nocimiento en las exterioridades que ella misma produce. Cémo
se “encarna” en los cuerpos mediante practicas de demarcacién y
segregacion; es decir, como se produce un desgarramiento en la
totalidad de lo real para aislar una pequena parte en la que se iden-
tifican cualidades disciplinares, cualidades de objeto, mientras que
la otra parte, la mas extensa, se convierte en “objeto” negado. Esa
parte de lo real que escapa de la objetualidad disciplinar debe ser
expulsada del territorio de la disciplina porque supone una ame-
naza potencial o real que puede ensuciar la blancura del grupo
humano que encuentra en su propia produccién disciplinar, bajo
el régimen preciso de su campo de conocimiento, una de las sefa-
les mas claras de su propia humanidad y civilidad. Es asi como la
colonialidad de las disciplinas y la colonialidad del ser, se dan la
mano y se co-determinan. Esta condicion se refuerza cuando las
disciplinas devienen en una particular ontologia, en la que solo el
acto creativo de su método o modo de hacer (decimos esto porque
para nosotros también las artes tienen caracter disciplinar) tienen
caracter ontolégico, como relacién de un acto particular suyo fren-
te a la totalidad.

Ese pretendido caracter ontoldgico de las disciplinas es, por
el contrario, una reduccién éntica. Es la reduccién de la realidad a
un espacio limitado sin horizonte de totalidad, nublado, desconec-
tado y despotenciado de relaciones ontoldgicas y politicas inter-
subjetivas. Es asi como la ontologia disciplinar, éntica, se convierte
facilmente en ideologia, como modelo de los discursos de fragmen-
tacion, segregacion, dominacion, jerarquizacion y exclusion del co-
nocer, el hacer y el ser de lo humano. En palabras de Gordon, esto
no seria otra cosa que decadencia disciplinaria. Citemos en extenso al
autor para darnos cuenta de su significado preciso.

La decadencia disciplinaria es el proceso de decaida critica dentro de

un campo o disciplina. En esos casos, el proponente ontologiza su dis-
ciplina més alla de su ambito. Asi, un cientifico decadente critica a las

Lugares de encuentro y colaboracién entre los estudios culturales y los estudios... € 89



humanidades por no ser cientificas; un académico literario decaden-
te critica a los cientificos y cientificos sociales por no ser textuales o
literarios; un cientifico social decadente tropieza en dos direcciones:
al criticar a las humanidades por no ser cientificas sociales o a las
clencias soclales por no ser clentificas como, digamos, la fisica o la
biologia y, por supuesto, el historiador decadente critica a todos por
no ser histéricos, mientras el filésofo decadente critica a todos por no
ser filoséficos. La dimension publica de la evidencia esta aqui subor-
dinada a las disciplinas que, literalmente, funciona como si fueran el
mundo. (Gordon, 2013, pp. 60-61)

En este sentido, un artista disciplinario criticaria a todas las
clencias por no ser sensibles, por no ser estéticas y, por extension,
a los saberes no disciplinares por no ser creadores de formas artis-
ticas como €l. Y asi, también podriamos indagar cémo se dan las
criticas disciplinares entre las artes mismas, cada una afirmando
su region de lo sensible como el espacio privilegiado para la activi-
dad creativa.

Entonces ;Como salir de la crisis de las disciplinas, la crisis
del conocimiento, la crisis de la estética y del disciplinamiento
artistico? La repuesta general para nuestra perspectiva de los es-
tudios artisticos no es otra que la apuesta por la inter y la transdis-
ciplinariedad. Claro estd que eso no es un apriori, SINo Un proceso
y un conjunto de proyectos. Este proceso supone una modestia
disciplinaria, que Lewis Gordon propone bajo el nombre de trans-
cendencia disciplinaria. “Esa trascendencia es un acto de “suspen-
sion teleolégica”. Esta ocurre cuando una disciplina suspende su
propio centro de atencién debido a su compromiso con cuestiones
mas grandes que la disciplina misma. (Gordon, 2013, p. 61). Pero, asi
como las disciplinas requieren de una suspension teleoldgica de su
objeto quizas, también las personas que habitan fuera del campo
de las disciplinas necesitan de su propia suspension, una suspen-
sion también teleoldgica para pensar mas alla de la inmediatez en
la que muchas veces transcurre la vida.

Como consecuencia de lo anterior, si cada uno trata de pen-
sar, de ver e imaginar mas alla de su propia parcela de experiencia,
hara posible los didlogos interdisciplinares y transdisciplinares. Y
como resultado, las disciplinas podrian adquirir el oxigeno que ne-
cesitan y el espacio para que por fin puedan funcionar, no ahora
que actian como si fueran el mundo, sino porque de verdad lo son,

90} Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



precisamente por las reconfiguraciones de su ser en relacién con
otras disciplinas y ordenamientos no-disciplinares.

*

Veamos, entonces una idea grafica, entre otras posibles, de
como los estudios artisticos adquieren su caracter espacial. Si los
Estudios artisticos tuvieran un objeto de estudio, no serian otra
cosa que una formacién disciplinar mas, entre otras. En cambio,
lo que si se proponen es la elaboracién de problemas, nucleos de
problemas y proyectos que sean el resultado de la puesta en jue-
go de la conjuncién heterogénea de saberes, practicas y conoci-
mientos en relacion. Estos saberes y conocimientos convergen en
un espacio de cruce, intercambio, mutua determinacién y conflic-
to. Alli, pueden dar lugar a la emergencia y creacién de saberes
y conocimientos Otros, resultado, por una parte, de dinamicas de
relacion entre las disciplinas y, por otra, de estos saberes y conoci-
miento no-disciplinares; dinamicas de relaciéon que se agencian en
ese espacio de encuentro, intercambio, traduccién, interpretacion
y transformaciéon de los estudios artisticos. Todo esto, claro esta
como resultado de la interaccién con otros proyectos académicos
interdisciplinares denominados estudios, con las ciencias sociales
y humanas, asi como con proyectos epistémicos y politicos de gru-
pos y movimientos sociales.

Ahora bien, en esta concepcién, no se entiende el espacio
como un lugar vacio, abstracto, formal, universal y neutro. Pero
tampoco como una estructura de poder o metalenguaje que so-
bre-determina el sentido de los encuentros, de manera tal que los
naturaliza y los fija sin que alguna re-significacién pueda producir-
se en cualquiera de sus “coordenadas”. En general, se trata de un
espacio de encuentros posibles, de cruce de caminos, de impulsos
in-disciplinares, epistémicos y estéticos, todos ellos concebidos en
el sentido amplio del término. Aqui se juega el trazado de un espa-
cio de arte y cultura que, si bien se agencia desde la universidad,
no esta confinado en ella, pues sus espacios de intervencién estan
dentro y fuera de la misma. Alli, las practicas artisticas, modos de
hacer y estéticas académicas pueden cruzarse con saberes, conoci-
mientos, practicas artisticas, aiestheticas y prosaicas; todas ellas con
sus memorias y trayectorias propias. En ese lugar, también pueden
converger los proyectos de practicas académicas inter y transdisci-
plinares denominadas estudios (culturales, visuales, poscoloniales,

Lugares de encuentro y colaboracién entre los estudios culturales y los estudios... € 91



GRAFICO 1
TRAMA VINCULAR DE LOS ESTUDIOS ART{STICOS

Caracter espacial de los Estudios Artisticos

| Ciencias Sociales | | Ciencias Humanas |

| Estudios Etnicos | | Estudios Poscoloniales |

| Estudios sobre pedagogfas artisticas

Estudios
Artisticos

¢ Estudios culturales de las artes

¢ Estudios criticos de las
corporeidades las sensibilida-
des, las performatividades

Rutas y proyectos culturales y de

Practicas y proyectos creativos y des-
de las artes: Estudios visuales, sonoros
teatrales, musicoldgicos y de la danza.

Estudios (inter) culturales en
perspectiva decolonial

conocimientos no académicos: saberes
estéticas, poéticas y conocimientos otros

| Estudios de Género | | Estudios Performaticos |

| Estudios Culturales | | Estudios visuales |

decoloniales, estudios performaticos, de la estética, entre otros). El
resultado de esos encuentros posibles, no sera otra cosa que una
pluralidad de conocimientos ubicados, co-laborativos y com-pro-
metidos con pretensiéon de incidencia social.

iPero cuidado! El espacio de los estudios artisticos no es un
campo de celebraciéon del encuentro de las diferencias y las diver-
sidades que, sin embargo, al tener casi el deber de guardar entre si
sus distancias (por una extrana concepciéon de la diferencia que se-
para) esto las hace estériles politicamente. Mas bien, se trata de un
espacio de critica, intervencién, praxis y lucha, dentro del campo
cultural, donde se juega la produccién de significados (Wallerstein,
1999). En otras palabras, los estudios artisticos no se entienden por
fuera del campo de la cultura en general ni del arte en particular,
sino en el interior de sus coordenadas. Y es en medio de las luchas
por el significado que alli se libran, donde aspiran a ganar sus “ba-
tallas”, no contra otros sino contra las diversas encarnaciones de la
colonialidad del poder.

92 ) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



De acuerdo con lo anterior, el lugar de los estudios artisticos,
en la universidad, no es un espacio neutro en donde son posibles
las interacciones de toda una diversidad de posiciones ideologicas,
cuya diferencia se celebra en clara actitud postmoderna. Si asi fue-
ra, la cultura dejaria de ser un espacio de lucha por el control de
los significados y pasaria a ser “objeto” de estudios en la via del po-
sitivismo, desvinculando la relacién entre cultura y economia po-
litica (Hall, 2014) para convertirse en ejercicio tedrico, objetivo, sin
compromiso y despolitizado; es decir, los estudios artisticos serian
estudios “sobre la cultura”, proyectos que de manera culturalista y
acritica, bajo la forma de una teoria tradicional (Horkheimer, 2003)
celebran los efectos “democratizadores” de la sociedad de consu-
mo, de las industrias culturales y del entretenimiento. En este caso,
entendemos la cultura como el lugar de la dominacién y al mismo
tiempo como el espacio de la resistencia, la in-surgencia y la inter-
vencion; no como un objeto de estudio neutro sino un campo de
fuerzas donde es posible la critica, la liberacién y la decolonialidad.
Parafraseando a Castro-Gémez, en la cultura, como terreno de las
representaciones simbolicas, es donde se da una lucha ideoldgica
por la conquista de la hegemonia de la que habl6 Gramsci. Es en
la cultura donde acttian los aparatos ideologicos (Althuser) como
mecanismos legitimadores de la dominacién que asumen las ideo-
logias como posibilitadoras de sentidos, relaciones y lazos sociales
que mantienen a los seres humanos “fijados” a roles pre-estable-
cidos por el sistema de dominacién. Pero como ya lo hemos dicho,
alli donde los seres humanos son “fijados”, también es donde ellos
mismos pueden des-engancharse y decolonizarse de las ataduras,
vengan estas de donde vengan.

Es por ello que, problematizando su lugar de emergencia en
el contexto de la uni-versidad (que funciona como parte de los
aparatos ideoldgicos de la educacién) y en el “campo” de las ar-
tes, atravesadas por discursos de pertenencia a la alta cultura, los
estudios artisticos enfatizan su voluntad de intervencién y com-
prension, antes que su voluntad de verdad, al interior mismo de
estos espacios, donde buena parte de sus categorias, discursos, co-
nocimientos y modos de subjetivacién han estado histéricamente
conectados con la matriz colonial del poder productora y re-pro-
ductora de diferencia colonial e imperial, racismo, sexismo, gene-
rismo, patriarcalismo, esteticismo, objetivismo, entre otros ismos y

Lugares de encuentro y colaboracién entre los estudios culturales y los estudios... €93



medios para la naturalizaciéon de las desigualdades entre personas
y la explotacion violenta de la naturaleza y de la vida.

Esto ultimo, no significa un cierre del campo al espacio de
intervencién de los estudios artisticos. Por el contrario, debido a su
caracter inter y transdisciplinar, se abren a cualquier espacio don-
de se libran luchas por el control de los significados, tanto los que
agencia el Estado como los que estan determinados por la légica
del mercado y la heterogeneidad del poder colonial (Quijano) que
coloniza el ser, el saber, la naturaleza, la sensibilidad y la espiritua-
lidad. Por tal razén, una de las tareas urgentes consiste en plantear
una critica decolonial de la economia politica de la cultura. Puesto
que, en el capitalismo, la cultura se halla inscrita en el aparato
de produccién y distribucién, incluyendo la produccién de conoci-
mientos. En tal sentido, de acuerdo con Mignolo (2015a) “la lucha
por el control del conocimiento es imprescindible en el siglo XXI".
El conocimiento controlado sin mas por las corporaciones y los Es-
tados que apoyan los valores corporativos, sera la ultima arma de
la gestién de una sociedad de élite empresarial, gobernante y tota-
litaria que controla el mundo con los dulces cantos del consumo y
sus promesas de felicidad; promesas que consisten en vivir mejor
que los demas al interior de un proyecto de mundo que ademas
de ser uni-lateral es un régimen de la muerte y no del cultivo de
la vida, del buen vivir con-los demas, guiados por principios éticos
con los que crear conocimientos que sirvan para curar las heridas
ontolégicas en la interioridad del ser y para cuidar sin violencia a
la naturaleza.

ESTUDIOS ARTISTICOS EN LAS GEOPOLITICAS DEL
CONOCIMIENTO

Los estudios artisticos, como denominacién de un campo,
forman parte de las respuestas creativas que se elaboran desde la
universidad, como institucién publica en nuestro caso, frente a los
requerimientos democraticos y de justicia de la sociedad, que se
cruzan con los condicionamientos de las politicas estatales y de las
logicas del mercado en tiempos de “globalizacién”. Requerimientos
que obligan a la universidad a repensarse como comunidad sen-
ti-pensante en su misién social y vision futura. En otras palabras, la
reconfiguracién de los campos de conocimiento en la universidad

94 ) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



da cuenta no solo de las dinamicas propias de las comunidades
académicas, quienes defendiendo los legados histéricos de la auto-
nomia universitaria, se empenan en ponerse en guardia frente a la
logica neoliberal que hace del conocimiento uno de los principales
factores de generacion de capital, instalando de manera subrep-
ticia los valores corporativos en la institucién que por excelencia
esta llamada a producir conocimientos de caracter social. Esa re-
configuracién es también una respuesta a las politicas estatales
que buscan atender al mismo tiempo las demandas sociales y las
regulaciones y légicas de la sociedad de mercado,® poniendo mu-
chas veces en contradiccion a las comunidades académicas y con-
minandolas en cada caso a elaborar respuestas creativas. Ademas,
los estudios artisticos, como parte de esas respuestas creativas, no
obstante su caracter local, se elaboran en medio de un debate méas
amplio en el que se interpela a las disciplinas y también al re-dis-
ciplinamiento cientifico-académico (Gordon, 2013) como resultado
de las geopoliticas del conocimiento en la modernidad, de sus cri-
sis, en el contexto de la actual reconfiguracion del “orden” mundial;
es decir, son respuestas creativas localizadas, que al mismo tiempo
tienen el horizonte global de un mundo Otro posible.

En este debate, el semidlogo, Walter Mignolo,” deja en claro
que la geopolitica del conocimiento consiste en ver como la enun-
ciacién del conocimiento y la construccion de las distintas disci-
plinas y comunidades académicas, se localizan en unos lugares
particulares. Dejando claro que el primero en introducir el término
fue Enrique Dussel,® el activista argentino, Walter Mignolo, relata
como su origen esta geopoliticamente marcado. Mignolo plantea

6 Por ejemplo, la exigencia a la universidad publica que viene del Estado sin el incremento
presupuestal que exige la creacién de nuevos cupos, o el interés de que las universidades
adquieran un caracter investigador cuando un alto porcentaje de docentes no son do-
centes de planta y en consecuencia no puede acceder ni a los recursos ni a los tiempos,
ni a la formacién que exigen la investigacién de alto nivel.

7 En: Las geopoliticas del conocimiento y colonialidad del poder. (Entrevista a Walter Mig-
nolo, por Catherine Walsh). En: «http://www.oel.es/salactsi/walsh.htm.». Consultado sep-
tiembre de 2017.

8 Enrique Dussel plantea su critica a la occidentalizacién en términos de geopolitica, cri-
tica que se extiende en espacios hermenéuticos y epistemolégicos. Al pensar en y desde
la periferia, Dussel se desmarca del debate modernidad-posmodernidad, lo que hace es
ubicarse en los intersticios de los saberes e instituciones europeos y no europeos para
construir un lugar de enunciacién decolonial desde el cual se realiza la critica del euro-
centrismo que es constitutivo de la modernidad/colonialidad.

Lugares de encuentro y colaboracién entre los estudios culturales y los estudios... € 95



que este concepto ofrece una visién del conocimiento que permite
comprender la similitud entre el funcionamiento del conocimiento
disciplinar con el de la economia, en la medida en que los dos ge-
neran centros y periferias, ademas de materiales también intelec-
tuales, que se reflejan en una determinada cartografia espacial del
saber autorizado.

El concepto de “geopolitica del conocimiento” fue introducido por
dos razones: una, para analizar las relaciones epistémicas de poder
enlazadas con las relaciones econémicas entre los imperios euro-
peos de turno (a partir de 1500) y el resto del planeta (Walsh, 20023;
2002b); y la otra, para legitimar conocimientos en conflicto con la
plataforma europea, los cuales, sin embargo, no pueden prescindir
de ella, pero tampoco ajustarse a ella. De esta tension surge el pen-
samiento fronterizo en cuanto “método”. (Mignolo, 2015b, p. 61)

La cartografia del conocimiento, que es geopolitica, se mani-
fiesta a través de las hegemonias epistémicas dentro de las institu-
clones universitarias que promueven una divisiéon del conocimiento
entre las formas de conocimiento tacito (es decir, de conocimiento
Intuitivo basado en las culturas locales) y conocimiento objetivo
(“supuestamente” universal). Cartografia que da lugar al estable-
cimiento de jerarquias entre los seres humanos y la naturaleza,
entre la mente y el cuerpo, entre y el mundo espiritual y el mundo
fisico y la “diferencia entre “conocimiento cierto” entendido como
“clencia”, y “conocimiento imaginado”, como no-clencia, como “sa-
ber” (Walsh, 2008, p. 4).

Asi, los requerimientos de transformaciéon de las estructuras,
contenidos y formas, con las cuales las universidades gestionan el
conocimiento, no son nuevos, ni vienen solamente de fuera. Hacia
mediados de los afios cincuenta y sesenta con la creciente profe-
sionalizacién y complejizacion de la vida social, en el interior de la
universidad, los académicos impulsaron un movimiento que tras-
paso los limites de las disciplinas jerarquicamente organizadas en
este ambito; dieron paso al surgimiento de nuevos campos de in-
vestigacion que se definian a si mismos como interdisciplinarios,
tales como las ciencias de la comunicacién, las “behavioral sciences”
y los asi llamados estudios de area (Area Studies) (Walsh, Schiwy y
Castro-Gomez, 2002). En los anos ochenta y noventa emergen otra

96 } Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



serie de temas, campos o areas del conocimiento, en los cuales con-
vergen y se Integran conocimientos e informaciones provenientes
de diferentes campos del saber que se articulan bajo la denomina-
cién de “Estudios”. Estos enfatizan la necesidad de superar las fron-
teras disciplinarias para abordar diversos asuntos, como: el género,
lo urbano, lo visual, lo performativo, lo socioespacial, lo ambiental,
lo literario; lo colonial, poscolonial y decolonial.

De acuerdo con lo anterior, los estudios artisticos se inscriben
en la ruta académica de los proyectos denominados estudios, que
se ocupan de una diversidad de asuntos, desde una pluralidad de
metodologias, enfoques y posiciones tedricas y perspectivas practi-
cas. Como tal, los estudios artisticos, reconocen los legados y esta-
blecen didlogos con los estudios culturales, los estudios de género,
los estudios visuales, los estudios performativos, los estudios del
cuerpo entre otros.

Ademas, sin desconocer la importancia de las perspectivas
criticas de los estudios en general, los estudios artisticos son cons-
clentes del euro-USA-centrismo que muchas veces permanece aun
en las perspectivas criticas que politicamente se identifican con la
1zquierda.

Por tal razén, para terminar, haremos referencia a uno de los
legados mas relevantes de los estudios artisticos, con el cual el dia-
logo ha sido permanente de la gestacién misma de los estudios
artisticos hace casi una década. Se trata del programa de doctorado
en Estudios culturales latinoamericanos de la Universidad Andina
Simén Bolivar, Sede Ecuador, el cual su directora Catherine Walsh
prefiere nombrar como “Estudios (inter) culturales en perspectiva
decolonial”. Claro esta que, ademas del mencionado programa de
formacidn doctoral, es la perspectiva decolonial en si misma la que
constituye el legado, como perspectiva histérica que, en sus prac-
ticas, se remonta a los origenes mismos de la modernidad a finales
del siglo XV, la cual emerge con la potencia necesaria para conver-
tirse en una opcidn epistémica, ética, politica y estética en el con-
texto actual de reconfiguracion del orden mundial.

Para Catherine Walsh, los estudios (inter) culturales en perspectiva
decolonial, si bien no existe una sola manera de nombrar los estu-
dios culturales en América Latina y tampoco hay consenso acerca
de lo que implica su qué y para qué como proyectos al interior de
la institucién universitaria, son:

Lugares de encuentro y colaboracién entre los estudios culturales y los estudios... € 97



Uno de los muy pocos campos que permiten transgredir la hege-
monia disciplinar y, abiertamente, afianzar lo politico de lo cultural.
Asi, en su construccién critica, apuntala a los entrelazamientos de
ambos —lo politico y lo cultural- con lo epistémico, lo econémico, los
asuntos de poder, las luchas de enfrentamiento simbdlico y por el
control de los sentidos”. (Walsh, 2012, p. 197)

Este programa de estudio e investigacién, identifica cuatro le-
gados que lo orientan: 1) El legado de la inter y la trans-disciplina-
riedad que interpela al disciplinamiento cientifico, de las ciencias
naturales como racionalidad hegeménica, objetiva y neutral, como
modelo de la universidad y de ciencias sociales, para el que las hu-
manidades y el arte no son areas de conocimiento sino de saber,
que no obstante participan (como alta cultura) en el fortalecimien-
to de lo nacional y lo universal. 2) El proyecto de la Escuela de Bir-
mingham, que da el nombre a los estudios culturales y su caracter
como proyecto politico y practica de intervencién que, entre otros
aspectos, visibiliza en las culturas populares elementos organicos y
emancipatorios. De este proyecto se destacan los aportes de Stuart
Hall, entre ellos, la tensidén existente entre politica y teoria; la rela-
ci6n histérica y aun colonial entre raza, cultura y poder; su trabajo
sobre la representacion como régimen, asi como su concepto, prac-
tica y posibilidad de articulacion entre politica y teoria. 3) En la ruta
de los estudios “sobre” la cultura, que contribuyeron a la construc-
cidén de identidades nacionales se encuentran, entre otras, las obras
de Guaman Poma, Garcilaso de la Vega, Bello, Sarmiento y Marti; la
filosofia cultural de lo latinoamericano de Vasconcelos, Zea y Roig
y de quienes se ocupan de la cultura popular como Rama, Cornejo
Polar, Canclini; ademéas quienes contribuyeron a la construccion
del denominado paradigma latinoamericano de la postmodernidad
periférica, como Jesus Martin Barbero, Renato Ortiz, Nelly Richard o
Beatriz Sarlo. 4) El legado central de este proyecto es el que emerge
con las practicas politicas de concientizacién, agencia y luchas de
los movimientos sociales que desde los anios 60 y 70 ponen en el
centro del debate la cuestion de las relaciones de poder colonial e
imperial, construyendo un pensamiento critico y de intervenciéon
y permitiendo trazar un mapa y un proyecto en el que lo cultural,
politico, social, ético y epistémico estan conectados. Entre otras,
las obras de Dussel, Hinkelammert, Quijano, Gonzalez Casanova,

98) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



Rivera Cusicanqui, Fanon, Zapata Olivella, Lame y Reinaga son par-
te de este legado que, ademas, desde los anos 90 se ocupa de traba-
jar y pensar con y junto a las luchas histoéricas de los movimientos
indigenas y afrodescendientes. Este campo de estudio, articulacion
y encuentro esta empenado en construir un proyecto politico inter-
cultural otro, para aprender a pensar desde y junto con los actores
de la realidad latinoamericana, y antes que preocuparse por los
riesgos y criticas que conlleva la institucionalizacién de los estu-
dios culturales, propende por la interculturalizacion epistémica, la
descolonizacién y pluriversalizacion de la uni-versidad (Cf. Walsh,
2012, pp. 197-217).

Como consecuencia de lo anterior, esperamos sea clara la im-
portancia que tiene el legado de los estudios (inter)culturales en
clave decolonial para los estudios artisticos. Y claro esta el recono-
cimiento de los 4 legados de aquellos como legados también pre-
sentes en el campo emergente de los estudios artisticos. Cuando
nombramos los estudios artisticos como un espacio inter y trans-
disciplinar trazado desde el campo de las artes, para la creacién
de conocimientos sensibles no pretendemos crear algo completa-
mente nuevo. Lo que tratamos de hacer es ubicarnos ética y poli-
ticamente en el ejercicio de las practicas del nombrar, epistémica,
estética, politica y éticamente comprometidas. Practicas que no se
agotan en los espacios académicos de una universidad y que tie-
nen que ver, con la larga historia de resistencia y re-existencia y
que hoy emergen como diversos modos de responder a cuestiones
directamente relacionadas con lo que significa la vida en el convul-
sionado mundo contemporaneo. Asi, los estudios artisticos son he-
rramientas para hacer frente a los desafios del embate neoliberal
en la universidad, el retorno del disciplinamiento, la agudizacién
de las crisis econémicas, sociales, culturales y ambientales, todas
ellas como senales de la permanencia de las multiples violencias
generadas por la colonialidad. Ante este panorama, nuestra acti-
tud no es derrotista sino de esperanza, seguros de la posibilidad
de entender la creacién de conocimientos sensibles como una ma-
nera de sembrar vida, asi sea en las aridas grietas del repotencia-
do sistema capitalista neoliberal. Alli, en su interior mismo, desde
la uni-versidad hemos trazado un espacio desde donde agenciar
nuestras luchas decoloniales, bajo la denominacion de estudios ar-
tisticos.

Lugares de encuentro y colaboracién entre los estudios culturales y los estudios... € 99



REFERENCIAS

Beck, U. (1998). La sociedad del riesgo: hacia una nueva modernidad. Barcelona: Paidés.
Bhabha, H. (2002). El lugar de la cultura. Buenos Aires: Manantial.

Castro-Gémez, S. (2000). Althusser, los estudios culturales y el concepto de ideolo-
gia. Revista Iberoamericana, LXVI, 737-751.

(2005). La hybris del punto cero: ciencia, raza e ilustracion en la Nueva Granada
(1750-1816) (1. ed.). Bogotéa: Editorial Pontificia Universidad Javeriana.

Colombia, R. d. (2011). Ley de Victimas y Restitucion de Tierras y sus Decretos Reglamen-
tarios. Bogota: Ministerio de Justicia y de Goberno / Justicia Transicional.

Derrida, J. (1989). Mdrgenes de la filosofia. Madrid: Catedra.

Chukwudi, E. E. (2001). El color de la razédn: la idea de “raza” en la antropologia de
Kant. En M. Walter (Ed.), Capitalismo y geopolitica del conocimiento: el eurocen-
trismo y la filosofia de la liberacion en el debate intelectual contempordneo (pp. 201-
252). Buenos Aires: Ediciones del Signo.

Gémez, P. P. (2015). Estéticas Fronterizas: diferencia colonial y opcidn estética decolonial.
Bogota: Universidad Distrital FJDC / Universidad Andina Simén Bolivar.

Gordon, L. (2013). Decadencia disciplinaria: pensamiento vivo en tiempos dificiles. Quito:
Abya Yala.

Hall, S. (2014). Sin Garantias: trayectorias y problemdticas en estudios culturales. Popa-
yan: Universidad del Cauca / Fundacién Envién.

Heidegger, M., y Wagner de Reyna, A. (1958). La época de la imagen del mundo trad. y
notas de Alberto Wagner de Reyna. Santiago de Chile: Ed. de los Anales de la
Universidad de Chile.

Horkheimer, M. (2003). Teoria critica. Buenos Aires / Madrid: Amorrortu.

Jameson, F. (1992). The geopolitical aesthetic: cinema and space in the world system. Bloo-
mington London: Indiana University Press; British Film Institute.

Lander, E. (2014). Crisis civilizatoria, limites del planeta, asaltos a la democracia
y pueblos en resistencia. En P. Q. Maria Eugenia Borsani (Ed.), Los desafios
decoloniales de nuestros dias: pensar en colectivo (pp. 79-122). Neuquén: EDUCO
- Universidad Nacional de Comahue.

Mignolo, W. (2015a). El fin de la Universidad como la conocemos: foros epistémicos
mundiales hacia futuros comunales y horizontes decoloniales de vida. En
P. P. Gémez (Ed.), Trayectorias de re-existencia: ensayos en torno a la colonialidad/
decolonialidad del saber, el sentir y el creer (pp. 333-348). Bogota: Editorial Uni-
versidad Distrital Francisco José de Caldas.

100} Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



(2015b). Trayectorias de re-existencia: ensayos en torno a la colonialidad/deco-
lonialidad del saber, el sentir y el creer. (P. P. Gdmez Ed.). Bogota: Universidad
Distrital.

Shiva, V. (2008). Los monocultivos de la mente. México: Editorial Fineo.

Soler, F., y Heidegger, M. (1953). El origen de la obra de arte y la verdad en Heidegger:
seguido de la traduccion del ensayo de Heidegger “El origen de la obra de arte” y del
vocabulario filoséfico de Heidegger. Bogota: Universidad Nacional de Colombia,
Extensién Cultural, Facultad de Filosofia y Letras.

Wallerstein, 1. (1999). La cultura como campo de batalla ideolégico del sistema
mundo moderno. In G.-R. Castro-Gémez, Millan de Benavides (Ed.), Pensar
en los intersticios. Bogota: Instituto Pensar Pontificia Universidad Javeriana.

(2008). Historlia y dilemas de los movimientos antisistémicos. Bogota: Ediciones
desde abajo.

Walsh, C. (2006). ;Son posibles unas ciencias sociales/culturales otras? Reflexiones
en torno a las epistemologias decoloniales. Nomadas, 27.

(2008). Interculturalidad critica, pedagogia decolonial. En W. V. A. Grueso
(Ed.), Diversidad, interculturalidad y construccion de ciudad (pp. 44-63). Bogota:
Alcaldia Mayor / Universidad Pedagdgica Nacional.

(2012). Estudios (Inter)culturales en clave decolonial. En C. Walsh (Ed.),
Interculturalidad critica y (de)colonialidad: ensayos desde Abya Yala (pp. 197-217).
Quito: Abya Yala / Icci/ Ary.

, Schiwy, F., y Castro-Gémez, S. (2002). Indisciplinar las ciencias sociales: geopo-
liticas del conocimiento y colonialidad del poder: perspectivas de lo andino. (1. ed.).
Quito: Universidad Andina Simén Bolivar Abya Yala.

Lugares de encuentro y colaboracién entre los estudios culturales y los estudios... € 101






Los autores

CATHERINE WALSH

Doctora en Educacion, Sociolinglistica y Psicologia Cognosci-
tiva, Universidad de Massachusetts (Amherst), Magister en Educa-
cién Bilinglie, socidloga.

Tiene una larga trayectoria de activismo y militancia politi-
co-intelectual y de praxis pedagdgica; incluyendo su trabajo con
Paulo Freire durante la década de 1980, y el acompanamiento a los
movimientos sociales afrodescendientes e indigenas. Fue asesora
de la Asamblea Constituyente en Ecuador (2007-2008) sobre dere-
chos afroecuatorianos y el Estado intercultural y plurinacional.

Su trabajo reciente esta enfocado en el proyecto politico, epis-
témico y ético de la interculturalidad critica y decolonialidad, en
los temas interrelacionados de raza, género, conocimiento y natu-
raleza y en pedagogias sociopoliticas. Su lista extensiva de publi-
caciones incluye libros, capitulos y articulos, entre sus libros mas
recientes se encuentran: Interculturalidad y (de)colonialidad. Ensayos
desde Abya Yala (2013) e Interculturalidad, Estado y Sociedad: Luchas (de)
coloniales de nuestra época (2009). En 2011, recibi6 la distincién An-
drew W. Mellon Professor en la Universidad de Duke (EEUU) y desde
2012 es profesora invitada de Espanol y Estudios Latinoamericanos
en el Departamento de Romance Studies. Recibié en 2013, el reco-
nocimiento como Profesora de excelencia, en la misma universidad.
Es miembro fundador del Consejo editorial internacional: Global
Critical Caribbean Thought, (Pensamiento caribeno critico global) de
la Asociacion de Filosofia Caribenia y Rowman & Littlefield Interna-
tional. Actualmente es profesora y coordinadora del doctorado en
Estudios Culturales Latinoamericanos y de la Catedra de Estudios
Afro-Andinos; profesora principal de esta Universidad en las areas
de Estudios Sociales y Globales y Letras.

Los autores (103



EDGAR RICARDO LAMBULEY

Doctor en Estudios Culturales Latinoamericanos, de la UASB
(Ecuador). Magister en Artes con Mencion en Musica, Instituto Su-
perior del Arte (Cuba) y Licenciado en Educacién Artistica, CENDA.
Contrabajista; intérprete y arreglista del Grupo de Canciones Po-
pulares Nueva Cultura. Docente e investigador de la Universidad
Distrital Francisco José de Caldas, con catedras en Maestria en Es-
tudios Artisticos; ha ocupado cargos de gestiéon y administracion
educativa, en la misma universidad, como: Coordinador del Pro-
yecto Curricular de Artes Musicales (2006), Decano de la Facultad
de Artes AsAB (2007-2009), Vicerrector Académico (2010), Rector En-
cargado (2011) y Representante de las Directivas Académicas ante
el csu (2008-2010). Presidente de ACOFARTES (2011-2012) y miembro
fundador de la Junta Directiva de la Asociacién Colombiana de In-
vestigadores Musicales —aciMus. Dirige el grupo de investigacion
coMmA -Contexto, Musica y Arte-. Es coinvestigador del Programa,
Alondras y Ruiseriores: una alternativa para la formacion musical en la
primera infancia. (Convocatoria 502-2010 de COLCIENCIAS). Asesor Pe-
dagdgico del Proyecto Artistico del Colectivo de Educacién Alter-
nativa —CEAL-. Coeditor del libro La Investigacién en artes y el arte
como investigacién. Entre otras publicaciones en torno al tema de los
estudios culturales y saberes tradicionales. Cofundador de la Linea
de Investigacion Estudios Culturales de las Artes del programa de
Doctorado en Estudios Artisticos de la Universidad Distrital.

PEDRO PABLO GOMEZ MORENO

Es doctor en Estudios Culturales Latinoamericanos, UASB de
(Ecuador); magister en Filosofia, Pontificia Universidad Javeriana y
maestro en Bellas Artes, Universidad Nacional de Colombia. Docen-
te titular de la Facultad de Artes AsaB, de la Universidad Distrital
Francisco José de Caldas, donde tiene catedras en el pregrado de
Artes Plasticas y Visuales y en la maestria en Estudios Artisticos.
Dirige el grupo de investigacion Poiesis XXI y coordina la Linea de
Investigacién Estudios Culturales de las Artes de maestria y doc-
torado. Entre sus publicaciones, ademas de articulos en revistas
especializadas, se encuentran los libros: El surrealismo: pensamien-
to del objeto y construccién de mundo; Avatares de la Investigacion-crea-
cion 100 trabajos de grado en Artes Pldsticas y Visuales; Arte y Etnografia;
La 1nvestigacién en Arte y el Arte como investigacion, Agenciamientos

104 ) Aprender, crear, sanar: estudios artisticos en perspectiva decolonial



musico-pldsticos; Estéticas y opcidén decolonial; Estéticas fronterizas: dife-
rencia colonial y opcidn estéticas decolonial, coeditado entre la UASB y la
Universidad Distrital. Su actividad artistica incluye curadurias y ex-
posiciones individuales y colecticas. Co-curador con Walter Mignolo
de las exposiciones internacionales Estéticas Decoloniales (2010) y
curador de Haceres Decoloniales (2015). Actualmente, dirige Estu-
dios Artisticos: revista de investigacién creadora y es el coordinador del
Comité de Doctorado en Estudios Artisticos DEA-UD. Entre 2007 y
2011 editor de Calle14: revista de investigacion en el campo del arte, labor
que retoma desde agosto de 2017.

Los autores {105






	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack

	Button 1032: 
	Button 1033: 
	Button 1034: 
	Button 1035: 
	Button 1036: 
	Button 1037: 
	Button 1010: 
	Page 5: 

	Button 1011: 
	Page 5: 

	Button 1014: 
	Page 6: 
	Page 8: 
	Page 10: 
	Page 12: 

	Button 1015: 
	Page 6: 
	Page 8: 
	Page 10: 
	Page 12: 

	Button 1012: 
	Page 7: 
	Page 9: 
	Page 11: 
	Page 13: 

	Button 1013: 
	Page 7: 
	Page 9: 
	Page 11: 
	Page 13: 

	Button 1018: 
	Page 15: 
	Page 17: 
	Page 19: 
	Page 21: 
	Page 23: 
	Page 25: 
	Page 27: 
	Page 29: 
	Page 31: 
	Page 33: 
	Page 35: 
	Page 37: 

	Button 1019: 
	Page 15: 
	Page 17: 
	Page 19: 
	Page 21: 
	Page 23: 
	Page 25: 
	Page 27: 
	Page 29: 
	Page 31: 
	Page 33: 
	Page 35: 
	Page 37: 

	Button 1016: 
	Page 16: 
	Page 18: 
	Page 20: 
	Page 22: 
	Page 24: 
	Page 26: 
	Page 28: 
	Page 30: 
	Page 32: 
	Page 34: 
	Page 36: 

	Button 1017: 
	Page 16: 
	Page 18: 
	Page 20: 
	Page 22: 
	Page 24: 
	Page 26: 
	Page 28: 
	Page 30: 
	Page 32: 
	Page 34: 
	Page 36: 

	Button 1022: 
	Page 39: 
	Page 41: 
	Page 43: 
	Page 45: 
	Page 47: 
	Page 49: 
	Page 51: 
	Page 53: 
	Page 55: 
	Page 57: 
	Page 59: 
	Page 61: 
	Page 63: 
	Page 65: 
	Page 67: 
	Page 69: 

	Button 1023: 
	Page 39: 
	Page 41: 
	Page 43: 
	Page 45: 
	Page 47: 
	Page 49: 
	Page 51: 
	Page 53: 
	Page 55: 
	Page 57: 
	Page 59: 
	Page 61: 
	Page 63: 
	Page 65: 
	Page 67: 
	Page 69: 

	Button 1020: 
	Page 40: 
	Page 42: 
	Page 44: 
	Page 46: 
	Page 48: 
	Page 50: 
	Page 52: 
	Page 54: 
	Page 56: 
	Page 58: 
	Page 60: 
	Page 62: 
	Page 64: 
	Page 66: 
	Page 68: 
	Page 70: 
	Page 80: 
	Page 98: 

	Button 1021: 
	Page 40: 
	Page 42: 
	Page 44: 
	Page 46: 
	Page 48: 
	Page 50: 
	Page 52: 
	Page 54: 
	Page 56: 
	Page 58: 
	Page 60: 
	Page 62: 
	Page 64: 
	Page 66: 
	Page 68: 
	Page 70: 
	Page 80: 
	Page 98: 

	Button 1026: 
	Page 71: 
	Page 73: 
	Page 75: 
	Page 77: 
	Page 79: 
	Page 81: 
	Page 83: 
	Page 85: 
	Page 87: 
	Page 89: 
	Page 91: 
	Page 93: 
	Page 95: 
	Page 97: 
	Page 99: 
	Page 101: 

	Button 1027: 
	Page 71: 
	Page 73: 
	Page 75: 
	Page 77: 
	Page 79: 
	Page 81: 
	Page 83: 
	Page 85: 
	Page 87: 
	Page 89: 
	Page 91: 
	Page 93: 
	Page 95: 
	Page 97: 
	Page 99: 
	Page 101: 

	Button 1024: 
	Page 72: 
	Page 74: 
	Page 76: 
	Page 78: 
	Page 82: 
	Page 84: 
	Page 86: 
	Page 88: 
	Page 90: 
	Page 92: 
	Page 94: 
	Page 96: 
	Page 100: 

	Button 1025: 
	Page 72: 
	Page 74: 
	Page 76: 
	Page 78: 
	Page 82: 
	Page 84: 
	Page 86: 
	Page 88: 
	Page 90: 
	Page 92: 
	Page 94: 
	Page 96: 
	Page 100: 

	Button 1030: 
	Page 103: 
	Page 105: 

	Button 1031: 
	Page 103: 
	Page 105: 

	Button 1028: 
	Page 104: 

	Button 1029: 
	Page 104: 



