
Presentar-Representar. 
Cuatro perspectivas en     
El fallecido ojo de vidrio

Carlos Araque Osorio
María Fernanda Sarmiento Bonilla
Cristina Alejandra Jiménez Gómez
Clara Angélica Contreras Camacho



CR
EA

CI
O

N
ES

AR
TE

S 
ES

CÉ
N

IC
AS

AE

© Universidad Distrital Francisco José de Caldas
© Centro de Investigaciones y Desarrollo Científi co
© Carlos Araque Osorio, María Fernanda Sarmiento Bonilla, 
Cristina Alejandra Jiménez Gómez, Clara Angélica Contreras 
Camacho

Primera edición, marzo de 2019
ISBN: 978-958-787-083-1

Dirección Sección de Publicaciones
Rubén Eliécer Carvajalino C.

Coordinación editorial
Edwin Pardo Salazar

Corrección de estilo
Andrés Fernando Solano 

Diagramación
Diego Villamil Espejo

Imagen de cubierta
Camilo Suárez

Editorial UD
Universidad Distrital Francisco José de Caldas
Carrera 24 No. 34-37
Teléfono: 3239300 ext. 6202
Correo electrónico: publicaciones@udistrital.edu.co

Todos los derechos reservados. 
Esta obra no puede ser reproducida sin el permiso previo escrito de la 
Sección de Publicaciones de la Universidad Distrital.
Hecho en Colombia

Araque Osorio, Carlos 
       Presentar-representar : cuatro perspectivas en el fallecido 
ojo de vidrio / Carlos Araque Osorio, María Fernanda Sarmien-
to Bonilla, Cristina Alejandra Jiménez Gómez, Clara Angélica 
Contreras Camacho. -- Bogotá : Editorial Universidad Distrital 
Francisco José de Caldas, 2019.
       190 páginas ; 24 cm. -- (Creaciones).
       ISBN 978-958-787-083-1
       1. Actuación teatral 2. Teatro colombiano 3. Teatro - Ense-
ñanza 4. Teatro - Puesta en escena y escenografía I. Sarmiento 
Bonilla, María Fernanda, autora II. Jiménez Gómez, Cristina 
Alejandra, autora III. Contreras Camacho, Clara Angélica, 
autora IV. Tít. V. Serie
792.08 cd 22 ed.
A1626042



Contenido

CONTENIDO	 5

PRESENTACIÓN	 9
Por Carlos Araque Osorio, investigador principal

DEL NICHO HACIA LO DESCONOCIDO	 17
Escrito por: María Fernanda Sarmiento Bonilla	

Retrospectiva y análisis del entrenamiento	 17
El entrenamiento en Vendimia Teatro	 20
Entrenando El fallecido ojo de vidrio	 31
Por una poíesis del entrenamiento	 34
Referencias	 39

LA CONSTRUCCIÓN DEL PERSONAJE EN EL FALLECIDO OJO DE 		
VIDRIO DESDE LOS CONCEPTOS PRESENTACIÓN-REPRESENTACIÓN	 43
Escrito por: Cristina Alejandra Jiménez Gómez	

Introducción	 43
Acercamiento a las generalidades y conceptos	 44
El fallecido ojo de vidrio: una presencia para el público-partícipe-testigo	 53
Conclusiones	 61
Referencias	 64

NARRATIVAS DE DIRECCIÓN. EXPERIENCIA DE UN MONTAJE 	 69
Escrito por: Clara Angélica Contreras Camacho	

Representación-Presentación	 70
Investigación-creación	 73
Desarrollo de la puesta en escena en el montaje El fallecido ojo de vidrio	 77
Funciones de socialización, resultados parciales	 91
Referencias	 95



¿UN FALLECIDO PRESENTADO O REPRESENTADO?	 99
Escrito por: Carlos Araque Osorio 	

Introducción	 100
Un necesario trabajo de campo	 102
Representación-interpretación/presentación-estados	 119
Presentar-representar en El fallecido ojo de vidrio	 139
Sugerencias y opiniones de los participantes	 148
Conclusiones	 160
Referencias	 164

ANEXOS	 167
Texto El fallecido ojo de vidrio	 167
Escrito por: Carlos Araque Osorio	
Fotos	 183



7

Representación-Interpretación/Presentación-Estados. Socialización final.

Foto: Camilo Suárez.

Dedicado a las personas que han participado creativamente en la configuración 
de la Fundación Cultural Vendimia Teatro y el grupo de investigación Estudios de 

la voz y la palabra de la Universidad Distrital Francisco José de Caldas.





9

Presentación
Este libro es el resultado del proceso de investigación-creación Representación-Inter-
pretación/Presentación-Estados, adelantado por el grupo de investigación Estudios 
de la voz y la palabra y financiado por el Centro de Investigaciones y Desarrollo Cien-
tífico de la Universidad Distrital Francisco José de Caldas. El proyecto básicamente 
consistió en el montaje o puesta en escena de la obra El fallecido ojo de vidrio, de 
autoría del investigador principal, Carlos Araque Osorio.

Dicho proyecto fue realizado a partir de los marcos teóricos y referenciales que 
conciernen a los criterios de presentación y representación, en esencia con el deba-
te contemporáneo sobre si se construye un personaje para el acto o si se realiza la 
puesta en escena a partir de estados emotivos y sentimentales. Sobre lo anterior 
se hacen preguntas como: ¿se puede repensar la escena contemporánea desde la 
representación o desde la participación?, ¿esto se logra a partir de la interpretación 
o la caracterización? Los interrogantes fueron importantes para el progreso de la 
presente investigación-creación.

El teatro contemporáneo casi que exige una investigación sobre el tema de la 
relación entre los personajes entre sí, así como entre el personaje y el actor/actriz 
que lo interpreta, pero fundamentalmente su vínculo con el público. Es necesario 
indagar si en el proceso de actuación hablamos desde el actor que interpreta un 
personaje o a partir del performer, que se descifra a sí mismo. También es importan-
te reflexionar sobre el momento en que el mismo concepto de diálogo asociado al 
teatro dramático que pretende una conversación dialógica es puesto en duda.

En la contemporaneidad se habla de corporalidad como el dispositivo que activa 
la creatividad y el protagonismo es puesto en cuestión. Se opta por la participación 
o intervención directa y los espectadores ya no son simples asistentes. En la escena 
tradicional se conversa por medio de diálogos más o menos comprensibles para que 
un público más o menos sensible asimile desde su silla y pueda, o no, estar inmerso 
en el conflicto que se desarrolla en la escena.

En las posibilidades de la escena contemporánea no se pretende que el discurso 
sea dirigido a personas pasivas, sino a entidades individuales, identificables y reco-
nocidas como personas con características y condiciones específicas, incluso, iden-
tidades sociales.

No se emite un discurso para esperar una respuesta de un participante o asistente 
dudoso, lo fundamental es que se retorna al cuerpo como centro de atención; para 
ello se acude a la exigencia física y corporal, al movimiento transitorio, al cuerpo ma-



10 Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio

nejado con precisión desde la géstica y la kinesis. Se entiende el cuerpo como algo 
que significa y sensibiliza.

No se trata del cuerpo como depositario de la palabra, sino el cuerpo-signo, que 
maneja un discurso disímil al racional y que significa independiente del texto o de la 
razón. El teatro contemporáneo adquiere entonces características de metalenguaje 
como algo macro y total que lleva al participante al lugar de la representación. Ya 
no es fundamental representar en un lugar y un tiempo determinado y la historia 
cotidiana no conduce los hilos del drama, es el acontecimiento estético lo que en 
realidad importa y lo que busca conmover, lo que pretende transformar.

Hay una nueva búsqueda por asociar la investigación con la creación a partir del 
montaje de un texto “dramático”, en el cual se indaga sobre las visiones contem-
poráneas del personaje, ya sea que este se encuentre vigente o en crisis. Si bien el 
concepto de personaje está puesto en duda en la actualidad, en nuestro proceso de 
investigación-creación no hablaremos solo de construir un personaje para la escena, 
pues denominamos esta actividad como la acción de “crear un personaje”. Vale la 
pena preguntarse por qué hablamos de creación, aunque en apariencia puede sig-
nificar lo mismo que construir; quizá sea porque construir tiene una relación más 
concreta con el oficio, con el hacer, mientras que la creación tiene una concordancia 
específica con la imaginación y la sensibilidad.

Preguntarse sobre: ¿cómo se concibe y cuál es la práctica del actor en la 
construcción y creación de un personaje para la escena en su experiencia individual 
o grupal? y ¿cuál es la propuesta pedagógica de formación de la escuela o 
departamento de teatro a la que uno pertenece?, es sin duda una labor compleja, 
pero más complicado puede ser dar respuesta a estas inquietudes, ya que esas pre-
guntas recibirán sin duda plurales réplicas.

Cuando analizamos estas interpelaciones lo primero que pensamos es que son 
temas complejos e intentar responderlos en un solo proyecto de investigación es 
casi imposible, pero luego de darle vueltas, revisar autores y concretar ideas, final-
mente decidimos responder no solo desde cómo se concibe y cuál es la práctica en 
la experiencia individual o grupal, o cuál es la propuesta pedagógica orientada hacia 
la formación teatral, sino además pensamos que se debe relacionar esta reflexión 
directamente con una experiencia de investigación, la cual fue concretada por el 
grupo de investigación Estudios de la voz y la palabra y el semillero de investigación 
Del entrenamiento actoral a la construcción del personaje.

Ahora bien, gran parte de la claridad que se logró durante el proceso de investiga-
ción creación estuvo determinado por la forma como se organizaron las respuestas y 
se llevó a cabo el proceso de creación. Para lograr este objetivo se siguió una meto-
dología clásica y convencional de lo particular a lo general (persona, grupo de teatro, 
grupo de investigación), o mejor, de lo individual a lo social, pasando por lo colectivo.



María Fernanda Sarmiento Bonilla • Cristina Alejandra Jiménez Gómez 
Clara Angélica Contreras Camacho • Carlos Araque Osorio

11

Es claro que ni en lo individual ni en lo colectivo se manifestó o expresó un pen-
samiento, unas metodologías y unas formas genéricas de organizar y concebir las 
relaciones entre el entrenamiento actoral y la construcción del personaje, ya que 
cada integrante, actor, actriz o director, que participó en el proceso, tiene sus pro-
pias formas y maneras de emprender las problemáticas planteadas e implementó 
diversos modos de solucionarlas en la escena.

Una ventaja importante del resultado es que el grupo de investigación compartió 
criterios frente a la construcción del personaje y la puesta en escena, proceso que 
estuvo directamente relacionado con metodologías y formas de crear más o menos 
similares y comprendidas desde marcos teóricos, aunque diferenciables, aceptados 
comúnmente. Por ello, fue fundamental y se convirtió en un componente importan-
te los anexos que corresponden a los informes de las co-investigadoras del proyec-
to, María Fernanda Sarmiento Bonilla, Cristina Alejandra Jiménez Gómez y Clara An-
gélica Contreras Camacho, quienes fueron las asesoras y consultoras durante todo 
el proceso de investigación creación; ellas realizaron un acompañamiento detallado 
y estudiaron diversos temas en los cuales plasmaron sus inquietudes, dudas, críti-
cas, aportes y proyecciones surgidas durante el proceso de creación y montaje de 
la obra.

Es crucial tener en cuenta que las asesoras son integrantes de los grupos Vendi-
mia Teatro, y de investigación Estudios de la voz y la palabra, ya que al ser parte de 
estos conocen de cerca los planteamientos y prácticas del investigador principal y 
por tanto aportaron desde una mirada crítica no solo a la investigación, sino al pro-
ceso y resultado de creación, de hecho, terminaron elaborando el mundo externo 
de la obra y se encargaron del manejo, manipulación y creación poética de las som-
bras. Como resultado de este proceso cada una de ellas escribió un capítulo, que 
forma parte sustancial de este libro.

María Fernanda Sarmiento Bonilla, elaboró un primer escrito sobre el entrena-
miento actoral en relación con la propuesta de montaje. Su texto trata sobre los 
procesos de entrenamiento teatral, realiza una mirada general de lo que significa el 
procedimiento desde que el término alcanzó contundencia en el ámbito escénico 
—finales del siglo XIX— con definiciones de Stanislavski, Meyerhold, pasando por 
Grotowski y Barba. Luego, analiza las propuestas que recientemente se han reali-
zado en América Latina sobre el tema con autores como Matteo Bonfitto. Después 
de realizar este barrido por el concepto y la práctica, la autora centra su atención 
en la narración, descripción y análisis de los procesos de entrenamiento del grupo 
Vendimia Teatro. Además de detallar las secuencias de preparación del grupo, relata 
las relaciones que teje alrededor del entrenamiento. Este análisis incluye una mirada 
hacia el proceso de preparación del grupo, en especial de Carlos Araque, para el 
montaje de la obra El fallecido ojo de vidrio. El texto finaliza con una apuesta para los 
devenires del grupo frente a los procesos en mención.



12 Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio

Cristina Alejandra Jiménez Gómez, toma como punto de partida la necesidad de 
diálogo con los conceptos, contextos y relaciones que la posmodernidad brinda a las 
artes escénicas, específicamente al teatro dramático y posdramático. A partir de los 
múltiples territorios y preguntas sobre personaje, drama, texto y las profundas y di-
rectas desestabilizaciones que generan estos cuestionamientos en el rol de actores 
y actrices, asume la revisión y análisis del proceso de creación de El fallecido ojo de 
vidrio, intentando determinar si es factible la relación entre el término presentación, 
asociado directamente al teatro posdramático con el ya mencionado teatro dramá-
tico. Enfoca estas inquietudes en resolver el acto creativo de actores y actrices: la 
construcción del personaje, teniendo en cuenta que existen métodos y técnicas que 
se preguntan por el espacio de construcción del personaje dramático y buscando 
responder cuál es el vínculo entre presentación y representación, sus lugares fronte-
rizos y escisiones para abordar posibilidades creativas en relación con los contextos 
del teatro actual.

Clara Angélica Contreras Camacho, centró su análisis en conceptos de dirección 
y su relación con la puesta en escena. Su reflexión transita por las discusiones sobre 
la representación-presentación y la investigación creación vista desde el oficio de 
la dirección teatral. En un primer momento, desarrolla y expone lo que entiende 
por representación-presentación, uno de los temas álgidos de la escena contem-
poránea, teniendo en cuenta su relación con la puesta en escena. Para el segundo 
momento, se detiene en comprender lo relacionado con la investigación creación, 
tema que desde el estudio y práctica de las artes también presenta nuevas pers-
pectivas. En la última parte de su ensayo, intenta relacionar estas posturas teóricas 
con la práctica desde la observación y asistencia de la dirección en el montaje de El 
fallecido ojo de vidrio.

Por su parte, el investigador principal, tuvo la responsabilidad de asumir, en-
carnar y crear al personaje-entidad de la obra en mención. Para cumplir esta res-
ponsabilidad realizó un trabajo de campo en México, sobre todo para entender y 
comprender la complejidad del personaje de la muerte y su impacto en las culturas 
tradicionales latinoamericanas. Indagó sobre las relaciones existentes entre el rito, 
el mito y la máscara en los procesos de creación teatral, principalmente en los actos 
de creación.

Así mismo, centró su análisis en las relaciones existentes entre la presentación 
que se realiza por medio de los estados del actor y que comprometen su cuerpo, 
pensamientos, sentimientos y sensaciones, en contraste con la representación que 
se lleva a cabo por medio de la interpretación y el objetivo de construir personajes 
para la escena. Es importante esta diferencia, dado que son dos formas disímiles de 
asumir el cuerpo en vida en el escenario: la primera, está argumentada en las teorías 
del teatro posdramático y el papel que juega un actor en esos marcos conceptuales; 



María Fernanda Sarmiento Bonilla • Cristina Alejandra Jiménez Gómez 
Clara Angélica Contreras Camacho • Carlos Araque Osorio

13

la segunda, se sustenta en las teorías del teatro dramático y la importancia del texto 
para el proceso de montaje o puesta en escena.

Los cuatro capítulos instalan cuestiones sobre el acto de participación del públi-
co en el proceso de puesta en escena e intentan comprender su estricta relación en 
el hecho teatral; ese espacio liminal entre lo real y el acuerdo comunitario, el territo-
rio de la afectación y la presencia. ¿El personaje identifica al público, le cuestiona, le 
invita a participar o es el público-testigo el que posibilita el acontecimiento?

La importancia de este proceso de investigación creación radica en que, des-
de cuatro miradas diversas y posturas teóricas complementarias, el análisis está 
orientado a exponer, clarificar y detallar cómo ha sido el proceso de exploración 
y la relación que tiene con la creación escénica, todo lo que ocurre en un grupo de 
investigación, en correlación con un grupo profesional de teatro. Cabe destacar que 
este proceso entrega este material escrito para ser evaluado y socializado y a la par 
ofrece el resultado de un proceso de creación que puede ser analizado, criticado, 
disfrutado e intervenido por los integrantes de la Facultad de Artes ASAB, la comu-
nidad de la Universidad Distrital Francisco José de Caldas y la ciudadanía en general.

Existe una quinta mirada, la de los partícipes-testigos, quienes en el proceso de 
socialización pueden dejar sus opiniones, críticas y sugerencias por medio de un no-
vedoso dispositivo que consiste, básicamente, en que “El fallecido”, personaje cen-
tral de la puesta en escena, los invite a escribir sobre la experiencia vivida y depositar 
sus epístolas en una urna que se coloca a la salida de la cripta con el fin de que luego 
se puedan leer y completar sus memorias.

Estos escritos son seleccionados y algunos de ellos comentados en un capítulo 
dedicado a esta labor. Las observaciones que hace el investigador principal sobre las 
opiniones no profundizan en los temas propuestos, sino rescatan algunos dictáme-
nes y planeamientos que sirven para desentrañar y evidenciar varios de los objetivos 
en los que se argumentó el proceso de investigación creación. La relación con el 
público partícipe es tan importante que varias de sus sugerencias son tenidas en 
cuenta para el montaje final, siendo siempre dinámico, cambiante y mutante. Es en 
sí otra forma de participación clara y precisa, donde no solo se asiste y se tiene la 
opción de estar y ser, también se puede dejar huella y memoria, es decir, ayudar a 
construir hacia el futuro el resultado del proceso.

El texto se concluye con la inclusión de la obra dramática El fallecido ojo de vidrio, 
que es el punto de partida del proceso de investigación y una adaptación ampliada 
y libre del cuento corto Un ojo de cristal. Memorias de un esqueleto, de Alfonso R. 
Castelao, en el que por medio de la narración y el humorismo, realiza un rescate de 
lo popular, lo público y lo comunal. Castelao murió en 1950 y solo comenzó a ser 
difundido en los países de habla hispana en los setenta, ya que su lengua original 
era el gallego. Sin embargo, su obra fue conocida desde 1936 en Argentina, donde 
su poética y creatividad incidieron en el teatro y la narrativa. En sus escritos abordó 



lo barrial en relación con lo rural y lo agrícola en relación con lo urbano; temas muy 
interesantes para la cultura del tango, la carrilera, el corrido, la ranchera, la carranga, 
la milonga y el arrabal.

En realidad, el cuento de Castelao no fue más que una disculpa para realizar este 
proyecto de investigación creación, ya que lo verdaderamente importante es que 
con el dispositivo de un esqueleto que puede ver, se pueden contar, narrar, sugerir, 
y sobre todo, presentar y representar experiencias, anécdotas y leyendas que atra-
viesan nuestra historia como ciudad, país y cultura.

Enero de 2019. Carlos Araque Osorio1

1	 Investigador principal del proyecto. Egresado de la Escuela Nacional de Arte Dramático (ENAD), antro-
pólogo, maestro en Arte Dramático, especialista en Voz Escénica y Ciencias de la Educación, magister 
en Dirección Estratégica, doctor en Artes con especialización en Teatro de la Atlantic International 
University. Dirige Vendimia Teatro y el grupo de investigación Estudios de la voz y la palabra de la Uni-
versidad Distrital Francisco José de Caldas.



Sombras de cementerio en la obra El fallecido ojo de vidrio.

Foto: Camilo Suárez





17

Del nicho hacia lo desconocido
Escrito por: María Fernanda Sarmiento Bonilla1

Retrospectiva y análisis del entrenamiento
Hablar de entrenamiento en los procesos de creación en esta época es un tema que 
casi siempre coloca el acento en acciones que le permitan a la actriz adiestrar, for-
talecer, disciplinar, afinar o desarrollar habilidades que amplíen las posibilidades del 
trabajo escénico. Clásicamente el entrenamiento ha sido entendido como un espa-
cio de esfuerzo físico, exigencia psicológica o completo agotamiento. Después de 
las propuestas de Jerzy Grotowski y Eugenio Barba, que centraron el trabajo es-
cénico en la preparación de actores, muchos colectivos de teatro concentraron su 
labor en jornadas de ejercicios que les permitieran fortalecer las habilidades que se 
requieren en la escena.

Las múltiples interpretaciones que se realizaron de trabajos como El teatro pobre 
(Grotowski, 2006) o la antropología teatral (Barba, 2003 y 2007) colocaron en la 
agenda del teatro la búsqueda de diferentes metodologías, técnicas o formas que 
llenaran las necesidades sobrepuestas en esa época: la preparación de actores.

Para finales de la década del setenta, ya no se discutía sobre la necesidad de te-
ner cuerpos virtuosos en escena; era una certeza, para ese momento, que el cuerpo 
de la actriz debía ser capaz de responder a movimientos no solo extra-cotidianos, 
sino también acrobáticos y gimnásticos, así mismo se vislumbraba la mirada desde 
otras tendencias que estudian el cuerpo —bien sea para la escena u otras activida-
des humanas, como la guerra y el combate— desde culturas orientales (India, China, 
Japón). Producto del trabajo de Barba (2007), muchas personas y grupos de teatro 
volcaron sus esfuerzos en averiguar los procesos de entrenamiento o preparación 
de tradiciones como el Kathakali, Kabuki, Noh, Suzuki, entre otras. Así, el entrena-
miento teatral cobró una dimensión fundamental en los grupos de los años ochenta. 
De diferentes formas y con diferentes intensidades, las agrupaciones teatrales los 

1	 Artista escénica. Doctora en Artes Escénicas de la Universidad Federal Bahía, Brasil. Magíster del mis-
mo programa de posgrado. Egresada de Artes Escénicas de la Facultad de Artes-ASAB de la Universi-
dad Distrital Francisco José de Caldas. Su experiencia pedagógica es amplia en el área de preparación 
actoral, así como en educación e investigación social, sindical, popular y de género. 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio18

incluyeron en sus prácticas, procesos de entrenamiento y preparación, sobrepasan-
do las tareas que el ejercicio de la creación exigía.

Este énfasis por el entrenamiento actoral de finales del siglo XX, comenzó a ge-
nerar grandes cuestionamientos en la escena teatral cuando se observó que el es-
fuerzo puesto en las jornadas de preparación de muchos grupos no surtía ninguna 
variación en los resultados de los procesos creativos. Era posible observar actores 
con grandes habilidades acrobáticas pero con poquísimas herramientas para el tra-
bajo en la escena o en el montaje; voces apagadas, cuerpos escondidos, gestos que 
confundían los mensajes emitidos, eran manifestaciones muy comunes en grupos 
que tenían fuertes jornadas de entrenamiento. Paralelo a este tipo de trabajo tea-
tral, aparecían grupos y montajes que no focalizaban su trabajo en el entrenamiento 
o preparación actoral, alcanzando resultados que lograban capturar mayor agrado 
en el público existente. Con este contrapunto el sector pudo concluir que el entre-
namiento no era garantía de calidad en los resultados escénicos.

Además, aparecieron y aparecen otros cuestionamientos sobre la necesidad del 
entrenamiento actoral. Hoy existe un gran debate entre entender el entrenamiento 
como un adiestramiento del cuerpo (Carvajal, 2007) o entender el entrenamiento 
como proceso de poíesis (Braga y Beigui, 2013). Aunque los dos ejemplos colocados 
anteriormente pueden ser diferentes, se encuentran en la preocupación por la ena-
jenación del cuerpo. Continuamos así en la máxima cartesiana donde el cuerpo es 
una posesión y no un ser. Se tiene un cuerpo y no se es un cuerpo. Esta posición ha 
llevado a ver a la actriz como suma de fragmentos que deben ser adiestrados, cada 
uno en un espacio específico, cuando lo que ocurre en el oficio escénico es todo lo 
contrario.

Hoy podemos colocar los entrenamientos no solo como espacios de fortaleci-
miento y adiestramiento de herramientas teatrales, también como potenciadores 
de procesos creativos o lugar de conocimiento del sí y de las otras.

Potenciador de procesos creativos
Los mecanismos de entrenamiento utilizados en las últimas décadas del siglo XX 
recibieron fuertes cuestionamientos por no aportar directamente a los procesos de 
creación. Sin embargo, al dejar de ver los diferentes entrenamientos como meros 
espacios para fortalecer las herramientas básicas del ejercicio de la actuación, pode-
mos encontrar en ellos un lugar que ejercita la creatividad y otorga a los procesos de 
montajes verdaderos laboratorios de prueba y error que llevan a la construcción de 
personajes, roles, narrativas, comportamientos y estéticas, formas que enriquecen 
la escena construida.

Pensar y activar el entrenamiento como el lugar de laboratorio donde cada ac-
ción —a través de su repetición y ensayo— genera un proceso de preparación y al 
mismo tiempo alimenta un proceso de creación aumenta las dimensiones a trabajar. 
No se piensa un entrenamiento en abstracto para una generalidad de herramien-



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

19

tas básicas, este se utiliza con la consciencia en las búsquedas propias del trabajo 
creativo. Aunque la utilización de las técnicas reconocidas en el medio sea material 
frecuente para la realización de estos entrenamientos, la modificación de estas, en 
vista del proceso creativo, es indispensable. Cada una de las técnicas, tradiciones y 
metodologías trabajadas en procesos de entrenamiento que busquen apoyar y po-
tenciar los procesos de creación, deben ser reelaboradas por las actrices o ejecutan-
tes. Debe reverse cómo cada técnica entrenada ayuda a la creación de dispositivos 
que puedan sustentar las creaciones emprendidas. Así, la apropiación de diferentes 
tradiciones es mayor y cambiante, no es estática la relación con las tradiciones, sin 
embargo es posible volver a los orígenes de ellas siempre y cuando esa vuelta sea 
interpretada para las necesidades de la creación.

Con la reinterpretación de cada técnica, metodología o tradición de entrenamien-
to, se crea, paralelamente, una nueva forma de prepararse. La actriz al modificar la 
técnica practicada para conseguir los anhelos esperados en la creación, funda otras 
rutas, bifurca los caminos, abre nuevos senderos. Esas nuevas rutas pueden servir 
para la configuración de tipos de entrenamientos subjetivos, en estos la relación en-
tre sujeto y tradición-técnica-metodología no es padronizada. Con esta perspectiva 
los entrenamientos dejarían de ser fórmulas establecidas que imitan a un maestro 
o a un grupo.

De esta forma, el entrenamiento es el espacio creado —y actualizado continua-
mente— por cada actriz. Allí, ella coloca desde la fórmula aprendida y reinterpreta-
da, hasta los nuevos horizontes descubiertos por la práctica continua y el reconoci-
miento del sujeto que ejecuta. Entre la reinterpretación y el reconocimiento aparece 
la contextualización de la práctica. Los ejercicios o procesos de entrenamiento dejan 
de ser fórmulas extranjeras y ajenas a los cuerpos que las practican, se convierten en 
procedimientos que hablan del espacio sociocultural de quien las ejecuta. Con esto, 
partimos para otra visión del entrenamiento.

Entrenamiento como autoconocimiento 
y conocimiento de las otras
También es posible abrir procesos de entrenamiento en donde no se tenga un ob-
jetivo ni de montaje, ni de preparación. El entrenamiento, mirado desde la orilla del 
autoconocimiento y conocimiento de las otras, permite entender más las subjetivi-
dades propias y las del grupo con quien se trabaja.

No es una novedad afirmar que el arte teatral es ontológicamente colectivo. Es 
imposible pensar en teatro y no pensar en grupos, colectivos, redes, asociaciones 
de personas interesadas en utilizar el palco teatral como lugar de manifestación de 
deseos, desesperanzas, angustias, alegrías, etc.

Sin embargo, muchas veces los procesos de formación o conformación de equi-
pos para objetivos de puesta en escena, olvidan el espacio de reconocimiento entre 
las personas que los conforman. Esto, para el trabajo de las artes escénicas, no es 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio20

un espacio de encuentro y conocimiento formal alrededor de una mesa, con unas 
copas, comidas o sonidos agradables. Para el trabajo en la escena es necesario el 
reconocimiento de las subjetividades que se dispondrán para la creación. Esto es 
posible a través de entrenamientos que dejen manifestar los impulsos, sentires, 
reacciones, modos y respuestas de cada individuo. Con el reconocimiento de estas 
particularidades se forma un grupo. No es solo la suma de individuos los que arman 
un colectivo, es el reconocimiento y articulación de las subjetividades en pro de un 
trabajo escénico lo que configura un grupo.

Proyectar los procesos de entrenamiento hacia el reconocimiento de sí y del gru-
po de personas con las que se trabajará, puede ser otra forma de descubrirse y reve-
lar quiénes lo integran. De esta forma, el autoconocimiento y el conocimiento de las 
otras, se produce de forma más orgánica y efectiva para el trabajo creativo. No es un 
reconocimiento cotidiano, sino es un conocimiento a partir de la actividad escénica, 
del comportamiento en función del ejercicio teatral. 

Si el grupo consigue crear un lenguaje a partir de la compresión de gestos, so-
nidos, formas, ritmos y pulsos de cada integrante, la relación en escena será fluida, 
entendible, presta para cualquier cambio o evento ocurrido en la plenitud de la labor 
teatral.

Con todo, estas son simples propuestas de otras formas de entender y poner en 
práctica los procesos de entrenamiento. Lo que no restringe que nuevas formas de 
concebir esos procesos puedan aparecer.

El entrenamiento en Vendimia Teatro
A pesar de todas las anteriores preguntas, cuestionamientos o razonamientos, mu-
chos grupos de teatro continuamos dedicando tiempo de nuestros encuentros a 
entrenar y afinar las herramientas que consideramos pertinentes para el ejercicio, 
tanto en la escena, como en el proceso de creación.

El entrenamiento en Vendimia Teatro ha logrado pasar del lugar de acondicio-
namiento, mantenimiento, fortalecimiento y adiestramiento de los elementos téc-
nicos para el oficio teatral, a un espacio de convivio, conocimiento y descubrimien-
to. Después de más de trece años de realizar un mismo esquema de movimientos, 
canciones, gestos, textos y relaciones, se ha encontrado un lugar que ofrece algo 
mucho más allá del fortalecimiento de las herramientas actorales.

Orígenes
Vendimia Teatro, en su fundación en 1987, fue influenciada por las corrientes de 
la antropología teatral y los planteamientos de la preparación actoral hechas por 
Meyerhold y Jerzy Grotowski, principalmente. Esto hizo que el entrenamiento fuera 
una constante para todos los procesos de creación en el grupo y como rutina por 
fuera de la realización de montajes, es decir, un entrenamiento que pudiera exis-



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

21

tir independientemente de la obra o trabajo que se estuviera montando. El trabajo 
corporal fue y ha sido fuertemente mantenido durante sus años de desarrollo como 
grupo.

Con el pasar de las generaciones y el procesamiento de las diferentes metodo-
logías de entrenamiento, el grupo, en sus últimos trece años, mantuvo un esquema 
que le ha permitido configurar una identidad como agrupación teatral, alejada de 
las formas de asociación por proyectos o compañías; siendo así, se espera que las 
personas que ingresen en el grupo tengan una perspectiva mayor a la permanencia 
solo por un montaje.

De esta forma, algunas personas se integran al grupo inicialmente por compartir 
el espacio de entrenamiento y no por la participación en un montaje2.

El entrenamiento que actualmente el grupo mantiene —con muchas variaciones 
desde su creación— nace con el proceso de montaje de la obra El destino del cami-
nante, estrenada en 2004. Allí se opta por priorizar una estructura secuencializada 
de entrenamiento por encima de ejercicios fragmentados que tengan objetivos par-
ticulares sobre las herramientas necesarias para la escena.

En un principio, la secuencia fue creada para precisar movimientos que vienen 
de la biomecánica (Meyerhold, 2005), la acrobacia, la danza moderna y contempo-
ránea; también para potenciar las habilidades de la voz, generar mayor potencia y 
volumen en su emisión. Fueron incluidas secuencias provenientes del Hatha Yoga 
(saludo al sol), canciones producto de las investigaciones musicales con las comu-
nidades indígenas Uitoto (Ortiz, 2007) y secuencias inspiradas por el trabajo con el 
director griego Theodoros Terzopoulos.

Este esquema de entrenamiento tuvo, y aún tiene, mucha influencia de la prác-
tica docente e investigativa de los integrantes del grupo, original y principalmente, 
de la experiencia como profesor, actor y director de Carlos Araque Osorio, fundador 
de Vendimia Teatro.

Características
El grupo metodológicamente trabaja el entrenamiento, principalmente a partir de 
un gran esquema que reúne diferentes secuencias, ejercicios y actividades que, se 
cree, aportan al trabajo actoral para la escena y los procesos de creación, siendo 
realizado secuencialmente, es decir, no se detiene la concentración de la energía 
que se dispone desde el comienzo, pasando de una secuencia a otra. Se entra en 
una especie de atmósfera extra-cotidiana que impide la comunicación normalizada, 
lo que quiere decir que no hay enunciaciones, preguntas, afirmaciones o frases que 
expresan cotidianamente lo que ocurre en este espacio. Sin embargo, en su configu-
ración, se han abierto —descubierto— otros canales de comunicación que expresan 

2	  Esto sucede generalmente, no en todos los casos.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio22

lo que pasa con cada una de las personas. Es casi como un otro universo donde la 
comunicación no se realiza con palabras y sí con gestos, respiraciones y sensaciones 
manifestadas en ese momento. Este esquema tiene una duración aproximada de 30 
minutos.

También se han realizado jornadas de entrenamiento y preparación actoral que 
no hacen parte de este esquema y salen de la atmósfera descrita en el párrafo an-
terior.

Así, se estudian otras formas de entrenar bajo las convenciones normales de una 
clase: explicación, ejecución, repetición, preguntas y respuestas. En algunos casos 
se ha logrado integrar estas exploraciones al esquema mayor.

Durante todos estos años ese gran esquema ha sufrido modificaciones por varios 
motivos, entre ellos, por encuentro con otras formas de entrenamiento, necesida-
des propias de quienes integran el grupo y los mismos procesos de montaje.

Una de las primeras modificaciones o agregados a la secuencia de movimiento 
fue el reconocimiento de que no existía ningún trabajo sobre la emotividad en el 
esquema. Ya se había detectado que en la última secuencia ejecutada se aceleraba 
el ritmo de su accionar, para esto se propuso realizar esa secuencia con una canción3 
proveniente del montaje La geografía de los nervios (2005), que nos ayudaba a desa-
celerar la velocidad y el ritmo de su ejecución. Esa misma secuencia con esa canción, 
permitió encontrar un espacio fecundo para el trabajo emotivo. Allí se propuso, en 
un principio, dejar que apareciera o provocar alguna emoción, ese reto debería afec-
tar el accionar de los movimientos y la emisión de la voz, sobre esta variación se 
exploró un par de años.

Luego, sobre la pregunta de qué tanto sirve el entrenamiento a los procesos de 
creación, se propuso trabajar con los personajes que se estaban creando en el mo-
mento durante esa última secuencia. Así, se consiguió descubrir y encontrar voces, 
gestos, ritmos y calidades de movimiento que se imprimian en la creación realizada 
en el momento. Esta práctica se continúa hasta hoy, ya no se trabaja sobre cualquier 
estado emotivo, sino que se trae algún personaje ya creado o en proceso de crea-
ción, para que realice esa secuencia, más aún, para que se relacione con los otros 
que aparecen.

Otra característica es el tipo de estados comunicativos que se generan en la eje-
cución del esquema mayor. Aunque la disposición generada en la práctica de este 
esquema concentra la energía de quienes lo realizan y las sensibilidades que se des-
piertan durante su ejecución, existe un plano de comunicación que brinca entre lo 
cotidiano y lo escénico. Esto permite realizar el entrenamiento con cierta flexibilidad 
que aleja de atmósferas ritualistas, solemnes o frías. Al inicio se descubrió que —
seguramente por las tradiciones orientales con las que se estaban acostumbradas 

3	  Esta canción se creó para el montaje en mención, a partir de una glosolalia escrita por Antonin Artaud.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

23

a entrenar y la mirada moderna y occidental sobre estas prácticas— la atmósfera 
generada al realizar el entrenamiento era de seriedad, circunspección, reserva, sen-
saciones que alejaban de otros estados como la risa, el juego, la perversidad o la 
malicia, tan comunes en las manifestaciones culturales y sociales. Tranquilamente, 
se fue abandonando esta atmósfera enfatizando la atención hacia la comunicación 
con las demás personas. De esta forma, los ojos dejaron de estar concentrados en la 
lejanía, se borraron los rostros hieráticos y los gestos neutros, para transitar por las 
miradas de quien estaba enfrente o a los lados. 

Así, la comunicación se enriqueció al intentar leer lo que estaba pasando por 
quien se observaba. Las sensaciones aumentaron al descubrir que a quien miraba 
estaba con pereza, eufórica, con hambre o tal vez había trastabillado el movimiento 
que se estaba ejecutando. Esa información generaba otras sensaciones que eran 
manifestadas en el mismo momento. Las risas, los gestos de compasión y hasta 
la disminución o aumento del ritmo, fueron algunas de las alteraciones que la eje-
cución sufría por la atención en las sensaciones individuales.

Una característica adicional es el acuerdo de trabajar en sincronía los movimien-
tos y casi siempre la voz. Esto quiere decir que la mayoría del esquema se trabaja 
coordinando velocidades, ritmos, direcciones, trayectorias y niveles. Dado que el es-
quema se realiza en círculo, el trabajo kinésico aumenta en la medida de conservar 
los espacios propios y de las otras, al mismo tiempo en que se realizan desplaza-
mientos. Se aprendió, de diferentes formas, las secuencias que componen el esque-
ma, así, la mayor parte es coreografiada y acordada. 

Durante estos años, se decidió cuantas veces se hace x o y movimiento, hacia 
qué dirección se dirige la mirada o con qué intensidad, resonador o vocal se emiten 
las voces. Así se han sincronizado los ritmos individuales con el ritmo del grupo. Eso 
ha ayudado a aumentar la escucha y el compartir el espacio, también a conocerce 
en otros niveles que aportan al trabajo en la escena, este tema se profundizará más 
adelante.

Sin embargo, teniendo en cuenta lo anterior, se ha dispuesto de momentos para 
que el trabajo diacrónico aparezca en la estructura sin que este signifique un aleja-
miento del grupo o una desconexión. Durante el esquema existen varios momentos 
donde las voces de cada integrante trabajan por separado según las necesidades de 
cada ejecutante, lo acordado es mínimo con la voz, se decide si será un texto, una can-
ción o la emisión de sonidos que ayuden a la dicción, la proyección o la articulación. 
Además de la voz, también se tienen algunos momentos donde los movimientos van 
en un mismo ritmo pero son de naturalezas diferentes. El quehacer en esos espacios 
no es pactado por todo el grupo, solo se acuerda la duración del momento a través 
de una canción o la llamada de alguna de las integrantes a la siguiente secuencia.

Dado que Carlos Araque fue profesor de todas las integrantes del grupo, existe 
cierta relación de respeto y escucha mayor, a su vez él conserva cierto rol de docen-



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio24

te. No obstante, este vínculo también se ha deconstruído, colocando un nivel de 
escucha para todos por igual, sin priorizar lo propuesto por Carlos. Así mismo, él ha 
abandonado los roles de profesor o de integrante más antiguo del grupo, de esta 
forma escucha y sigue las propuestas o instrucciones de alguna integrante.

Estas son las características más relevantes del esquema de entrenamiento que 
Vendimia ha realizado por más de diez años. A continuación, se describe cómo se 
está ejecutando actualmente este esquema.

Descripción
El esquema, en su gran mayoría, se trabaja en círculo. Estando todos los integrantes 
de pie realizando una rueda alrededor de un pañuelo que está justo en el centro, en 
el piso, se inicia con la secuencia de Hatha Yoga, llamada “el saludo al sol”. Al realizar 
esta actividad, se inicia un trabajo vocal emitiendo “s”; en la mitad de la secuencias 
se expresa “m” y hacia el final se vuelve a la “s”. La cadena se repite, esta vez ya 
no se pronuncian “s” y “m” sino vocales, una vocal por cada una de las posturas de 
la secuencia; la mirada debe estar, en lo posible, encontrada con los ojos de otra 
compañera. Al terminar este proceso se pasa a la activación y concentración de la 
energía individual focalizando la atención en los chacras de cabeza, frente, pecho y 
vientre. En esta continuidad se emite un “ohm” por parte de algunos integrantes y 
otras pronuncian una “m” en resonador nasal, la emisión corresponde a una sola 
respiración, tiempo que determina cuánto se está con las manos en cada uno de los 
chacras mencionados. Mientras se efectúa su ejecución, se cierran los ojos.

Se continúa con el ritmo de las pronunciaciones de “m”, esta vez se realizan po-
siciones de equilibrio que se ejecutan siempre hacia los dos lados: la primera es con 
las palmas juntas y sobre la cabeza, una de las piernas está doblada y la otra soporta 
todo el peso; la siguiente, se hace llevando una rodilla a la altura del ombligo, se aga-
rra con las manos y se gira el tobillo de la pierna que se levantó. Luego, llevando uno 
de los pies hacia atrás, a la altura de las nalgas, se agarra con la mano del mismo lado 
del pie que se levantó, entretanto, la mano que queda libre se levanta en diagonal 
hacia el mismo lado.

Al terminar esta secuencia de esculturas con emisiones de “m”, se inicia el can-
to “Burabambo yeyebue”. Los asistentes se mueven conservando el círculo con un 
ritmo de cuatro tiempos, en el último una de las piernas se levanta. Mientras los 
pies están llevando este ritmo y la voz está cantando la canción, el resto del cuerpo 
—tronco y brazos— improvisa diferentes movimientos sin salirse del ritmo. Muchas 
veces se prueba ir a nivel bajo, giros o saltos dentro de esos cuatro tiempos.

Al finalizar una ronda de la canción se continúa con el ritmo en los pies, desde ahí 
se marca el inicio de emisiones de vocales, una por una. Casi siempre, Carlos indica 
el número de tiempos en los que se debe emitir la vocal. Esos tiempos están entre 
cinco y seis negras. Esta secuencia de emisión de vocales, moviéndose en círculos en 
cuatro tiempos hacia un lado, cuatro tiempos hacia el otro, se repite.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

25

Después de la repetición y continuando con el mismo paso, se inicia nuevamente 
la canción “Burabambo yeyebue”. En la primera ronda que se canta, se marca el 
cuarto tiempo levantando el pie del lado al que se va y realizando un toque sutil a 
las personas que se tiene a los lados cuando corresponda. En la segunda repetición 
de la canción, el círculo se rompe y las personas recorren todo el espacio sin perder 
el tiempo marcado con los pies y la canción. Allí, se procura tener contacto con las 
demás personas y, de la misma forma que en el círculo, al cuarto tiempo se levanta 
el pie y se intentan toques sutiles con solo con el pie levantado.

En la tercera ronda de la canción se busca una persona para realizar relaciones 
corporales, llamadas pulsadas o relaciones pre-acrobáticas. Son movimientos que 
se hacen en parejas, donde una sirve de apoyo a la otra; a partir de este soporte, la 
otra persona utiliza el cuerpo de su compañera para hacer alguna pasada. Hay varios 
tipos de estas relaciones, se pueden realizar desde el suelo, sea que la persona que 
va a dar el apoyo esté acostada o de pie. Se busca rotar de pareja, por lo menos dos 
veces. No se deja de cantar la canción. Si el grupo está compuesto en número impar, 
la persona que se queda sin pareja mantiene el ritmo y el paso, también puede reali-
zar posiciones invertidas mientras busca una pareja.

Cuando ya se ha pasado por dos o tres personas, alguna pareja toma la decisión 
de comenzar con la siguiente estructura. Esta decisión se manifiesta a partir de la 
ejecución del paso correspondiente a esa estructura. Este paso también es de cuatro 
tiempos, los pies se intercalan cada tiempo, uno de ellos va hacia adelante y atrás, 
mientras el otro se queda de base en un solo punto. Este paso es acompañado de 
una danza, inspirada en los bailes de los pueblos indígenas del sur del país, que se 
realiza abrazando a dos participantes por cada lado, así se forma una línea de per-
sonas que marcan el paso descrito anteriormente. Esta danza va acompañada de 
una canción compuesta por Yenny Rocío Ortíz4. Al iniciar la canción el paso tiene 
una variación; en tiempo intercalado, el pie que marcó el paso adelante marca dos 
tiempos antes de volver atrás.

Cantando esta canción y llevando el paso, recorremos el espacio con diferentes 
trayectorias. La canción se coloca entre tres y cuatro veces. Antes de finalizar la úl-
tima repetición, se busca de nuevo la formación en círculo para, desde ahí, iniciar la 
siguiente secuencia que está basada en los ritmos de la canción que hemos llamado 
“Caú”. Esta secuencia, creada por Carlos Araque, inicia con movimientos de las ma-
nos y brazos en tres niveles, el movimiento de las manos lleva al tronco a moverse 
también. Seguido del movimiento de los brazos y el tronco, se realizan movimientos 

4	 Integrante de Vendimia Teatro, actriz y música. Actualmente vive en Buenos Aires y mantiene contacto 
frecuente con el grupo. Su investigación de tesis de grado se basó en las formas musicales de la comu-
nidad indígena Murui-Muinane; compuso una opereta en la cual las integrantes de grupo participamos 
como bailarines y cantantes. Una de las canciones de este trabajo se quedó dentro del entrenamiento 
del grupo.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio26

de giros, sin que los pies salgan del punto en donde están. Al realizar un giro se 
doblan las rodillas haciendo un descenso rápido y volviendo a estar de pie. Esto se 
repite cuatro veces, dos por cada lado. El mismo giro se redunda otras cuatro veces, 
pero en estas repeticiones en vez de doblar las rodillas, todo el cuerpo va al suelo, 
este movimiento es parecido a una espiral. Al terminar las cuatro repeticiones, se 
realizan movimientos de manos y tronco, donde se busca ondular la columna. Uno 
de ellos lleva a un contra-impulso, dando un pequeño salto, después de este se di-
bujan nuevas líneas en el espacio con manos y brazos y la secuencia se termina. 
Durante toda ella, no se deja de cantar la canción.

Después, se realizan las secuencias del lanzamiento de la piedra, de la flecha y la 
cacería del venado, que fueron copiadas de la biomecánica propuesta por Meyer-
hold y aprendidas por diferentes personas que compartieron procesos de formación 
en la escuela o con estudiantes del maestro ruso, sin embargo, estas no se mantu-
vieron fieles, se transformaron. Por un buen tiempo, se realizaba cada secuencia 
por los dos lados, actualmente solo se efectúan una vez y por un lado. Durante la 
ejecución del lanzamiento de la piedra y la flecha, cada integrante modula su voz 
como lo crea necesario. La mayoría realizan emisiones de “r”, “rr” o combinaciones 
arbitrarias de vocales y consonantes. Al realizar la cacería del venado cada una canta 
una canción diferente.

Al terminar estas tres secuencias se inicia la última parte, en donde se realiza la 
partitura llamada “El sol serpiente”, creada por Carlos Araque, inspirado en los en-
trenamientos que recibió de Theodoros Terzopoulos. En ella se mantiene, durante 
toda su ejecución, la canción que llamamos “Grerurder”5, la cual tiene un ritmo lento 
y unas notas que recuerdan sentimientos de melancolía, nostalgia, tal vez alguna 
imagen fúnebre.

“El sol serpiente” inicia con la base de los pies más abierta y uno de ellos atrás, 
los brazos están extendidos, en forma de cruz. Cada pie dibuja una línea, de atrás 
hacia adelante y realiza un medio giro por el aire. Seguido, se juntan las manos en 
el centro del pecho y asumen un gesto de sostener un bastón, se dobla y estiran las 
rodillas por un impulso generado en la pelvis. Al subir de nuevo, se juntan los pies. 
Las manos, abiertas, buscan el suelo y el coxis jala el cuerpo hacia atrás, haciendo 
que este dé un balanceo por toda la espalda, volviendo con tal impulso que las ro-
dillas toquen el suelo y con un nuevo envión, generado desde la pelvis, el cuerpo se 
ponga de pie.

Estando erguido, los pies vuelven a separarse; los brazos, cada uno a su tiempo, 
se abren hacia atrás llevando el cuerpo, de espalda, en un arco hasta que las dos 
manos consiguen tocar el suelo. Por el mismo camino los brazos se devuelven y el 

5	 Esta canción también fue compuesta para la obra La geografía de los nervios por Jenny Rocío Ortiz, a 
partir de las glosolalias de Antonin Artaud.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

27

cuerpo vuelve a quedar en vertical. De nuevo, los pies se cierran, las manos están 
juntas, con el mismo gesto anterior. Las manos repiten el movimiento, se abren y 
buscan llegar hasta el suelo. Apoyadas allí, los pies, de un brinco, se desplazan hasta 
atrás. Con todo el cuerpo boca abajo y las manos a la altura de los hombros, el pe-
cho se levanta, como la posición de la cobra del Hatha Yoga. Luego la pelvis se eleva 
hacia el techo y los pies, dando pasos, atraviesan la línea demarcada por las manos.

Con el cuerpo boca arriba, sostenido por el apoyo de manos y pies, se inicia un 
movimiento hacia atrás donde se van intercalando pie derecho con mano izquierda, 
pie izquierdo con mano derecha. En este desplazamiento las manos dibujan un ges-
to frente al rostro y los pies, al elevarse pasan el talón por la misma línea del rostro. 
Se dan, de esta forma, unos cuatro pasos hacia atrás y otros cuatro hacia adelante. 
Este número no es establecido, es posible que sean más o menos pasos.

Al volver al lugar de arranque, con las manos apoyadas en el suelo, los pies ca-
minan de nuevo hacia atrás, el cuerpo vuelve a estar boca abajo, se realiza la figura 
de la cobra y con un impulso que nace en la pelvis, los dos pies, al mismo tiempo, se 
abren y el tronco se levanta. Las manos se cruzan y se colocan sobre el plexo solar. 
Los pies se cierran. Las manos se elevan hasta estirar los brazos y el pie izquierdo 
se cruza frente al pie derecho. Las manos bajan hasta el suelo, pero el tronco no se 
dobla hacia adelante, sino que la pelvis baja haciendo que las rodillas se doblen. Este 
movimiento se realiza con una cierta velocidad que deja aparecer un impulso, siendo 
transformado en un giro hacia el lado derecho. Durante el giro los brazos se elevan. 
El impulso se mantiene y se realiza este mismo giro hacia el otro lado, repitiéndose 
por cada lado unas dos veces, aproximadamente. En el último giro, el impulso se 
detiene y las nalgas son colocadas en el suelo. Los pies se juntan en frente con las 
rodillas dobladas y los talones juntos. Las manos tocan las rodillas, luego agarran los 
tobillos y con un contra-impulso, el cuerpo rueda hacia el lado derecho. Esto hace 
caer en la misma posición pero dándole la espalda al grupo, es decir, que en el giro 
el cuerpo rotó 180°. Al llegar allí, el pie derecho se cruza en frente, el cuerpo se pone 
en la vertical y queda de nuevo mirando al interior del círculo. De pie y con la base un 
poco abierta, las manos van al lado contrario, en un gesto rápido que es respaldado 
por un impulso que se genera al doblar las rodillas, esto se repite unas cinco veces, 
más o menos.

En el último impulso el cuerpo se eleva dando un salto con giro hacia el lado 
derecho. El impulso se deja correr, con tal de dar un segundo salto. Al terminar este 
segundo salto, las manos buscan apoyarse en el suelo. El pie derecho se queda apo-
yado enfrente y el pie izquierdo se estira hacia atrás. El tronco se levanta y de pie 
con los brazos extendidos a los lados, se dan un par de pasos hacia atrás. Con la base 
abierta, se busca un impulso desde la pelvis que, a través de pequeños brincos, haga 
avanzar el cuerpo hacia adelante. Cuando el círculo esté cerrado por sus integrantes, 
las manos se buscan en el centro del cuerpo, las rodillas se juntan y el coxis busca 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio28

el suelo. El cuerpo sigue el impulso dejando la espalda extendida en el suelo. Las 
piernas y los brazos también se estiran, todo el cuerpo queda estirado boca arriba.

De esta forma, todo el cuerpo gira hacia la derecha. Boca abajo, las manos se po-
nen a la altura del pecho y el tronco se eleva. El coxis va hacia los talones y la mano 
izquierda busca apoyarse, de ese lado, cerca al tobillo. En este momento el cuerpo 
está mirando hacia fuera del círculo. La pelvis se abre y deja pasar la pierna derecha 
por enfrente 180°, esto hace que el cuerpo gire de cara al círculo, y sin elevarse, con 
los dos pies apoyados en el suelo, la base abierta, las rodillas dobladas, el tronco 
erguido, las manos concentradas enfrente del pecho y los codos elevados, se des-
plaza, con pequeños brincos generados por la pelvis, hacia adelante.

Cuando el grupo se encuentra muy cerca unas de las otras, se hace una peque-
ña pausa en el movimiento y al mismo tiempo estiran las rodillas haciendo que el 
cuerpo quede en la vertical, con la base de los pies un poco abierta. Los brazos giran 
hacia atrás llevando el cuerpo, de espaldas, al suelo. Allí, con el impulso que se trae 
desde arriba, se da un balanceo hacia atrás, pasando por toda la espalda, este se de-
vuelve y el cuerpo queda de nuevo de pie. Los brazos se elevan, la pierna izquierda 
se lanza hacia adelante y al devolverse hace que el cuerpo gire 180°. De espalda al 
círculo y con los dos pies en el suelo, las manos palmotean el pecho, luego los mus-
los y buscan el suelo.

En posición de cobra, el cuerpo se gira levemente a la izquierda, el pie, de ese 
lado, se coloca a la altura de la mano, seguido, el pie derecho busca la misma posi-
ción pero por su lado. Las rodillas se estiran, los codos se doblan y el cuerpo se deja 
caer hacia adelante rodando por la espalda. Al dar la cara de nuevo, las manos hacen 
un gesto enfrente del rostro. La espalda vuelve a buscar el suelo. Con las rodillas 
muy cerca al pecho todo el cuerpo gira por el suelo hasta quedar boca abajo, con las 
rodillas aún en el pecho.

Desde esta posición, se apoya la cabeza6 y los codos en el suelo, las manos se 
cierran por detrás de la cabeza, los pies buscan el techo. Se sostiene esta posición 
un par de segundos. Luego el cuerpo se cierra y se deja rodar la espalda por el sue-
lo. El impulso se detiene cuando las nalgas se apoyan y el cuerpo queda sentado, 
las rodillas quedan elevadas y los pies en el piso. Allí, las manos tocan la punta del 
pie, luego las pantorrillas, después las rodillas, estas siguen hasta cerca de la boca 
haciendo un gesto con los dedos muy abiertos, por último se posan en la frente. 
Desde allí, los brazos se estiran y dibujan un círculo hacia atrás. Este recorrido con 
las manos es lento, en cada uno de los pasos el movimiento se detiene por unos 
cuantos segundos. Al llegar, las manos atrás se apoyan en el suelo. La pelvis se estira 
y el pie izquierdo lanza una patada hacia el techo haciendo que el pie derecho salga 

6	 También es posible no apoyar la cabeza en el suelo. Elevarla un poco dejando que solo los codos y el 
antebrazo queden con el apoyo de todo el cuerpo.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

29

del suelo. Al devolverse el pie izquierdo pasa por debajo de la pelvis, haciendo que el 
cuerpo gire y quede boca abajo.

Con las manos, aún en el suelo, se intenta una rápida parada de manos. Al caer los 
dos pies al suelo, el tronco se levanta. De pie, los pies cierran la base y las manos se 
juntan, como sosteniendo un bastón a la altura del pecho. Desde allí, se avanza hacia 
afuera del círculo. Antes de dar el paso, la rodilla se eleva a la altura de la cadera, el 
pie baja en una línea casi recta golpeando un poco el suelo. Después de unos cinco 
pasos, se da un paso igual a los anteriores, pero en vez de avanzar hacia adelante, 
el pie derecho, cuando toca el piso, se desliza hacia el lado. El pie izquierdo busca 
cerrar la base. Con la base cerrada, las rodillas se doblan haciendo bajar el cuerpo, 
pero sin doblar el tronco. Se da el mismo paso y se hace lo mismo pero hacia el otro 
lado. Al estar de nuevo en pie, con las manos en el pecho y los codos elevados, el 
brazo izquierdo se abre en una diagonal hacia adelante, todo el cuerpo lo sigue, lue-
go el brazo derecho se abre de la misma forma pero hacia su lado. Después el brazo 
izquierdo se abre en una diagonal hacia atrás, repitiendo el mismo impulso; el brazo 
derecho realiza lo mismo por su lado.

Al terminar estas diagonales, los pies vuelven a cerrar la base. El cuerpo gira 180°, 
y sin perder la posición de los brazos —codos elevados y manos juntas a la altura del 
pecho— avanza hacia el centro del círculo, con pasos de rodillas elevadas y golpes 
en el suelo. Al llegar al centro del círculo, se da media vuelta y se aleja de este, dando 
unos cinco pasos. En ese punto, se elevan los brazos, se dejan caer hacia adelante 
completando un círculo. Con el impulso producido por los brazos, el cuerpo se eleva 
dando un salto, al devolver el impulso, las rodillas se flexionan, haciendo que el coxis 
llegue cerca al suelo, en esa posición el cuerpo da media vuelta y retoma la vertical. 
De cara al círculo y de pie, los brazos se extienden a la altura de los hombros y el 
pie derecho se levanta dibujando un círculo a la altura del pecho, después, el pie iz-
quierdo, realiza el mismo movimiento. Cada pie repite este movimiento unas cuatro 
veces, intercalándose.

Seguido a esto, se inicia una pequeña danza donde el pie derecho va hacia ade-
lante y hacia atrás, el pie izquierdo funciona como eje que va intercalando el peso 
con el otro pie. Las integrantes van desplazándose en la línea del círculo hacia el lado 
derecho. Los brazos, generalmente están extendidos, pero producto de las búsque-
das emotivas de rol o personaje, estos y las manos asumen otras posiciones. Des-
pués de estar un tiempo aproximado de 30 segundos con este paso, el pie derecho 
se mueve hacia adelante sin flexionar la rodilla y dibuja un círculo, por el suelo, hacia 
el lado izquierdo, dejando que el cuerpo dé media vuelta. Allí, con la mirada hacia 
afuera del círculo, la rodilla izquierda se apoya en el suelo, luego la derecha, seguido 
el pie izquierdo se apoya en el suelo, luego el derecho retornando a la vertical. Se 
da un paso hacia adelante, se juntan los dos pies, la mano derecha se coloca junto al 
hombro izquierdo y el brazo izquierdo se eleva. Desde allí, las rodillas se flexionan, 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio30

el coxis llega al suelo y se balancea hacia atrás por la espalda, dando un bote. Al 
terminar, estando con las rodillas apoyadas en el suelo, el pie izquierdo sale hacia 
adelante y hace avanzar un poco el cuerpo, dejando que la rodilla vuelva a apoyarse 
en el piso. El pie derecho hace el mismo movimiento, pero hacia su lado. Esto se repi-
te, intercaladamente entre un lado y otro, cuatro veces. Luego las manos se apoyan 
en el suelo, la pelvis se eleva y la cabeza pasa muy cerca de las manos, hasta llegar 
a la posición de cobra. Estando en esta posición los dos pies, con un pequeño salto, 
llegan a la altura de las manos, liberándolas del apoyo. El cuerpo se deja caer hacia 
atrás y se extiende completamente por el suelo boca arriba. Allí la pierna izquierda 
se levanta 90° y se mueve hacia el lado derecho, llevándose todo el cuerpo, hacien-
do que este ruede sobre sí mismo hasta quedar en posición fetal sobre el costado 
derecho. Se vuelve a extender, gira, de nuevo sobre sí mismo para buscar la posición 
fetal sobre el costado izquierdo. Se extiende y gira de nuevo para quedar boca arri-
ba. Allí las rodillas se doblan y buscan quedar cerca a las orejas. Aparece un balanceo 
hacia adelante que logra colocar los pies apoyados en el piso y el cuerpo fuera del 
suelo. De pie, la mano izquierda dibuja un ocho a la altura de la pelvis, lo mismo hace, 
después, la mano derecha, pero con el impulso generado el cuerpo da media vuelta 
quedando de cara al círculo y así terminando la secuencia.

El entrenamiento como cultivo de personajes, 
situaciones, universos y relaciones escénicas
El entrenamiento anteriormente descrito ha posibilitado la construcción en conjun-
to de los personajes, situaciones o roles usados en los procesos de creación.

Digo en conjunto, porque si bien, cada actriz trabaja en sus tareas de forma indi-
vidual y tal vez aislada del grupo, el resultado de eso solo se concreta con la relación 
entre el resto de los integrantes. Esto parece obvio para un proceso de montaje, que 
la construcción del personaje se realiza en una búsqueda del actor con las informa-
ciones que tiene del proceso u obra, luego, esto entrará en juego con las “creacio-
nes” de las otras personas que intervienen en ellas, modificando, respectivamente, 
la creación hecha individualmente.

Esto también ocurre en Vendimia, pero ese reconocimiento no se hace solo en 
los espacios directos de creación, es decir, en los ensayos y montajes. Este inter-
cambio de construcciones se realiza, sobre todo, en el entrenamiento, es allí, don-
de cada integrante va poniendo sobre la brasa sus hallazgos: tonos de voz, tipo de 
movimientos, ritmos y cualidades; al ponerlos todos al mismo tiempo, comienzan a 
florecer las relaciones entre los personajes y roles.

Es en esos momentos donde el grupo comienza a tener otra fase de construc-
ción, pues esto no se realiza sobre las situaciones directas de cada montaje, no se ve 
la relación con la otra solo a partir de las circunstancias enunciadas por el texto o la 
dramaturgia, sino a través de las relaciones generadas con las partituras del entrena-



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

31

miento. En esta medida, las posibilidades entre los personajes aumentan, por tanto 
no se restringen únicamente a los episodios marcados por el montaje.

Existen varios momentos en la estructura del entrenamiento que potencian el 
trabajo anteriormente descrito, esto ocurre, sobre todo, en la última partitura llama-
da “El sol serpiente”, en la cual, como se describió anteriormente, se solicita a cada 
integrante realizarla con gestos, cualidades, emociones y características del perso-
naje o rol en construcción. Allí, mientras se realizan los movimientos ya descritos, 
se canta y pronuncian textos, se comienza a tejer formas de comportamiento que 
enriquecen la construcción de los personajes, pues las miradas, las voces, la calidad 
del movimiento, generan complicidades, alianzas, disgustos y antipatías entre los 
personajes que comienzan a nutrir lo que pasa en escena.

También existen otras partes del entrenamiento que fortalecen elementos para 
los montajes. Por ejemplo, al realizar la secuencia “la cacería del venado”, se tenía 
como indicación que cada uno cantara una canción diferente, así se puede probar la 
voz entonada de su personaje, al mismo tiempo, escuchar las voces y canciones de 
los otros protagonistas. Pero también, este espacio ha servido para cantar en grupo 
canciones que se tiene destinadas para el montaje, lo que no solo ayuda en afinación 
y concordancia musical, sino que abre el espacio para la manifestación vocal de los 
personajes teniendo en cuenta la interacción con los otros.

Con varios montajes y el foco puesto directamente en sus necesidades, se han 
construido secuencias de entrenamiento independientes de la principal, aunque es-
tas no reemplazaban la general y se realizaban después del adiestramiento. En la 
mayoría de las ocasiones, parte de estos entrenamientos específicos, se utilizaron 
como material en el montaje, permitiendo que los personajes entretejieran relacio-
nes y formas de comportamiento. Una vez más se tenía otro espacio, independiente 
al proceso de montaje, que permitía la construcción en conjunto de las relaciones de 
quienes estábamos en escena.

Es así como el entrenamiento en Vendimia es necesario para la consolidación de 
personajes, roles, situaciones y relaciones que se manifiestan en el trabajo a realizar.

Entrenando El fallecido ojo de vidrio
Durante el proceso de creación, el grupo estaba ensamblando también la obra Aban-
deradas y cargadores, así todos se reunían para entrenar. La mayoría estaba pre-
sente en esta actividad pensando en la construcción del montaje que tenían todos, 
mientras Carlos Araque se dividía entre las necesidades de este y las del personaje 
de la obra El fallecido ojo de vidrio.

Así, Carlos, en algunas partes del entrenamiento, se dejaba llevar por las pro-
puestas del grupo para la construcción de una atmósfera para la nueva obra. En 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio32

otras partes, se concentraba en El ojo de vidrio y exploraba diferentes formas de 
comportamiento de este personaje.

En varias ocasiones entrené, observando a Carlos buscar cómo serían las formas 
de hablar, comportarse, moverse, responder, del personaje en mención. Observaba 
cómo su cuerpo se transformaba en algo menos fuerte que el actor mismo y cómo 
sus maneras parecían más sutiles y tranquilas. Su voz buscaba cierto regionalismo 
colombiano que recuerda la zona del pacífico, por la región del Choco. Su rostro se 
transformaba al punto de dibujar, con mucha precisión, la máscara que su personaje 
asume en escena. La relación de este personaje con el resto de partícipes en el entre-
namiento no era muy clara, tal vez por la premisa de ser un trabajo donde el actor, 
en escena, no comparte sino con el público, o por ser, las otras propuestas, distantes 
a la naturaleza de este protagonista.

En la última etapa de montaje, nos encontramos, de nuevo, los cuatro7 integran-
tes base de Vendimia, quienes hacemos parte del montaje de El ojo de vidrio. Esto, 
puesto que en el montaje Abanderadas y cargadores, nos acompañaban cuatro per-
sonas más, que recientemente también integran el grupo.

En los primeros ensayos, el foco era establecer el esquema de acciones para la 
puesta en escena. Pero después, Carlos nos solicitó realizar, a los cuatro, el esquema 
de entrenamiento siempre al iniciar un ensayo.

Este “reencuentro” nos devolvió una atmósfera de confianza, tranquilidad, fa-
miliaridad que aún, como es lógico, no alcanzamos con las nuevas personas que 
integran el grupo. En este ambiente, realizar el esquema de entrenamiento matriz, 
reactivó lazos de comunicación que van más allá de lo cotidiano y nutren la escena.

Esto se vierte de una manera poderosa en la construcción de las relaciones para 
el nuevo montaje. En esa última fase del proceso de creación, el entrenamiento fun-
cionó para aclarar las relaciones entre el personaje principal, Ojo de vidrio, interpre-
tado por Carlos, y las demás protagonistas. Clara, quién interpreta a La enterradora; 
Cristina, quien pone su voz para darle vida a La gringa y a El niño; y yo, quien le dio 
movimiento y sonido a La intelectual. Cada una también le da vida a otros persona-
jes, como El gallo, La gallina, El lobo, Los ojos de vidrio, Las bailarinas de la danza 
macabra, La muchedumbre gaitanista, etc.

Cabe aclarar que las tres actrices realizamos, sobre todo, una labor técnica en 
el montaje. La puesta está basada en la relación entre el personaje principal y estos 
otros, que son animados a través de sombras. Muchas de las atmósferas propues-
tas por la puesta, son acompañadas por imágenes reproducidas con luces y figuras 
sobre telones blancos. Quienes realizamos este trabajo somos las tres integrantes.

7	 Cristina Alejandra Jiménez Gómez, integra el grupo desde 2008. Clara Angélica Contreras Camacho y 
María Fernanda S. Bonilla, hacen parte desde 2003. Carlos Araque Osorio, fundador.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

33

Esto, exigió de nosotras, toda una exploración sobre la física de la luz, la sombra, 
la proyección y la oscuridad. No habíamos trabajado antes con estas herramientas 
tan intensamente como lo proponía Carlos para este trabajo. Duramos varios meses 
construyendo las imágenes y entendiendo que con las sombras, el mundo funciona 
al revés, como nos lo enseñó nuestro amigo y gran actor de sombras, Gabriel Von 
Fernández.

En algún momento no existía, entre quienes componemos el montaje, la inten-
ción de ir más allá en las relaciones, de un movimiento técnico, de prender y apagar 
una luz, de mover una figurita o emitir un texto en cierto momento. Producto de 
hacer el entrenamiento siempre antes de los ensayos, empezamos a generar rela-
ciones entre aquellos pequeños personajes que aparecen en la puesta en escena.

De esta forma, El ojo de vidrio ya no estaba entrenando solo o con personajes 
que no corresponde a su universo. Logramos crear una atmósfera que les propor-
cionó tanto al personaje principal, como a los otros personajes, un espacio donde la 
manifestación y la relación entre estos surgiera de forma natural, verosímil y sobre 
todo enriquecedora.

Por su parte, Carlos trabajó, además de las relaciones con los otros personajes, 
en el comportamiento de El ojo de vidrio. Hizo énfasis en su forma de hablar, as-
pecto que le costaba trabajo mantener durante toda la obra; también trabajó en el 
movimiento de las manos y la forma de caminar. Insisto en que estas búsquedas en 
Vendimia se hacen a partir del esquema de entrenamiento; fundamentalmente los 
personajes se investigan, se preparan y se disponen a partir del entrenamiento, así, 
Carlos realizaba las secuencias trabajando en las formas de su personaje.

Ya en los ensayos, podíamos ver cómo esos comportamientos reforzados con 
los entrenamientos, se ponían en práctica durante la puesta en escena. Las mismas 
manos, el mismo caminar, la voz, tanto tonos como formas, aparecían durante los 
ensayos de la obra.

También percibimos una gran diferencia entre hacer el ensayo con y sin entrena-
miento. Para Carlos la diferencia fue abismal, pues su cuerpo, al estar frío y sin un 
vehículo que le permitiera conectarse con el comportamiento de su personaje, no 
respondía a la interpretación deseada; para nosotras, el cambio también fue eviden-
te, sin entrenamiento nuestra concentración se dispersaba fácilmente, pues estar 
en la tras-escena parecía un ejercicio muy despreocupado y sin mucha responsa-
bilidad, el cuerpo así se dispone, pero con la atención que consigue despertar el 
entrenamiento, fue mucho más efectivo estar conectadas todo el tiempo con los 
pasos de montaje.

Una vez más valoramos, en gran medida, el esquema de entrenamiento que he-
mos acunado en el grupo, reconocemos en este espacio la puerta que nos enlaza 
con la actividad en escena y cómo con El ojo de vidrio el entrenamiento fue mucho 
más que pertinente y necesario. Como grupo, sentimos la ineludible necesidad de 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio34

despertar otros canales de comunicación que solo logramos activarlos realizando 
nuestro esquema de entrenamiento.

Por una poíesis del entrenamiento
Cabe ahora una reflexión en perspectiva de futuro y con retrospectiva. Esto es, pen-
sarse en una proyección de la práctica del entrenamiento en Vendimia y cómo esta 
puede llegar a tener otra forma de concebirse para los caminos a recorrer por el 
grupo.

Como se narró en páginas arriba, el entrenamiento ha acompañado al grupo en 
diferentes procesos y tenido diferentes funciones. En muchos casos, ese acompa-
ñamiento desborda los límites de la preparación y formación de herramientas que 
enriquezcan la práctica escénica o creativa. En varios momentos del grupo, el entre-
namiento ha estado allí como el lugar para encontrarse con las y los integrantes. Así, 
importa muy poco lo que pueda aportar a los procesos de creación, pues por esos 
momentos no se está trabajando para alguna puesta en escena.

Con lo anterior, es pertinente la investigación del autor y profesor brasilero, Ma-
tteo Bonfitto (en Beigui y Braga, 2013) sobre el entrenamiento, en donde, después 
de pasar por diferentes estilos, teorías y quehaceres en su ejercicio actoral, propone 
dos categorías que le permiten ampliar las nociones del entrenamiento: el entrena-
miento como práxis y entrenamiento como poíesis.

En el caso del entrenamiento como práxis, diferentes procedimientos serían pre-
determinados y sus objetivos establecidos de diversos modos, siendo un medio que 
serviría a una finalidad. En el caso del entrenamiento como poíesis, el objetivo más 
importante sería el de crear las condiciones para que los materiales emerjan, para 
que ellos puedan venir a voluntad y puedan ser desarrollados posteriormente por 
los autores (Bonfitto, en Beigui y Braga, 2013, p. 166)8.

Aplicando estas dos categorías a los procesos, que con el entrenamiento Vendi-
mia ha tenido, se puede afirmar que cada vez el grupo se acerca más a un entrena-
miento como poíesis.

El entrenamiento era visto como el espacio para fortalecer y preparar las her-
ramientas para el trabajo en la escena, pero discretamente y muy lentamente, el 
entrenamiento en Vendimia ha perdido ese fin, para dar un espacio donde los per-
sonajes surjan y tengan una cuna para nacer y desarrollarse. Así, el entrenamiento 
se vuelve poíesis en la medida que ya no está fortaleciendo, formando o preparando 
herramientas, sino que está abriendo un espacio al ejercicio creativo.

Hay algo que parece interesante en este entrenamiento, que se dirige hacia pre-
tensiones más de tipo creativo y menos formativo, las acciones realizadas en la par-
titura o secuencia con la que se entrena hace más de trece años, lo cual no se ha 

8	  Traducción del portugués al español realizada por la autora.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

35

dejado de realizar durante este tiempo, es la misma secuencia que busca aportarle 
al trabajo de creación. Los mismos movimientos, canciones y secuencias abandonan 
el plano del adiestramiento y la preparación para entrar en los pasos de la ruptura, 
de la transformación, de la misma creación. Así, se realizan los mismos movimientos 
que se han ejecutado durante la última década, imbuidos en universos de ficción 
que permiten conectar con los procesos creativos que se llevan a cabo. No fue ne-
cesario ir a otros destinos ni parajes, con el mismo viejo barco conocido, reciclado y 
actualizado, se navega por sensaciones, emociones, gestos y acciones que ayudan 
a encontrar roles, personajes, relaciones, cantos, sonidos y formas de estar en la 
escena con las especificaciones que esta pedía en su momento.

Ahora bien, el entrenamiento en Vendimia ha tenido tradicionalmente una forma 
más de práxis, donde los movimientos y procedimientos han sido elegidos a priori y 
han sido colocados con fines muy precisos; en los últimos años del grupo esta for-
ma ha migrado a una condición más de poíesis, se han encontrando en las mismas 
estructuras fugas para salir de lo programático y llegar a la incertidumbre que nutre 
los procesos de creación. Se podría insistir el entrenamiento —tenga este una forma 
más de práxis o de poíesis— como modo de existencia.

Se afirma, una vez más, que el entrenamiento en Vendimia ha mantenido al gru-
po unido más allá de los procesos de creación o de circulación, así se ha convertido 
en un motivo para permanecer juntos como grupo.

La investigación de Bonfitto vuelve a ser pertinente, en tanto argumenta, desde 
otros campos del conocimiento, cómo diferentes procesos de preparación pueden 
apuntar a modos de existencia en el universo de lo teatral.

Ese proceso inicia con lo que Foucault apunta como “inquietud de si” y se desdo-
bla en la medida en que el hombre constata que para tener acceso a otros modos de 
existencia es necesario el desarrollo de un tipo específico de “trabajo”, que no tiene 
relación con las ocupaciones dirigidas a la adquisición de prestigio o poder económi-
co (Bonfitto, en Beigui y Braga, 2013, p. 170)9.

La decisión por renunciar al prestigio y al poder económico con las actividades 
que el grupo realiza fue tomada orgánicamente. Después de varias tentativas de 
sacar provecho económico y reconocimiento, el grupo encontró que no era apetito 
ni deseo de ninguno de sus integrantes, lograr esto con las actividades realizadas. 
Dedujo, en cambio, que la búsqueda del reconocimiento tanto económico como 
social, dejaba una atmósfera de incomodidad e intranquilidad. Desde hace varios 
años, el grupo entrena, crea, produce y circula trabajos con una muy baja pretensión 
de conseguir mucho dinero o prestigio. Así, quienes integramos el grupo, aumenta-
mos nuestras posibilidades creativas, pues no nos sometemos a lo que el mercado 

9	  Traducción del portugués al español realizada por la autora.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio36

compra o a lo que la sociedad está dispuesta a reconocer. Básica y sencillamente, 
creamos y hacemos lo que queremos.

La decisión de seguir entrenando hace parte de esta filosofía, de este modo de 
existencia. Seguimos preguntando por nosotras, como individuos, artistas, como 
grupo; nuestra necesidad de tener esos “otro modos”, como lo cita Bonfitto refi-
riéndose a Foucault, se traduce en el “trabajo específico” de un entrenamiento que 
se erige como hogar, como cueva.

Allí, en este hogar, ha sido evidente la construcción de sujetas contextualizadas. 
No existe unificación o uniformidad entre los integrantes del grupo, y sí hay un cre-
cimiento de nuestras particularidades a través de la unión y la relación con el con-
texto. Lo que tenemos en el recorrido es como lo dice Bonfitto (en Beigui y Braga, 
2013): “no el sujeto visto como ser aislado, y sí las dinámicas relacionales que este es-
tablece con los otros y con el mundo”, encontrando “una conexión intrínseca entre 
construcción de conocimientos y procesos de modificación de la propia existencia” 
(p. 170)10. Estos procesos y conexiones se las debemos, en gran medida, al espacio 
del entrenamiento que se ha mantenido y no abandonado.

¿Qué nos queda? Podríamos afirmar que el entrenamiento es un espacio para 
cuidar y mantener en el grupo, pero también, es un espacio que ya está “institu-
cionalizado” y no requiere de mucho esfuerzo para mantenerlo. Reconocemos en 
nuestro esquema de entrenamiento matriz un gran valor, que ya hace parte del pa-
trimonio inmaterial del grupo y que estamos decididas a mantener con alguna flexi-
bilidad que no ponga en riesgo su perdurabilidad en los caminos que aún faltan por 
recorrer.

A pesar de llevar haciendo el entrenamiento hace más de una década, las inte-
grantes del grupo manifiestan no sentir ni agotamiento ni tedio al realizar el esque-
ma. Pareciera que los movimientos nunca se agotan, que las búsquedas con cada 
una de las secuencias fueran tan actuales que no hay espacio para pensar que hay 
que dejar de hacerlas.

Esto me sorprende mucho. Producto de mi sorpresa, en la última fase del proce-
so de montaje de El ojo de vidrio y cuando realizábamos el entrenamiento solo las 
cuatro personas que estamos de base en el grupo, pregunté a Carlos, Clara y Cristi-
na, cómo se sentían haciendo el entrenamiento, sabiendo que hemos realizado los 
mismos movimientos hace más de doce años; sus respuestas aumentaron mi sorpre-
sa y generaron un profundo amor por nuestro oficio y nuestro grupo.

Clara, inició con una respuesta que sacudió a las demás personas. Respondió rá-
pidamente: “¡Me aburro!”. Esa era la respuesta que yo estaba esperando, pero el 
complemento volvió a dejarme sin base. Ella aclaró que siempre le cuesta mucho 
iniciar el esquema de entrenamiento, pero una vez iniciado, siente cómo su cuerpo 

10	  Traducción del portugués al español realizada por la autora.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

37

se despierta, la pereza la abandona y las barreras que tiene para la expresión van 
siendo superadas entrenamiento tras entrenamiento. Eso la satisface mucho, reco-
noce que aunque le cueste mucho decidirse para realizarlo, sabe que su ejecución la 
dejará más despierta y atenta para la escena.

Cristina, respondió que ella nunca ha dejado de buscar cuando hace el esquema, 
o dicho de otra forma, el esquema siempre le permite preguntarse por sus herra-
mientas como actriz, sobre el apoyo de su voz, las posiciones de su cuerpo, el su-
perar barreras que aún no consigue vencer, esto enriquecido con la relación que 
genera con las otras personas. Afirma que muchas veces no solo se queda con sus 
propias ejecuciones, sino que al mirar a quienes realizan con ella el entrenamiento, 
activa una especie de espejo que le permite buscar otras formas de hacer. Ella obser-
va cómo los otros respiran, cómo nosotras emitimos las voces, con qué resonadores 
o posturas, esto lo aplica a su movimiento y siente las diferencias que le permiten 
cambiar sus modos o mantenerlos, puesto que le son más eficaces.

Tanto Cristina como Carlos concuerdan que el entrenamiento les aburre cuando 
la conexión entre los cuatro se pierde, y cuando las otras se distraen con diferentes 
pensamientos, que evidentemente no hacen parte de las búsquedas que el esquema 
nos suscita. En esa situación, manifiestan que preferirían no realizar el entrenamien-
to en grupo.

Por su parte, Carlos inició su respuesta con la afirmación escrita en el párrafo 
anterior y la completó diciendo que él cree que en el ejercicio de la repetición se 
fundamenta la preparación de un actor. Afirma que se deben repetir procedimientos 
y movimientos que le permitan al ser mantener y potenciar sus herramientas para la 
escena. Compara nuestro oficio con el del músico, diciendo que durante toda su vida 
este tendrá que realizar las mismas notas, arpegios y posiciones, para no perder lo 
ya alcanzado y superar los problemas aún detectados. Con lo anterior, concluye que 
nuestro esquema de entrenamiento es algo más que necesario para él, cuenta que 
extraña el esquema cuando no lo realizamos durante algún tiempo, y afirma que no 
reemplaza ese espacio por otros tipos de entrenamiento, como la preparación indi-
vidual o los procesos de formación que tiene con sus grupos de estudiantes.

En tanto a lo que me concierne, respondí mi pregunta contándole al grupo que 
necesito del entrenamiento para realizar cualquier trabajo en escena, y que parece 
que no me pesa la repetición de los movimientos, conocidos por más de una década, 
sino que me sobrecarga no establecer otro tipo de relaciones con quienes practica-
mos el esquema. Como señala Schechner (2013), el quehacer teatral se centra en tor-
no a las interacciones entre las personas que realizan la práctica, el hecho teatral en 
sí mismo y quienes lo presencian. Para nuestro caso, no solo ocurre con la relación 
con el público, sino fundamentalmente con nosotros.

Claro, compartimos la afirmación de Grotowski (2006), quien aduce que para ha-
cer teatro es fundamental la presencia de espectadores y actores. Es más, en varias 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio38

ocasiones hemos tenido personas que llegan al grupo solo con la pretensión de co-
nocer nuestro esquema de entrenamiento, cuando asisten al espacio de preparación 
se convierten en público, a su vez nuestro comportamiento se modifica un poco, es 
inevitable que no ocurra, pero aun así, la conexión entre quienes practicamos no se 
pierde, es más, muchas veces hemos encontrado que la relación se potencia.

Siento, entonces, que algunas veces, cuando solo estamos los cuatro, nuestra 
relación no se altera y queda en un espacio de comodidad, familiaridad, pero cuan-
do la búsqueda de los personajes, situaciones, relaciones o universos que nutren el 
proceso creativo, llevado en paralelo, se toman el entrenamiento, este cobra dimen-
siones que logran emocionarme más allá de lo habitual; esto me entusiasma a seguir 
con nuestra práctica. Esto también ayuda a percibir, con mayor fineza, el trabajo que 
realizo en el esquema. Quiere decir que al estar compenetrada con el entrenamien-
to, los aportes, las búsquedas, los hallazgos que aparecen durante su ejecución, son 
mucho más evidentes. La atención necesaria para tener un satisfactorio proceso de 
entrenamiento, no solo recae en la eficacia de la técnica entrenada o en la destreza 
con que el ejecutante la pueda realizar, importa, también, el estado de atención y 
conexión con las secuencias perpetradas.

Aquí se junta el estado físico con el emotivo y psicológico. Los procesos de prepa-
ración para teatro requieren de una atención no solo en lo físico, es decir, en la for-
ma en cómo se realizan los movimientos, se emite la voz o en los grados de dificultad 
y exigencia; requieren, también, una atención sobre las emociones y las relaciones 
de estas con los procesos físicos. Cada uno de nuestros cuerpos carga historias que 
se sintonizan mejor con ciertos universos, formas o dinámicas. Para este oficio, será 
necesario que la actriz busque aquellas formas que le brinden mayor afinidad, pues-
to que así tendrá más efectividad en sus procesos de preparación.

Esto es lo que ocurre en Vendimia. Este esquema de entrenamiento, cuando lo-
gramos enlazarnos o volver solo uno lo físico, lo emotivo y lo psicológico, nos ofrece 
todo un escenario de preparación, búsqueda, trabajo, descubrimientos de posibi-
lidades para la escena. Aún no se agota, tal vez por nuestros contextos o porque 
encontramos en él unos universos que se integran con nuestras historias y recorri-
dos, o tal vez por todo lo anterior con la sensación de ser cuerpo en vez de tener un 
cuerpo.

El entrenamiento debe alejarse de fórmulas preestablecidas o de técnicas forá-
neas que no tengan ninguna traducción a los comportamientos que nos han cons-
truido como seres. Un entrenamiento para teatro debe estar muy distante de prác-
ticas que marcan diferencias entre las emociones y lo físico o biológico, debe trazar 
distancia con la fórmula cartesiana que condena el cuerpo y privilegia la razón.

La antítesis de la preparación para teatro podría ser la práctica realizada en tantos 
gimnasios o centros deportivos, muy similares a las metodologías que las escuelas 
utilizaron para amaestrar nuestros cuerpos, creyentes de una doctrina militar. Allí, el 



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

39

cuerpo es tratado sin ninguna consideración por sus estados emotivos o sus contex-
tos, es visto como objeto susceptible de ser fortalecido solo a través de sus músculos, 
con el fin de asemejarse a la imagen padronizada construida por la modernidad.

David Le Breton (2002) hace un recorrido histórico y análisis moderno de la rela-
ción que nuestra cultura occidentalizada construyó sobre el cuerpo:

El divorcio respecto del cuerpo dentro del mundo occidental remite, histórica-
mente, a la escisión entre la cultura erudita y lo que queda de las culturas popu-
lares, de tipo comunitario. Estos son los orígenes del borramiento ritualizado 
del cuerpo, tan típico de la modernidad. (p. 59).

Afirmo, apoyándome en lo anterior, que el entrenamiento en Vendimia Teatro se ins-
taura como una poíesis de la práctica teatral, lo que significa que para hacer teatro 
allí, es necesario pasar por procesos de entrenamiento y preparación que le permi-
tan a los cuerpos un conocimiento en el que se relacionen más allá de las fronteras 
formales impuestas por nuestras sociedades que limitan al ser y enclaustran a la 
emoción.

Sin embargo, tenemos la pretensión de ampliar la mirada hacia formas de entre-
nar que enriquezcan las herramientas creativas que el grupo necesita, sin dejar de 
valorar nuestro actual esquema, proyectando búsquedas hacia nuevas formas. Una 
posible ruta es comenzar sin estructuras preestablecidas, a partir de la exploración 
de las necesidades, referentes o intuiciones que hoy cargamos.

Afirma Bonfitto (en Beigui y Braga, 2013): “Entrenamiento como poíesis no es 
limitado por sistemas de referencia a priori; este es generado por la exploración de 
materiales, procesos que pueden llevar a la creación de procedimientos y elementos 
en cada proceso creativo” (p. 167)11.

Con estas pretensiones, bastante inciertas, y con estos trazos poco definidos, 
suelto a los caminos el entrenamiento de Vendimia Teatro, que como lo podrán con-
cluir, es mucho más que un espacio de preparación de profesionales para la escena. 
Es, para nosotros, el espacio que mejor manifiesta las relaciones creadas desde el 
nacimiento de este colectivo, que sin lugar a dudas, desde sus primeros integran-
tes, ha dejado huellas que hoy nos hablan sin palabras, sin sonidos, y sí con formas 
de hacer, que de manos, o mejor de cuerpo, nos llegan como voces susurrantes de 
otros universos.

Referencias
Barba, E. (2003). Obras escogidas. La Habana: Ediciones Alarcos.

Barba, E. (2007). El arte secreto del actor. Diccionario de antropología teatral. La Ha-
bana: Ediciones Alarcos.

11	  Traducción del portugués al español realizada por la autora.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio40

Beigui, A. y Braga, B. (2013). Treinamento e modos de exitência. Natal: EDUFRN.

Grotowski, J. (2006). Hacia un teatro pobre. Buenos Aires: Siglo XXI Editores.

Le Breton, D. (2002). Antropología del cuerpo y modernidad. Buenos Aires: Nueva 
Visión.

Meyerhold, V. (2005). El actor sobre la escena: diccionario de práctica teatral. Ciudad 
de México: Escenología AC.

Ortiz, Y. (2007). Tres piezas musicales inspiradas en los cantos míticos de los Murui-Mui-
nane (Trabajo de grado). Bogotá, Universidad Distrital Francisco José de Caldas.

Schechner, R. (2013). Performance studies an introduction. New York: Routledge.



41

La intelectual desconcertada, personaje de El fallecido ojo de vidrio,  

interpretada por María Fernanda Sarmiento Bonilla

Foto: Fernando Araque





43

La construcción del personaje en 
El fallecido ojo de vidrio desde los 

conceptos presentación-representación
Escrito por: Cristina Alejandra Jiménez Gómez1

La gringa, personaje de El fallecido ojo de vidrio

Foto: Fernando Araque

Introducción
El presente artículo toma como punto de partida la necesidad de diálogo con los con-
ceptos, los contextos y las relaciones que la posmodernidad brinda a las artes escéni-
cas, específicamente al teatro dramático y posdramático. A partir de los múltiples te-

1	 Artista interdisciplinar e investigadora. Magíster en Teatro y Artes Vivas de la Universidad Nacional de 
Colombia y maestra en Artes Escénicas de la Universidad Distrital Francisco José de Caldas. Docente 
de la Facultad de Artes ASAB de la Universidad Distrital para el proyecto curricular de Artes Escénicas. 
Hace parte del grupo de investigación Estudios de la voz y la palabra. Desde 2008 es integrante del 
grupo Vendimia Teatro como actriz y creadora. Su accionar está vinculado con la ciudad, la teatralidad 
y las prácticas urbanas cotidianas y populares.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio44

rritorios y preguntas sobre personaje, drama, texto, conflicto y las profundas y directas 
desestabilizaciones que generan estos cuestionamientos en el rol de actrices y actores, 
se asumirá la revisión y análisis del proceso de creación de El fallecido ojo de vidrio, in-
tentando determinar si es factible la relación entre el término presentación, asociado 
directamente al teatro posdramático, con el ya mencionado teatro dramático.

Estas inquietudes se enfocan en resolver el acto creativo de actores y actrices 
dentro de la concepción de la construcción del personaje. Teniendo en cuenta que 
existen métodos y técnicas que indagan sobre esta construcción desde el teatro dra-
mático, se busca responder cuál es el vínculo entre presentación y representación, 
sus lugares fronterizos, zonas grises y escisiones, todo para abordar posibilidades 
creativas en relación con los contextos del teatro actual.

El fallecido ojo de vidrio se tratará aquí como pieza en laboratorio, teniendo en 
cuenta el sentido claro que presenta la obra: oralidad, narración, humorismo. Estos 
conceptos acercan la performatividad y la teatralidad al lugar donde convergen la 
presentación y la representación, al recinto de ausencias y presencias: el cuerpo.

En este caso, se revisará si en el proceso de creación de El fallecido, se construye 
o no personaje, indagando sobre la idea de presencia y los campos liminales de cual-
quier espacio teatral o performativo, entre lo real y el acuerdo, en el territorio de la 
afección y la presencia. ¿Personaje o presencia identifican al público, le cuestionan, 
le invitan a participar?

De la misma manera, se instalan cuestiones sobre el lugar del público en el acto 
escénico y cómo este, al ser involucrado en un acto de participación, propicia el 
acontecimiento teatral. Allí, se crean moradas y articulaciones para que el público 
aparezca ahora como el participante, expandiendo su rol de público-testigo.

Acercamiento a las generalidades y conceptos

Presencia-ausencia-performer-actor
La teoría del teatro posdramático recoge y asume como punto de partida unos 
comportamientos artísticos similares, unas convergencias creativas que ponen en 
cuestión los pilares y los fundamentos del teatro dramático considerando una re-
novación teatral y una fragmentación a los sistemas hegemónicos y canónicos de 
representación. En los albores de la posmodernidad y posterior a una explosión de 
vanguardias iniciadas en la Europa de finales del siglo XIX, nacen hacia los años se-
senta diversas prácticas teatrales que ponen en crisis el concepto de representa-
ción. En este debate, se cuestiona esencialmente al personaje y al drama: conflicto, 
diálogo y texto.

De las artes hechas cuerpo, espacio y tiempo, emerge la presencia. En esta, se 
instala una voz, un gesto, siendo lo que posibilita el acontecimiento escénico. En el 
drama y posdrama la gran cercanía reside en el cuerpo.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

45

El cuerpo establece lo presente y determina la presencia en un mundo lleno de 
medios, dispositivos y tecnologías, he aquí uno de los puntos que acercan al debate 
sobre la representación. Jean Luc Nancy (2011) plantea que “el teatro nos interroga 
(por qué) se nos representa [...] como el modo por excelencia de la presentación de 
la presencia (y) no hay presencia si no es esta presentada” (p. 1).

Desde esta perspectiva, la presencia es todo aquello que ratifica lo tangible, lo 
real, lo que aparece ante nuestros ojos de facto y nos instala en el juego de lo que 
es, pero también de parecer o aparecer. Si representar es presentar a la presencia y 
traer aquello que permanecía ausente, entonces nos encontramos ante la crisis de la 
representación, pues lo que se representa aparece como desprovisto de presencia 
efectiva o como ausente de sí mismo. Aquí la idea ya no se encuentra representada 
por el objeto, evidenciando la ausencia de sí misma.

Esta contradicción se da entre la ausencia de la cosa reproductible y la ausencia 
en la cosa representable (Nancy, 2007). Aclarando que para el autor todos estos plan-
teamientos suponen el concepto de lo real, de la cosa en sí, de la presencia. Así, el 
teatro dramático al poner en escena la presencia, oscila entre estas dos lógicas: una 
que se mueve en la demasía de mostrar y lo demasiado poco de real que hay en ello.

En un problema de presencias y ausencias, el teatro dramático es presentado por 
los teóricos contemporáneos como un espacio de simulacros y artificios en relación con 
todas aquellas prácticas escénicas surgidas a mediados del siglo XX y XXI. Con la crisis 
de la representación, aparecen cuestionamientos a la lógica de la palabra, a la predomi-
nancia del texto dramático, a la mímesis, la escena y el personaje, sobre esto se orien-
tan los debates que el teatro posdramático consolida como corriente de renovación.

Para Dubatti (2016), la historia del teatro occidental registra una mirada univoca 
del mismo, una relación epistemológica que desde su origen ha sido perpetuada 
a través de siglos de historiografías que no consideran cambios de pensamiento, 
visiones del mundo poéticas, prácticas y teóricas. Teniendo en cuenta este plantea-
miento, es preciso decir que al no ser reconocidas otras geografías o culturas, la idea 
de teatro parece consolidarse como una mole de concreto inamovible y perdurable, 
lo que lleva a relacionarnos con esta idea en un ejercicio de tensiones entre el tea-
tro como dispositivo hegemónico de representación y las manifestaciones escénicas 
que se alejan de ello, en espacios de creencia, fiesta y celebraciones asociados a la 
naturaleza. Así, canto y baile, pieles de animales, ropajes, máscaras y cuerpo, confi-
guran entonces rito y carnaval.

Para las teorías posdramáticas, el problema con el personaje reside en que su 
presencia solo está enunciada en el texto y la palabra, esto desde el punto de vista 
literario. Aquí, la imposibilidad de que el personaje esté y sea (vivo) en la escena, po-
tencia y refuerza la idea de su irrepresentabilidad dado que no se conoce su esencia, 
su presencia real que se encuentra escondida, por un dios también ausente. La mí-
mesis aristotélica definida como la imitación de la realidad sensible se cuestiona y se 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio46

promulga ilusoria, pues en el artificio la presencia fluctúa entre lo que se muestra y 
lo poco que tiene de real en relación con sus aspectos formales. No se puede olvidar, 
sin embargo, que el teatro es el lugar donde se relaciona la presencia y la acción; así 
las cosas, la crisis de la representación es una cuestión sobre códigos.

Estos códigos que configuran la realidad no pueden ser dejados de lado, pues 
si bien la posmodernidad señala la subjetividad como lugar del acontecimiento y 
punto de enunciación que posibilita una ruptura a los mecanismos de representa-
ción, no se tiene en cuenta que también actrices y actores crean mundos posibles 
desde su propia subjetividad y cuerpo. Aun así, es común escuchar que en el perso-
naje teatral no se involucra la presencia o la profundidad de la persona, es decir, de 
quien presenta, se presenta o es presentado. Pero si aquello presentado no parece 
o aparece cercano a aquello que se configura como real, la comunicación entre los 
asistentes al teatro no se hace efectiva, pues al referir un mundo generalizado la 
representación pierde sentido.

Teniendo en cuenta lo anterior, teorías instaladas en el logos y no en el corpus, 
desconocen las posibilidades que un cuerpo presenta como el acontecimiento sensi-
ble (Lyotard, 2006) y que vincula tanto al público como al creador.

Si el personaje es el lugar de enunciación de la ausencia, más allá del escenario 
o el texto, el cuerpo es en sí mismo el lugar de la presencia. Actor o actriz en su rol 
social “encarna conductas imaginarias que torna convincentes realizándolas en la 
trama de la vida real” (Duvignaud, 1966, p. 11). La representación se muestra aquí 
como la encarnación de lo convincente, un sentido de lo contundente en la especifi-
cidad del código de lo real.

Para el teatro posdramático y el performance, el performer se separa de la re-
presentación y tiene en sí mismo la noción de romper con todo aquello que “no es 
convincente” desde su propia subjetividad. Es decir, el performer no se pregunta 
por el personaje, no habita un ser que no es, es sí mismo en la realidad.

Desde este punto de vista, se retorna a aquella cuestión planteada sobre el códi-
go dado que en la perspectiva de lo real el teatro abre también la posibilidad de lo 
irreal, de otros mundos posibles, de dejar de lado el exceso de realidad o del apare-
cer real. El teatro es hacer tangible lo intangible, es traer universos inimaginados a 
diferentes planos y dimensiones del ser, estar y el presentar, por tanto, el personaje 
también acontece en una realidad concreta que se instala entre este y el espectador.

En la relación con el público, el espectador, testigo o participante, la orientación 
de estos debates se enfoca en el mismo sentido: el cuerpo afectado como centro del 
acontecimiento escénico que despierta la autonomía de lo sensible y una condición 
estética, un pensamiento-cuerpo.

Continuar con la discusión sobre presentación y representación no nos desvía de 
esos territorios que el texto escrito, la palabra y la imagen también poseen. Espacios 
que el cuerpo posibilita, y en un sentido categórico, expone que la vida es un acto 



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

47

participativo en el que algunos permanecen adormecidos o activos. La actriz y el 
actor —igual que el performer— lo saben, lo conocen, hacen de ello una experiencia 
sensible y viva. Todo cuerpo presupone una memoria, una vida, un comportamiento, 
atendiendo justamente al concepto de la performatividad, siendo asumido para re-
ferenciar estos eventos y a su vez, resolver los dilemas del lenguaje en tanto que la 
palabra performance presenta, en muchos casos, intraductibilidad.

Aun así, la condición de performático denota la “forma adjetivada del aspecto 
no discursivo de performance” (Taylor, 2003, p. 6)2, en esos otros campos lejanos al 
logocentrismo de la palabra, nos instala en la reflexión sobre las posibilidades de la 
representación más allá del texto dramático. Lo anterior, en cierto sentido, presenta 
un panorama que incluye múltiples interacciones y espacios de conocimiento para el 
ser humano y su cuerpo. Afirma Taylor (2003) que desde la danza hasta el comporta-
miento cultural más convencional es, en esencia, performático.

Desde ese punto de vista y destacando el prejuicio anti-teatral de la Europa de 
finales del siglo XX, se sigue perpetuando la relación del teatro con el artificio como 
lo opuesto a lo real y verdadero, la puesta en escena de lo no auténtico. Todo ello 
parece contradictorio cuando justamente en nuestra relación con el mundo, ahora 
tan determinada por los medios masivos de comunicación, internet y la tecnología, 
se asume la hiperrealidad y los simulacros como eje central de la contemporaneidad.

Lo hipervisible es el despliegue y la eficacia de lo técnico en favor de la ilusión per-
fecta, no de la alusión o la ilusión que da cabida a la duda, sino de aquella que mata la 
profundidad y trabaja para supremacía de la realidad (Baudrillard, 2007, p. 14).

Para el teatro (dramático) actuar es hacer. Así como en un intento de traducción 
cercano al español del término performance, se habla del “arte de acción” o “arte 
de performance”. Este encuentro instala al cuerpo como receptor de técnicas y mé-
todos dentro de uno u otro lenguaje; expande las posibilidades de lo que puede, 
lo que sabe y lo que hace un cuerpo; se convierte en organismo, materia, sonido, 
gesto. En la perspectiva de la creación del personaje se debe tener en cuenta que la 
actuación, en cualquiera de sus formas o estilos, instala de entrada una relación con 
la subjetividad, con el cuerpo y las emociones, con la percepción y lo orgánico que 
no está en el orden de lo imitativo, de la mímesis.

Meyerhold, Grotowski, Stanislavski, Artaud, Barba… aunque parezcan opuestos en 
sus concepciones, todos apelan al cuerpo como materia esencial y viva en —y para— el 
teatro. Teniendo en cuenta el debate sobre el género dramático en el siglo XX y la 
constante pregunta sobre el texto escrito, el diálogo y lo literario que trae a colación 
la crisis de la representación y que evidencia una cuestión sobre código y lenguaje, 
es preciso señalar, que en términos de Artaud (1978), la escena es un lugar físico 
que exige ser ocupado y que se le debe permitir hablar su propio lenguaje, el de los 

2	  Traducción del inglés al español realizada por la autora.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio48

sentidos. Apelar a los sentidos es llamar esa porción de realidad, crear el aconteci-
miento, satisfacerlos, pero independiente de la palabra, puesto que hay una poesía 
del lenguaje y poesía del sentido. El lenguaje se expresa y manifiesta materialmente 
en la escena, orienta a los sentidos y el de la palabra orienta al espíritu.

Desde esta perspectiva el cuerpo es no solo vehículo o receptáculo de la palabra, 
sino su trascendencia. El cuerpo que acciona desde los sentidos y no desde la pala-
bra, lenguaje manifiesto que ocupa el espacio; presentar y generar acontecimientos 
precisa de una relación de los cuerpos. La palabra enuncia y encarna, pero el cuerpo 
puede generar una poíesis del acontecimiento. Para hablar de ello, tanto en el teatro 
como el performance, Barba (1999) lo llama procesos de aculturación e incultura-
ción. Estos momentos de colonización suponen un cuerpo que aprende a aprender 
(Barba, 2010, p. 351), a configurar y reconfigurar los códigos sociales y culturales. En 
el performance el cuerpo está en sí mismo sobrepasando sus límites. El cuerpo como 
espacio de tránsito para el teatro o performance se instala en el lugar de la pregunta 
y de la posibilidad, constituye el espacio creador, hace parte de la dimensión política 
y social que el arte requiere siendo necesario establecer que performer, actriz o ac-
tor, desempeñan un rol social.

Según Lehmann (2013), la interculturalidad, entendida como una de las dimensio-
nes políticas del teatro, no se puede negar pero existen ambigüedades y debates, ya 
que mientras estas formas de expresión cultural sean también formas de la cultura 
del poder político dominante o de la cultura oprimida, no puede existir comunica-
ción.

El arte del performance recuerda que nuestras manifestaciones y eventos se ex-
panden hacia otras regiones de la experiencia humana. De esta manera, funciona 
como lo define Taylor (2003): “actos vitales de transferencia, transmitiendo saberes 
sociales, memoria, y sentido de identidad a través de acciones reiteradas” (p. 2)3.

Sin embargo, ante la perspectiva de asociación con el teatro dramático, se asu-
me, entre otras concepciones, que actriz y actor no solo representan, sino que crean 
nuevos ambientes en un entorno social real, en busca de marcos sociales para parti-
cipaciones efímeras e imaginarias.

Se podría extender el análisis de los aspectos que determinan la práctica artística 
y las preguntas de orden estético de uno y otro lenguaje, pero es necesario retomar 
nuevamente el problema sobre la intraductibilidad del término performance y su 
relación con el desarrollo del teatro actual.

La no comunicación anunciada por Lehmann (2013) entre formas de expresión 
cultural, manifiesta que en muchas ocasiones el código cultural no logra generar un 
acontecimiento en el público, lo que evidencia que en nuestro contexto las prácti-
cas del performance tienen de facto un choque cultural, sin embargo, es importan-

3	  Traducción del inglés al español realizada por la autora.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

49

te señalar que siendo el performance una praxis que resalta la subjetividad como 
centro de la experiencia estética, esta cercanía con la particularidad del individuo 
(performer) permite que dentro de la dimensión social del arte del performance —y 
de este como acontecimiento— la colectividad también se constituya como espacio 
de participación.

Pero más allá de identificar el arte del performance como un lenguaje lejano a 
nuestras necesidades y contextos, es importante resaltar sus cercanías políticas y 
sociales con el teatro pues, prescindiendo del origen de la palabra performance, 
eventos sociales, estéticos y prácticas in-corporadas (Taylor, 2003, p. 3), hacen parte 
de la condición humana y pueden constituirse como espacios de construcción del 
conocimiento.

El teatro actual, en la corriente posdramática, acoge al performance como una 
práctica expandida de las artes plásticas y artes del cuerpo o artes vivas. Aun así, es 
preciso indicar que debatir sobre el teatro no necesariamente debe involucrar una 
pugna conceptual con el performance u otras prácticas, dado que en la naturaleza 
constitutiva de una y otra se encuentran tanto cercanías como rupturas que deben 
ser comprendidas dentro de la vastedad del universo estético y las posibilidades 
creativas para el artista. En un artículo, Cornago Bernal (2006), señala que:

El concepto de teatro posdramático nace como un mal menor, justificable des-
de una aproximación histórica y un contexto teatral que acusan ciertas defi-
ciencias; nace por tanto con esa vocación escénica que tiene todo lo que es 
transitorio, lo que surge motivado por unas circunstancias concretas, pero que 
desde otros enfoques u otro momento de la historia no sería necesario por 
superfluo. (p. 220).

Para el autor, en esta lucha de hegemonías artísticas y disciplinares, el performance 
es tildado de superfluo como el teatro de maquinaria ilusionista (Lehmann, 2013). El 
primero es anecdótico e íntimamente subjetivo, el otro establece una ilusión. Desde 
esta perspectiva, la crisis de la representación está dada por la forma de configurar 
la realidad de quien establece el código estético, cultural o político. Sin embargo, 
el performance existe como acto que busca cuestionamientos sociales, históricos 
y políticos, que deja de ser “transitorio”, en tanto se ha convertido en una de las 
prácticas artísticas más implementadas como concepto de la posmodernidad. Aun-
que el teatro se enfoque en una perspectiva radicalmente opuesta al performance, 
se puede identificar otra proximidad entre estos, pues si bien han sido herramienta 
de poderes dominantes, en sus relaciones son esencialmente campos de las artes 
escénicas que poseen la necesidad de dar una respuesta a las preguntas de la época, 
tanto en el campo académico como social, político y cultural.

A ello se acota, que dentro de la crisis del pensamiento europeo, se expanden 
argumentos y discursos que, en nuestro caso, no hacen eco de un ordenamiento de 
nuestra realidad, contexto e historia. Por ello, también se hace necesario resaltar 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio50

que aunque conductas anti-teatrales y anti-posdramáticas hacen parte de las discu-
siones de cada día, esta investigación propone observar la relación con la aproxima-
ción histórica y el contexto (teatral).

La actuación en la contemporaneidad: perspectivas 
posmodernas, posdramáticas, poshistóricas
Como lugar de diálogo con la idea de no comunicación entre expresiones cultura-
les y la problematización propuesta sobre la crisis de la representación como una 
cuestión de códigos, se asociará la teoría del teatro poshistórico propuesta por 
Carlos Araque Osorio (2011), intentando resolver las discusiones sobre el contexto 
e historia.

Araque (2017) se pregunta si es posible reconocer un teatro posmoderno, aco-
tando:

[…] reconocer un teatro posmoderno en nuestro país y en nuestros contextos 
latinoamericanos, ¿nos tomamos en serio las teorías del teatro posmoderno 
que cuestiona las historias oficiales, las narrativas absolutamente racionales 
y las fábulas unilineales? El teatro posmoderno, como lo plantea Lehmann y 
como se ha desarrollado en la actualidad, no sigue secuencialmente después 
del teatro moderno, como el teatro poshistórico no es una progresión del tea-
tro histórico, pues esto sería admitir que existe un ascenso histórico amparado 
en sucesos universales que se repiten más o menos iguales en diferentes luga-
res y épocas. (p. 13).

Lo anterior, nos instala en la necesidad de asumir una postura creativa que, indepen-
diente del lenguaje, disciplina o dispositivo escénico, relacione temas, que aunque 
son universalmente humanos, también se configuran como realidades y contextos 
propios de cada cultura, sociedad o del individuo. Desde esa perspectiva, la relación 
historia-contexto posibilita la expansión de las manifestaciones estéticas y escéni-
cas, incluso quienes se asumen activistas o la misma sociedad civil las integran a 
sus prácticas cotidianas, rompiendo así con las miradas canónicas o resignificando 
contextos.

Es importante resaltar, que la reelaboración está directamente ligada al cues-
tionamiento de los mecanismos de control de las sociedades en donde el arte y los 
medios de comunicación implantan los imaginarios, cánones y estereotipos de vida 
y sociedad. Con el poder del colonialismo, la imposición y acumulación de signos 
culturales, perpetúa el desconocimiento de los universos simbólicos y cometidos so-
ciales de aquellos que fueron sometidos. Así, mencionamos aquello que Duvignaud 
(1963) propone como el ejercicio de la vocación prometeica donde actor o actriz —y 
performer— se presenta aquí como un combatiente del dinamismo creador, pues al 
ser un contenedor de signos, satisface a una colectividad consumidora de símbolos. 
Más allá de entrar en la discusión de las relaciones formales entre el significado y el 



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

51

significante, se asume que cualquier actividad de comunicación y de participación no 
se abstrae de un contexto y una vida colectiva, social rígida o adormecida.

En nuestras sociedades acumulativas, donde la capacidad y sobre todo la posibi-
lidad de cambiar las estructuras es absolutamente reducida, teatro y performance, 
actriz-actor y performer, podrían —y deberían volver— apelar a ese lugar polémico 
que posibilita la creación de otras realidades, de lo posible y lo imaginario. 

El rol de actriz-actor y performer, en estas sociedades, es el de irrumpir, quebrar 
o transformar ese determinismo establecido en relación con la configuración de mi-
tos y ritos. Allí, se puede hacer posible la participación colectiva, puesto que estas 
experiencias no deberían ser reducidas a las formas y códigos de la afectividad en 
los modos de vida cotidianos.

En la profunda relación con todos aquellos acontecimientos, sucesos, historias 
y relatos que no hacen parte de la linealidad y secuencialidad “evolutiva” que el 
pensamiento modernista instala, es preciso recurrir a participación activa y de agen-
ciamientos micropolíticos de grupos e individuos. Así, el teatro poshistórico asume 
sus propios contextos y necesidades también como respuesta a las lógicas y regíme-
nes de la globalización mostrándose, como lo dice Valencia (2016) “imprevisibles, en 
cuanto a sus efectos, (condenando) así a un vacío epistemológico, teórico y práctico 
por carecer de un conjunto de códigos comunes […]” (p. 40).

De esta manera, en una sociedad tradicional que defiende lo real como todo 
aquello que ha sido configurado por su cultura, la política o por los medios de co-
municación, se deben generar experiencias colectivas que socialicen y actualicen 
cualquier conducta. Pero, “¿Cuál es el lugar del teatro, el performance o las artes 
escénicas en un espacio donde la hegemonía de lo audiovisual y sobre todo del hi-
perrealismo transforma el deseo de saber en mera pulsión de ver?” (Barbero y Rey, 
1999, p. 10). Más cuando históricamente el capitalismo establece sus propios mode-
los de representación en los medios de comunicación y sobre todo absorbe y desu-
bica el rol del oficio instalándose en las lógicas de una cultura del consumo y el ocio. 
Entonces, el arte también hace parte de estos discursos. Es importante evidenciar 
que el devenir de las políticas culturales en países latinoamericanos ha estado fuer-
temente influenciado por la globalización, generando fenómenos de exclusión para 
artistas que no siguen o intentan estar al margen de estos regímenes burocráticos.

¿Será posible que performers, actores, actrices, bailarines y participantes de cual-
quier disciplina artística puedan asumir de nuevo un rol que reconfigure mitos y ritos 
sociales y establezcan ese lugar de conciencia implícita para generar una experiencia 
colectiva, una participación activa del público? Es verdad que en nuestras socieda-
des históricas la heterogeneidad de los grupos ha crecido posibilitando también una 
fusión de conciencias, independiente de la calidad artística de las obras, y si bien la 
tarea del creador podría parecer mesiánica o dictatorial, también es preciso com-
prender, como lo asevera Duvignaud (1963), que: 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio52

Si la tarea del actor en general consiste en representar un papel-social, míti-
co, imaginario, el oficio [...] comienza en el momento en que un hombre se 
especializa para restituir de manera existencial, para encarnar carnalmente, 
a personajes imaginarios que representan tanto un alejamiento fundamental 
con respecto a los mitos antiguos (teatro griego, noh japonés), como nuevas 
conductas afectivas que resultan de la ampliación del poder colectivo del hom-
bre y su mejor capacidad de plenitud. (p. 19).

Cuando el capitalismo nos da poder, nos da una sensación de progreso y evolución. 
Los medios de comunicación conocen de facto el poder de la cifra simbólica (Barbe-
ro y Rey, 1999), aquello que está colmado de una carga y significado cultural. En un 
sinfín de identificaciones, proyecciones y manipulaciones —en un sentido menos 
negativo, simulacros— se constituyen discursos, lenguajes e imaginarios someti-
dos a las lógicas del mercado, de la mercantilización, sobre todo al reconocimiento 
social. Se trae la discusión hasta este punto teniendo en cuenta que es imposible 
desconocer que el performance y el teatro actual poseen otro(s) contrincante(s), 
constituido(s), también desde el concepto de la cifra simbólica y con miles de adep-
tos en la sociedad.

Barbero y Rey (1999) indican que somos culturas que se identifican en los me-
dios y con los medios, pues la experiencia social que la imagen introduce emerge 
de la relación constitutiva de las mediaciones tecnológicas con los cambios en la 
discursividad y sus nuevas competencias del lenguaje. La televisión es más que un 
depositario de “información” que nunca se apagará. Sin embargo, el poder que este 
y otros medios poseen es que, en esa aparente libertad que nos regala amablemen-
te el capitalismo, sea posible también recuperar supuestos y memorias alejados del 
mestizaje con las imaginerías de la visualidad electrónica. Tanto mayores sean los 
espacios de simulación, teatralidad y banalización, las condiciones de circulación de 
la imagen —lo imaginario— podrán reconfigurarse una y otra vez. Martín Barbero 
y Rey (1999) citan a Augé afirmando que: “La relación global de los seres humanos 
con lo real se modifica por el efecto de representaciones asociadas con las tecnolo-
gías, con la globalización y con la aceleración de la historia” (p.13).

Parece necesario afirmar que el lugar del artista debe estar donde se generen es-
pacios de construcción de memorias, democratización de la información, ampliación 
de posibilidades creativas y, sobre todo, que se aleje del prejuicio racista, hegemóni-
co y discriminatorio de la cultura de la globalización.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

53

El fallecido ojo de vidrio: una presencia 
para el público-partícipe-testigo

¿Es posible la construcción del personaje a partir 
de la presentación o de la representación?

Una propuesta liminal y narratúrgica
En esta sección se establecerá un análisis de los elementos constitutivos y teóricos 
del montaje y se ampliarán aspectos presentados anteriormente, desde la perspec-
tiva de la actuación, la construcción del personaje y los conceptos de presentación-
representación.

Barba (2010) señalaba que la composición: “Era la capacidad del actor de crear 
signos, de modelar conscientemente su propio cuerpo hasta una deformación rica 
en sugestividad y poder asociativo” (p. 351). Un cuerpo significado y otro pensa-
miento, uno como medio y como fin. Sin embargo, posteriormente, encuentra que 
la composición podía enriquecer al actor, impresionarlo, ponerlo de relieve y hacer 
que funcionara a nivel teatral, aunque carecía de fuerza capaz de perforar la costra 
de significados. Desde esta perspectiva, el cuerpo teatral, según Lehmann (2013): 
“Siempre presenta significados en una extensión temporal, de modo que algunos 
de ellos se van hundiendo a la vez que otros momentos nuevos se van anunciando” 
(p. 350).

Para el teatro actual, un cuerpo cargado de significados dilata lo evidente, pues 
si bien “el proceso dramático ocurría entre los cuerpos, el proceso posdramático 
sucede en el cuerpo” (Lehmann, 2013, p. 351).

Desde este punto de vista, sin extender la comparación entre teatro dramático 
y posdramático, es necesario acotar que de una manera cercana Barba y Lehmann 
reclaman algo más, lo que tiene que ver con la presencia como la figura escénica, a 
modo de proceso de dominio de las propias energías a través del entrenamiento cor-
poral y como la posibilitadora de entablar, entre el actor y el espectador, “una dis-
tinta percepción del tiempo y el espacio” (Barba, 2010, p. 352). Para Lehmann (2013) 
la presencia no significa, perturba e irrumpe el sentido lingüístico, es una “pausa de 
sentido” (p. 352).

Todas estas apreciaciones denotan que el cuerpo orgánico es un vehículo de la 
presencia, pues el proceso de aprendizaje por el cual atraviesa genera una nueva ex-
presividad, tensión y precisión. Este cuerpo y estas nuevas physis, dejan de ser sim-
ple información. El teatro posdramático plantea la comunicación del cuerpo como 
una “autodramatización de la physis” (Lehmann, 2013, p. 353), donde la presencia 
comunica, como un contagio artaudiano, liberando al performer de cualquier trans-
misión de información, le quita su carga representacional para dar paso a sí mismo.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio54

Para realizar ese tránsito de presencias y desplegar las posibilidades que tiene 
el cuerpo del actor en el teatro actual, la propuesta en esta investigación-creación 
es explorar los fundamentos del teatro poshistórico (Araque, 2011), donde estos no 
se presentan como una oposición a la historia o una consecuencia de la misma, sino 
que alimenta la posibilidad narrativa de esos otros relatos que no pueden ser catalo-
gados como “oficiales” y que están fuera de una categorización puramente historio-
gráfica. Así, el uso de la narración como elemento central de la propuesta nos acerca 
al ejercicio participativo y transformador del teatro.

El fallecido ojo de vidrio es una versión del cuento corto Un ojo de cristal. Memo-
rias de un esqueleto, del español Alfonso R. Castelao. En este documento, se estable-
cen cuestionamientos y debates sobre nuestro contexto, instalándoles de manera 
poética elementos sobre la acción, presentando y elaborando discursos sutiles de 
resignificación o reinvención de personajes identificables socialmente y con los cua-
les se genera una posibilidad de cuestionamiento a través del acto escénico. Aquí, 
los personajes ya desterritorializados de sus roles y contextos, cumplen la función 
didáctica del distanciamiento.

En nuestra sociedad del espectáculo, sobre todo del individuo, los lazos sociales 
y el encuentro con la otredad se desvían en un universo de formatos televisivos, de 
conquistas al público de la web y de excesos de realidad. El fallecido ojo de vidrio 
da voz a aquellos que si bien han hablado, no han sido reconocidos en sus discur-
sos y pueden nutrir y resaltar una identidad, una cultura, una cosmovisión. Y ese es 
precisamente el espacio que instala este montaje como una puesta en práctica de 
la poshistoria, pues el proceso de creación del personaje está determinado por la 
necesidad de dar cabida a ese espacio vital y de relación con la otredad. El fallecido 
es una sumatoria de memorias y cuerpos que están cargados de reconfiguraciones 
desde el gesto, la palabra, la afectación y la capacidad de contar desde ese otro que 
soy yo pero que podría no serlo.

Desde el punto de vista metodológico para la construcción del personaje, Araque 
se instala en los campos de la narraturgia, es decir, en las “fértiles fronteras entre 
narratividad y dramaticidad” (Sanchis Sinisterra, 2012, p. 20) e integra el carácter 
popular, nutre los universos referenciales para el actor desde la música, la poesía y 
la comicidad.

Teniendo en cuenta que la importancia de la expresión e intención en la palabra 
hablada enmarca esa relación con la necesidad de crear territorios desde la oralidad, 
se crea la necesidad de recurrir nuevamente a lo esencial del encuentro escénico: 
presencia. Esta nos recuerda, que entre lo narrativo y lo dramático, entre lo oral 
y lo escrito, se establece un campo de exploración y de posibilidades para el crea-
dor, además de “resolver” la problematización entre “géneros”. Sanchis Sinisterra 
(2012) enuncia su práctica autoral en la dramaturgia de textos narrativos que es otra 
de las posibilidades temáticas y de estudio entre los tránsitos de un lugar a otro. Lo 



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

55

anterior, posibilita que entre en juego la oralidad, pues en ese espacio liminal del 
juglar y el actor, del rapsoda, el narrador y el popular “cuentahistorias” aparece la 
performatividad, la teatralidad, la carne (cuerpo y presencia), aquello que Dubatti 
(2010) llama la physis poética. Ese lugar fronterizo que le permite al creador movili-
zarse y transitar entre códigos verbales y no verbales, desterritorializando a veces el 
lugar de la fábula, pues la palabra se crea en tanto se presenta.

Consecuentemente, el cuerpo en la narraturgia adquiere un rol que posibilita la 
expansión de los campos tanto creativos como técnicos, expresivos y discursivos. 
Esto, sobre todo, atendiendo a la necesidad de reconfiguración de los espacios sim-
bólicos de nuestras culturas. Si bien en el espacio de representación se busca que 
actores y actrices interpreten un texto y vivan una emoción a través del cuerpo, en 
lo posdramático los estados que genera el cuerpo límite son parte vital del estado de 
afección para el performer y en ese mismo sentido con el espectador. Para Araque, 
en el proceso de creación de El fallecido, la emoción surge con el mismo valor que 
tiene el movimiento y posibilita que el metalenguaje lleve al participante del suce-
so a un lugar de revelación, pues “ya no es fundamental representar en un lugar y 
un tiempo determinado, la historia cotidiana no conduce los hilos del drama, es el 
acontecimiento estético lo que en realidad importa, lo que busca conmover, lo que 
pretende transformar” (Araque, 2017, p. 64).

El personaje de El fallecido exalta una forma tradicional de hablar, ya que en la ora-
lidad y el lenguaje se establecen elementos constitutivos de una teatralidad, de una 
relación directa entre la palabra y el sonido comunicador de saberes, identidades, y 
a su vez, de representaciones del mundo. Este es un narrador que como juglar, ma-
marracho y cómico, desestabiliza la figura del héroe como eje central de la narración.

Se debe tener en cuenta que este proceso escénico está instalado en la presenta-
ción-representación y funciona con arquetipos. Ojo de vidrio es aquel bufón que siem-
pre nos traerá de regreso a la realidad. Aquí se construye un arquetipo por su conte-
nido social, se retorna a la idea de lo épico como herramienta didáctica. Así, se debe 
desidentificar al público del personaje, modificar y alterar “los sucesos para incidir en 
los sentidos, (esto) lleva al público-testigo a tomar una postura crítica frente a lo que 
ve y en relación con el evento en el cual se encuentra inmiscuido” (Araque, 2017, p. 61).

Instalado en una dramaturgia de lo popular y lo espectral en donde esta presen-
cia arquetípica genera un encuentro con la otredad, de la misma manera que en el 
ritual el chamán o narrador instala realidades desde varias presencias, entonces asis-
timos a un acontecimiento de lo primario, de lo primigenio que recurre a la sombra, 
a la caverna, a lo ritual.

En una sociedad que representa más de lo ya representado o representable, el 
teatro resulta ingenuo ante esta maquinaria. Todo por esa idea generalizada y ho-
mogenizada del teatro y de la actuación que corresponde a una idea occidentali-
zada-colonizadora, donde no es posible abrir unas perspectivas transdisciplinares 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio56

desde la esencia de lo ritual, como en el flamenco, el gitano, el bohemio, el juglar 
y demás manifestaciones que se transmiten por tradición. Desde esta perspectiva, 
podemos asumir que el cuerpo presente en este arquetipo da cuenta de lo popular 
en esa implicación con la emancipación social.

Los arquetipos sociales se disipan en el carnaval, la fiesta y en el ritual. En El fa-
llecido, se involucra la participación y la ruptura de relaciones jerárquicas entre cuer-
pos que asumen su vida espectral. Así, el personaje y el público, son presencias que 
se encuentran y liberan. En esa emancipación, lo sensorial del cuerpo y la decisión de 
participar en el suceso escénico es ya un acto de resistencia y de agenciamiento po-
lítico, pues el carnaval implica que lo grotesco, lo obsceno y lo profano, se vinculen 
desde la fuerza generadora de la tierra y el cuerpo a la dimensión sensorial-concreta 
de su realización. Existe la posibilidad de una vida alternativa en tanto se dirige una 
suerte de dominación socio-material (García, 2013).

Resistente es también el teatro en el encuentro de presencias. Dubatti (2010) 
fundamenta que el acontecimiento teatral es en esencia la reunión de cuerpo pre-
sente, el convivio. Captura al otro, pasa en un tiempo-espacio volátil y los sentidos 
deben disponerse a captar aquello que muta entre lo visible y lo audible, con el pe-
ligro de lo efímero, de perder aquello que no se repetirá, se disipará la legibilidad y 
la audibilidad.

Lo que acontece en este espacio del convivio, es justamente un encuentro espa-
cio-temporal compartido que es diferente en cada función y se debe comprender 
como “la vivencia como experiencia directa” (Diéguez, 2007, p. 3). Igualmente, en la 
ancestralidad de la unión y relación particular que se establece en el encuentro, este 
es en sí mismo lugar de afección y memoria del acontecimiento.

En esta teatralidad, en este espacio de participación colectiva donde se liberan 
los deseos y se decide representar, jugar y encarnar a otros y otras en el espacio 
entre la persona y el ser, se instala la máscara. En un mundo pleno de hiperrealida-
des, de hegemonías culturales y ávido de verdad, resalta la idea del encantamiento 
y la imaginación como subversión de valores ideológicos dominantes. Para Duvign-
aud (1963) en la libertad de los cuerpos, el encantamiento no tiene en modo alguno 
como origen a un hombre que quiere suscitar en los demás una emoción, sino al 
hombre fuera de sí que se cree metamorfoseado y embrujado. De esta manera, el 
uso de la máscara en el personaje El fallecido, abre lo fantástico al quebrar los dis-
cursos con otras caras, voces, cuerpos y posibilidades de la existencia, que también 
se involucran en la multiplicidad de la expresión verbal en la sociedad. Citando a 
Bajtin (2005): “El hombre participa de este diálogo todo y con toda su vida: con ojos, 
labios, manos, alma, espíritu, con todo el cuerpo, con sus actos” (p. 334).

Poder encontrar la vitalidad del carnaval en el teatro, los cuerpos dispuestos y 
presentes, lúdicos y emocionales, da lugar a la desterritorialización de un texto do-
minante, donde el público se permite transformar y reconfigurar su mirada, entran-



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

57

do y saliendo en el acontecimiento de expectación, ya que no se separa la poesía de 
la vida.

En esta obra, el personaje central invita al público-testigo a participar de un te-
rritorio y a cuestionar, incluso, su presencia allí. Este crea universos paralelos con 
sus narraciones, la performatividad de su palabra se instala en la forma que toma 
imagen. El personaje dramático se funde con el recuerdo del juglar, el actor y su 
presencia crean una suerte de espacio liminal entre la representación y el acto vivo 
que crea un convivio con los asistentes.

Entonces, es preciso acotar que esta propuesta no solo se mueve en las lides del 
teatro de representación, sino que dado su carácter narrativo, también presenta 
otras características que le hacen establecerse dentro de una liminalidad de campos 
ontológicos desde lo que comprendemos como teatro hacia el no-teatro y viceversa.

Consecuentemente, con el hecho de plantear aquí que el montaje de la obra se 
fundamenta en la poshistoria, se relaciona con el concepto de liminalidad, pues la 
indagación en las zonas grises de las prácticas artísticas y no artísticas posibilita re-
visar y definir esos lugares y dispositivos para involucrar al público, así mismo, de 
evocarle o provocarle tensiones con su pasado, de manera que se conviertan en 
parte fundamental del entorno, una pieza crítica, un receptor participativo capaz de 
transformar su contexto y realidad (Araque, 2017).

Además de esto, en toda la elaboración y proceso de creación, se busca generar 
un extrañamiento tanto para el actor de El fallecido como para el público, por tan-
to, en la figura espectral y en la ruptura de la forma tradicional de presentación se 
propone una proximidad a los estados de vivencia para explorar caminos cercanos a 
experiencias rituales (Diéguez, 2007).

El teatro posdramático busca la sensación como afección del sujeto y lo que él 
siente frente a un acontecimiento sensible y se pregunta por un pensamiento-cuer-
po, “[…] un pensamiento que estético en el sentido en que piensa con lo sensible y 
solo es sensible si este pensamiento también es un cuerpo” (Lyotard, 2006, p. 126), 
todo ello, con relación al cuerpo del actor-performer y al del público. En ese sentido, 
el arte de acción espera la transgresión y el límite aun cuando no necesariamente 
sean sinónimos del fenómeno de la afección, menos desde una perspectiva en la 
que se hace necesario romper con el artificio teatral buscando la completa sinceri-
dad, verdad o el mínimo —o máximo— uso de tecnologías y dispositivos para que 
la afección del público sea más real, más desde los sentidos, etc. En esta propuesta 
de teatro poshistórico, la obra se sitúa en la poíesis receptiva (Dubatti, 2016) pues 
habla, no desde la generalidad del miedo humano, sino al miedo íntimo, ese que re-
suena en la noche al posar la cabeza sobre la almohada, en los momentos de silencio 
más profundos y en la oscuridad absoluta. Es por eso más aceptable para el público 
ser testigo del acontecimiento escénico, dada la cercanía del miedo y la risa con este 
bufón fenecido.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio58

Durante el proceso de creación, Araque (2017) sugiere una hipótesis, que a partir 
del estudio y construcción de las acciones, pueden generarse apropiados sentimien-
tos y emociones que permitan a todos los asistentes comprometerse con el suceso. 
De esta manera, la construcción de El fallecido se realizó a partir del concepto de 
cápsula, propuesto por la actriz e investigadora María Fernanda Sarmiento Bonilla 
(2014). Esta es la concentración del conocimiento físico-emotivo del actor, como ex-
pone Araque (2017):

Se emplea específicamente para que actores y actrices puedan comprimir una 
gran cantidad de movimientos y de emociones en una estructura organizada 
orgánicamente, la cual debe tener una coherencia y debe contemplar la posibi-
lidad de significar algo en concreto y transmitir sentimientos. (p. 63). 

La cápsula recuerda a aquella composición que se citaba anteriormente, pero a di-
ferencia de esta, en la primera, sentimientos y emociones tienen tanta importancia 
como el movimiento. Desde esta perspectiva, el cuerpo orgánico del actor se puede 
mover desde su ser cotidiano al del arquetipo, ya que este es el espacio por exce-
lencia de la liminalidad en el que se observa acontecer al menos tres cuerpos: “el 
natural-social, el afectado y el poético” (Dubatti, 2016, p. 9).

Teniendo en cuenta estas apreciaciones, es necesario revisar el rol del especta-
dor que en esta obra transita de ser un testigo a un testimoniante participando acti-
vamente del suceso escénico. El convivio entre actor, actrices y espectadores, es un 
encuentro efímero de corporalidades que, a través de un lenguaje poético instalado 
en otro plano de la realidad, posibilita la expectación, contemplación y afección del 
universo del lenguaje. Sin embargo, para que este espacio de expectación configure 
el acontecimiento y la afección, se debe recurrir dentro del montaje a definir un dis-
positivo participativo para el público.

Lo anterior, lleva a focalizar la mirada en otro arquetipo que hará parte de la 
historia. La enterradora es esa sombra que busca ser obstáculo de El fallecido, ella 
es la figura de opresión que se verá desestabilizada, pues nuestro cómico fenecido, 
buscará la complicidad del público-testigo para escribir sus memorias y poder seguir 
habitando el espacio de ultratumba sin que ella enfurezca. Dentro de este juego y 
ante el mecanismo de la modificación de los sucesos, el público inmediatamente se 
convierte en espect-actor (Boal, 2002), escribiendo sus memorias y entrando en la 
dimensión poética de la puesta en escena. Un asistente que al escribir sus memo-
rias encuentra la posibilidad —casi existencial— de reconfigurar sus perspectivas de 
vida y así como en el teatro foro, discutirlo y liberarlo de la opresión.

De esta manera, se resuelven varias de las condiciones que Diéguez (2007) reto-
ma de Víctor Turner sobre la cuestión liminal y que se asocian a situaciones fronteri-
zas o de tránsito:

1) La función purificadora y pedagógica al instaurar un período de cambios cu-
rativos y restauradores; 2) la experimentación de prácticas de inversión; 3) la 



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

59

realización de una experiencia, una vivencia en los intersticios de dos mundos; 
4) la creación de communitas, entendida esta como una antiestructura en la 
que se suspenden las jerarquías, a la manera de “sociedades abiertas” donde 
se establecen relaciones igualitarias, espontáneas y no racionales. (p. 3).

Esta generación de communitas que es una esfera de convivio (Diéguez, 2007), acer-
ca a varios aspectos que Deleuze (1994) propone con el ritornelo. En primer lugar, 
se tendrá en cuenta que cuando se habla de este concepto, es preciso pensar en un 
círculo que está determinado por unas sonoridades —propias— que configuran el 
espacio y además identifican al territorio en sí mismo. En ese sentido, lo audible per-
mite también reconocer una territorialidad del otro-otra en el círculo elegido para 
entreabrir y dejar que ese otro entre, o de igual manera uno mismo salga o se lance.
El ritornelo son tres aspectos de una misma cosa que no son sucesivos y estructura-
dos, sino más bien combinados o simultáneos. Aquí se revisarán y ampliarán como 
referencia para la puesta en escena de El fallecido:

a.	 Caos: un agujero negro en el cual se fija el centro de la existencia. Este deviene 
morada o casa. En el caos que genera la oscuridad se da inicio a la puesta en es-
cena de la obra. Ojo de vidrio canta para establecer su territorio, en un espacio 
de ultratumba y desde la muerte, es una presencia que canta y baila ante otros 
(público-testigo). El espacio escénico es no convencional, por lo tanto, los testi-
gos deben desacomodar su mirada y aguzar su oído para identificar el lugar en 
que se encuentran. Una vez allí, descubren su propio territorio. Es importante 
resaltar que esta obra utiliza dispositivos que posibilitan exaltar la sensorialidad 
del público-testigo e involucrarlo como participante a través de la afección.

b.	 Agenciamiento territorial: es la relación con lo originario, la casa a la que siempre 
retornamos. Es la base o terreno de una distribución espacial y por ello es ethos, 
pero el ethos también es la morada (Deleuze, 1994). Componentes direccionales 
y dimensionales, componentes de paso y fuga denotan un reconocimiento del 
otro y la otra. En el momento en que Ojo de vidrio y los demás fenecidos se rela-
cionan, pasan del plano de la muerte a la frontera con lo espectral, se configuran 
sombras que rememoran la caverna de Platón, lo ritual, posibilitando al testigo 
entrar en el juego rítmico de su propio agenciamiento territorial.

c.	 Medios y ritmos: los medios son un bloque de espacio-tiempo constituido por 
una repetición periódica. Capas de compuestos que remiten a las percepciones-
-acciones y que están codificados. Sin embargo, cada código está en perpetuo 
estado de transcodificación o transducción. Estos mecanismos son entendidos 
como la comunicación entre códigos, porque al transcodificarse pasan, se disi-
pan o se constituyen en otros medios. Para que esto suceda debe existir ritmo 
y este nunca “tiene el mismo plano de lo ritmado” (Deleuze, 1994, pp. 319-320).



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio60

Sin embargo, esta propuesta indaga justamente en esa liminalidad que posibilita 
la conjunción de ambos espacios donde la palabra hablada, con toda su carga sim-
bólica, pueda también dar cabida a esa transcodificación deleuziana, en la cual el 
territorio se determina por una relación de códigos, ritmos y medios “territoria-
lizados” que dejan de ser funcionales en tanto se convierten en expresivos. Esa 
expresividad hace referencia a una constancia temporal y un alcance espacial que 
deja de ser direccional y se trasfigura en multidimensional. La sonoridad y la pala-
bra constituyen y devienen expresión, luego territorio, de allí surge la propiedad 
(Deleuze, 1994). En ese dominio y en esa morada del sujeto que las produce, existe 
una autonomía que permite al testigo entrar en el plano de la participación activa y 
generar territorializaciones y desterritorializaciones tanto para el personaje como 
para el testigo.

En este ritornelo que es la puesta en escena de El fallecido ojo de vidrio, noche a 
noche uno o varios muertos deben escribir sus memorias, juego en el que se encuen-
tra el humorista, pues la enterradora del cementerio le hace una revelación a este y 
a los asistentes:

En este cementerio todos los esqueletos tienen que dejar plasmadas sus me-
morias. No es que siempre lo quieran hacer, es que si no lo hacen yo les aplasto 
la cabeza y nunca podrán esfumarse ni al averno, ni al purgatorio y mucho 
menos al famoso paraíso. (Araque, 2017, p. 70).

Así pues, el ritornelo es un espacio para que “pasen cosas”, un espacio habitable.
La enterradora, como eje del ritornelo, es la encargada de que todos escriban sus 

memorias, creando el vínculo con el habitar. Se mora cuando se exterioriza, se saca 
del cuerpo y al escribir sus memorias, el público-testigo se instala en la habitación. Al 
habitar hace agencia de su territorio, pero también hace parte del suceso escénico, 
se afecta y decodifica o transcodifica lo que allí acontece. Es importante sentir, sen-
tar una postura complaciente o crítica, ya que quien participa fundamentalmente 
realiza sus actos de presencia en el acontecimiento (Araque, 2007).

La construcción de hábitat, de habitaciones que permite un dinamismo espacio-
temporal en tanto el público participa, se convierte en un lazo social. Compartimos 
este mismo lazo, incluso, en la relación vida-muerte, pues en palabras de El fallecido:

[…] todos los esqueletos somos iguales. Los veo y me veo igualito a ustedes. 
Por el contrario, parece que ustedes hacen grandes esfuerzos para establecer 
diferencias entre unos y otros. Sí... entre ustedes se discriminan. Debe ser por-
que solo ven las formas y no siempre logran ver los sentimientos. Yo en cam-
bio con mi ojo de vidrio veo hasta los armazones más enflaquecidos, gritando, 
moviéndose y alborotando el avispero, como si fuesen micos al ritmo de una 
danza macabra. (Araque, 2017, p. 72).

Entonces, aparece la fiesta y el carnaval junto a los personajes de este cementerio, 
los participantes ríen, responden a las preguntas del protagonista, habitan el es-



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

61

pacio, son communitas y convivio, afección y extrañamiento, lo que posibilita este 
último está dado por el uso de las sombras chinas y muñecos como dispositivo de lo 
espectral. No es necesario entrar en el juego de la representación, pues entre luces 
y sombras, aparecen presencias que habitan el caos y que no solo acompañan al 
humorista, sino que dialogan con él.

Así, El niño, La gringa, La intelectual y los demás esqueletos, se construyen desde 
la caricatura para evidenciar y hacer énfasis en la desterritorialización y reelabora-
ción de imaginarios y códigos sociales; ejemplo claro de ello acontece con la imagen 
de Jorge Eliécer Gaitán, en este montaje su figura aparece dando un discurso en el 
que participa una muchedumbre de esqueletos, con el que El fallecido intenta entrar 
en un diálogo cuestionando el comportamiento de la masa. Así, podemos ver el me-
canismo propiciado por Araque para que el testigo participe y reconfigure el suceso, 
en este caso histórico o social.

Otro aspecto importante tiene que ver con la posibilidad de transitar entre el 
mundo espectral y el de los vivos de La enterradora, que bien hemos identificado 
como núcleo del ritornelo en esta puesta en escena, pues es el único personaje que 
es inicialmente una sombra y posteriormente se convierte en un personaje de carne 
y hueso. Lo paradójico de esto es que su presencia habita el espacio para, de nue-
vo, hacer partícipe al público y a El fallecido del mundo espectral o de los muertos, 
advirtiéndoles que “el que tenga las memorias listas y correctas las entrega y el que 
no que aguante con mazo, pica, pala o martillo la muenda” (Araque, 2017, p. 77). 
El fallecido se convierte en sombra y huye de La enterradora, pequeños espectros 
anuncian su partida y se inicia de nuevo la persecución.

Conclusiones
•	 Los puntos de convergencia entre el teatro dramático y posdramático radican 

en el cuerpo como lugar de presencia que posibilita y determina el acontecimien-
to escénico.

•	 En el debate establecido por la posmodernidad se cuestiona esencialmente al 
personaje y al drama: conflicto, diálogo y texto. La crisis de la representación 
está determinada por la ausencia de la cosa reproductible y la ausencia en la cosa 
representable.

•	 Para las teorías posdramáticas, el problema con el personaje reside en que su 
presencia solo está enunciada en el texto, en la palabra, desde el punto de vista 
literario. Aquí, la imposibilidad de que el personaje esté y sea (vivo) en la esce-
na, potencia y refuerza la idea de su irrepresentabilidad dado que no se conoce 
su esencia, su presencia real que se encuentra escondida, por un dios también 
ausente.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio62

•	 No podemos olvidar que el teatro es el lugar donde se relaciona la presencia y la 
acción. Así las cosas, la crisis de la representación es una cuestión sobre códigos 
que configuran nuestra realidad.

•	 En la relación con el público, espectador, testigo o participante, la orientación de 
estos debates se enfoca en el mismo sentido: el cuerpo afectado como centro 
del acontecimiento escénico que despierta la autonomía de lo sensible y una 
condición estética. Un pensamiento-cuerpo.

•	 Las cuestiones específicas que atañen al performance posibilitan encuentros 
con el teatro dramático y posdramático a partir de la teatralidad.

•	 Lo performático se instala como reflexión sobre las posibilidades de la represen-
tación más allá del texto dramático. Eso, en cierto sentido, presenta un panora-
ma que incluye múltiples interacciones y espacios de conocimiento para el ser 
humano en tanto que cuerpo.

•	 En esta lucha de hegemonías artísticas y disciplinares el performance es tildado 
de superfluo como el teatro de maquinaria ilusionista. El primero es anecdótico 
e íntimamente subjetivo y el otro establece una ilusión. Desde esta perspectiva, 
la crisis de la representación está dada por la forma de configurar la realidad de 
quien establece el código estético, cultural o político.

•	 El performance existe como acto que busca cuestionamientos sociales, históri-
cos y políticos, deja de ser “transitorio” en tanto se ha convertido en una de las 
prácticas artísticas más implementadas como concepto de la posmodernidad.

•	 El rol de actriz-actor y performer en estas sociedades es el de irrumpir, quebrar 
o transformar ese determinismo establecido en relación con la configuración de 
mitos y ritos. Allí, se puede hacer posible la participación colectiva.

•	 El teatro poshistórico propuesto por Araque (2011) nos instala en la necesidad de 
asumir una postura creativa que independiente del lenguaje, disciplina o dispo-
sitivo escénico, relacione temas que, siendo universalmente humanos, también 
se configuren como realidades y contextos propios de cada cultura, sociedad o 
individuo.

•	 Parece necesario entonces afirmar que el lugar del artista debe estar donde se 
generen espacios de construcción de memorias, democratización de la informa-
ción, ampliación de posibilidades creativas y, sobre todo, que se aleje del prejui-
cio discriminatorio de la cultura de la globalización.

•	 El cuerpo orgánico es un vehículo de la presencia pues el proceso de aprendizaje 
por el cual atraviesa genera una nueva expresividad, tensión y precisión. Este 
cuerpo y estas nuevas physis dejan de ser simple información. El teatro posdra-



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

63

mático plantea la comunicación del cuerpo como una “autodramatización de la 
physis” donde la presencia comunica, como un contagio artaudiano, liberando al 
performer de cualquier transmisión de información.

•	 El teatro poshistórico no se presenta como una oposición a la historia o una con-
secuencia de la misma, sino que alimenta la posibilidad narrativa de esos otros 
relatos que no pueden ser catalogados como “oficiales” y que están fuera de 
una categorización puramente historiográfica.

•	 En El fallecido ojo de vidrio se establecen cuestionamientos y debates sobre nues-
tro contexto, instalándoles de manera poética sobre la acción. Se presentan y 
elaboran discursos sutiles de resignificación o reinvención de personajes identifi-
cables socialmente, a través del acto escénico.

•	 El fallecido es una sumatoria de memorias y cuerpos que están cargados de re-
configuraciones desde el gesto, la palabra, la afección y la capacidad de contar 
desde ese otro que soy yo, pero que podría no serlo.

•	 Desde el punto de vista metodológico, Araque se instala en los campos de la 
narraturgia e integra el carácter popular, nutre los universos referenciales para 
el actor desde la música, la poesía y la comicidad.

•	 Physis poética es ese lugar fronterizo que le permite al creador movilizarse y tran-
sitar entre códigos verbales y no verbales, desterritorializando a veces el lugar de 
la fábula, ya que la palabra se crea en tanto se presenta.

•	 Como posibilidad creativa, la emoción surge con el mismo valor que tiene el mo-
vimiento y posibilita que el metalenguaje lleve al participante del suceso a un 
lugar de revelación.

•	 El fallecido exalta una forma tradicional de hablar, hallándose en la oralidad y 
el lenguaje que establecen elementos constitutivos de una teatralidad, de una 
relación directa entre la palabra y el sonido comunicador de saberes, identidades 
y de representaciones del mundo. Este es un narrador que como bufón y cómico, 
desestabiliza la figura del héroe como eje central de la narración.

•	 Aquí se construye un arquetipo por su contenido social, en ese caso, se retorna a 
la idea de lo épico como herramienta didáctica.

•	 Los arquetipos sociales se disipan en el carnaval, en la fiesta y en el ritual. En este 
ritual denominado El fallecido se involucra la participación y la ruptura de relacio-
nes jerárquicas entre cuerpos que asumen su vida espectral. Así, el personaje y 
el público son presencias que se encuentran y liberan en lo sensorial del cuerpo 
y la decisión de participar en el suceso escénico, siendo un acto de resistencia y 
agenciamiento político.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio64

•	 Lo que acontece en este espacio del convivio es justamente un encuentro espa-
cio-temporal compartido que es diferente en cada función y se debe compren-
der como la “vivencia como experiencia directa”. En la ancestralidad de la unión 
y relación particular que se establece en el encuentro, este es en sí mismo lugar 
de afección y memoria del acontecimiento.

•	 El uso de la máscara en el personaje de El fallecido da apertura a lo fantástico, 
quebrando los discursos, voces, cuerpos y posibilidades de la existencia.

•	 En esta obra el personaje central invita al público-testigo a participar de un ter-
ritorio y a cuestionar, incluso, su presencia allí. Crea universos paralelos con sus 
narraciones, la performatividad de su palabra se instala en la forma que toma 
imagen. El personaje dramático se funde con el recuerdo del juglar, el actor y su 
presencia, crean una suerte de espacio liminal entre la representación y el acto 
vivo que crea un convivio con los asistentes.

•	 El montaje de la obra se fundamenta en la poshistoria y se relaciona con el con-
cepto de liminalidad.

•	 La construcción se realizó a partir del concepto de cápsula, esta es la concentra-
ción del conocimiento físico-emotivo del actor, propuesto por la actriz e investi-
gadora María Fernanda Sarmiento Bonilla y aplicado por Araque para la creación.

•	 El cuerpo es el espacio por excelencia de la liminalidad en la obra.

•	 El ritornelo es el concepto que se asocia a la acción de El fallecido y en el que se 
crea una combinación de territorializaciones y desterritorializaciones entre los 
personajes y los participantes del acontecimiento escénico4.

Referencias
Araque, C. (2017). Teatro poshistórico y creatividad escénica. Montreal-Tijuana-Bogotá: 

Kodama Cartonera.

Artaud, A. (1978). El teatro y su doble. Barcelona: Edhasa.

Bajtin, M. (1982). Estética de la creación verbal. Ciudad de México: Siglo XXI.

Barba, E. (2010). Del “aprender” al “aprender a aprender”. En El arte secreto del 
actor. Diccionario de antropología teatral. Perú: Editorial San Marcos.

Barba, E. (2010). Conocimiento tácito: herencia y pérdida. Perú: Editorial San Marcos.

4	 Algunos apartes de este texto fueron publicados en 2018 en Brújula. Revista Interdisciplinaria sobre 
Estudios Latinoamericanos, 12.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

65

Baudrillard, J. (2007). El complot del arte. Ilusión y desilusión estéticas. Buenos Aires: 
Amorrortu.

Boal, A. (2002). Juegos para actores y no actores. Barcelona: Alba Editorial.

Cornago, Ó. (2016). Teatro postdramático: las resistencias de la representación. En 
José A. Sánchez (dir.), Artes de la escena y de la acción en España 1978-2002 (pp. 
219-238). Cuenca: UCLM.

Deleuze, G. (1994). Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia. Valencia: Editorial Pre-
textos.

Diéguez, I. (2009). Escenarios y teatralidades liminales. Prácticas artísticas y socio-es-
téticas. En Archivo virtual de artes escénicas (pp. 1-12). Ciudad de México: ARTEA.

Dubatti, J. (2010). Teatro y cultura viviente. Armas y letras. Revista de literatura, arte y 
cultura de la UANL, 58, 56-65.

Dubatti, J. (2016). Teatro-matriz y teatro liminal: la liminalidad constitutiva del acon-
tecimiento teatral. Periódico do programa de Pós-graduacao em Artes Cénicas, 19, 
1-17. doi: http://dx.doi.org/10.22456/2236-3254.65486

Duvignaud, J. (1966). El actor. Bosquejo para una sociología del comediante. Madrid: 
Taurus Ediciones.

García Rodríguez, R. (2013). La carnavalización del mundo como crítica: risa. Acción 
política y subjetividad en la vida social y el hablar. Revista de pensamiento e inves-
tigación social, 13(2), Universitat Autónoma de Barcelona, 121-130.

Lehmann, H. (2013). Teatro Posdramático. Ciudad de México: Paso de Gato.

Lyotard, J. (2006). La ceguera necesaria. En A. Chaparro (ed.), En los límites de la esté-
tica de la representación. Bogotá: Universidad del Rosario.

Martín-Barbero, J. y Rey, G. (1999). Los ejercicios del ver: hegemonía audiovisual y 
ficción televisiva. Barcelona: Editorial Gedisa.

Nancy, J. (2007). La representación prohibida. Seguido de la Soah, un soplo. Buenos 
Aires: Amorrortu.

Nancy, J. y Lacoue Labarthe, P. (2011). Diálogo sobre el diálogo (Traducción inédita de 
Víctor Viviescas). Archivo personal.

Sanchis Sinisterra, J. (2006). Narraturgia. Las puertas del drama. Revista de la Asocia-
ción de autores de teatro, 26, 19-25.

Taylor, D. (2003). The archive and the repertoire. Performing cultural memory in the 
Americas. Londres: Duke University Press, Durham.

Valencia, S. (2016). Capitalismo Gore. Control económico, violencia y narcopoder. Ciu-
dad de México: Ediciones culturales Paidós.





67

Temporada de socialización del proyecto de investigación. La enterradora y La gringa.

Foto: Fernando Araque.





69

Narrativas de dirección. 
Experiencia de un montaje

Escrito por: Clara Angélica Contreras Camacho1

Uno de los espacios de socialización.

Foto: Camilo Suárez. Archivo Vendimia Teatro 2017.

Esta reflexión transita por las discusiones sobre la representación-presentación y la in-
vestigación-creación, vistas desde el oficio de la dirección teatral. En un primer momen-
to se desarrollará y expondrá lo que se entiende por representación-presentación, uno 
de los temas álgidos de la escena contemporánea, teniendo en cuenta su relación 
con la puesta en escena. Para el segundo momento se comprenderá lo relacionado 

1	 Doctora en Educación de la Universidad Federal de Uberlândia-Brasil. Su formación como directora de 
teatro y su experiencia como actriz en el grupo Vendimia Teatro la han llevado a centrar sus investiga-
ciones en temas como la formación de actores y directoras y lo curricular en los programas de artes 
escénicas, reflexionar sobre la puesta en escena contemporánea en relación con la formación de va-
rios programas que son principalmente de formación dramática. Pertenece al grupo de investigación 
Estudios de la voz y la palabra desde 2014, grupo de la Facultad de Artes ASAB de la Universidad Dis-
trital Francisco José de Caldas. También es miembro del comité editorial de la revista digital brasilera 
Rascunhos, caminos pela pesquisa nas artes cenicas.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio70

con la investigación-creación, tema que desde el estudio y práctica de las artes tam-
bién presenta nuevas perspectivas. Para la última parte se intentará relacionar estas 
posturas teóricas con la práctica desde la observación y asistencia de la dirección en 
El fallecido ojo de vidrio, montaje fruto del proyecto de investigación aprobado por 
el Centro de Investigaciones y Desarrollo Científico (CIDC) de la Universidad Distrital 
Francisco José de Caldas, a cargo del maestro Carlos Araque Osorio del grupo de 
investigación Estudios de la voz y la palabra, quien también es el director y actor de 
la propuesta escénica.

Representación-Presentación
Hoy por hoy este debate entre el representar y presentar cuestiona la escena con-
temporánea, es por ello que interesa profundizar en estas discusiones y también 
plantear un punto de vista desde nuestro entendimiento y práctica.

Es importante destacar que Patrice Pavis (1984), reconocido autor francés, que 
ha realizado un estudio, para nosotros riguroso, sobre la terminología que envuelve 
el acto teatral, en su primer diccionario no plantea la definición de presentación, 
quizá porque para la época no era importante este término, pero sí dedica varias 
páginas a la definición de representación:

El teatro forma parte de las artes de la representación igual que la ópera, el 
cine o la danza, pero también la pintura, la escultura o la arquitectura. Estas 
artes se caracterizan por el doble nivel: lo representante (la pintura, la escena, 
etc.) y lo representado (la realidad figurada o simbolizada). La representación 
es siempre una reconstitución de algo diferente: acontecimiento pasado, per-
sonaje histórico, objeto real. […] Pero el teatro es el único arte figurativo que 
se “presenta” al espectador solo una vez, aunque utilice como medios de ex-
presión los de una multitud de sistemas exteriores. (p. 422).

El autor coloca entre comillas “presenta” y se deduce que este párrafo hace referen-
cia a la presentación como una acción de mostrar algo que no es real frente a un pú-
blico. La Real Academia Española (RAE) define presentar como mostrar, exterioriza, 
exhibir, enseñar, descubrir, entregar, lucir, exponer, ofrecer, regalar, dar, anunciar, 
comparecer, apersonarse, acudir, asistir, aparecer, acontecer, suceder, poner en 
presencia de alguien, entre otros. Para una sola palabra aparece un gran número de 
sinónimos que, vistos en contextos diferentes, tienen sentido por sí mismos, pero 
en el teatro también son válidos y casi podrían equiparse con verbos para que la 
actuación sea desarrollada.

En el ámbito teatral se ha estudiado con más entusiasmo el asunto de la repre-
sentación que evoca directamente una acción real que suscita una acción imaginada.

Por otro lado, el asunto de la presentación solo ha sido tema de importancia en la 
contemporaneidad, esto es resultado de las rupturas sobre el texto, el personaje y la 
acción que ya en las vanguardias del siglo pasado se pretendían; ahora, se tiene una 



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

71

ruptura que ha marcado parte de finales del siglo XX y continúa en el XXI y es la rela-
ción con el espectador; desde sus inicios el teatro es en la medida que exista alguien 
que presenta o representa y otros y otras que observan, este espectador silencio-
so y casi siempre anónimo ahora es partícipe, espectador activo, asistente, testigo, 
cómplice, crítico, entre muchas otras calificaciones que se le han dado a ese que ve.

Todas estas rupturas han llegado al cuestionamiento de la propia esencia del tea-
tro, se ha creado una distancia entre la presentación y representación, ese espacio 
que las separa cada vez es mayor y se aprecia a una distancia irreconciliable que no 
solo cuestiona, sino que en el peor de los casos niega. Pensando de una manera po-
sitiva y proactiva, es posible que la escena contemporánea teóricamente construya 
argumentaciones robustas que defiendan la presentación —o la representación, 
según sea el caso—, pero en la práctica el asunto se mide de otra manera, es allí 
donde se sitúa esta investigación, para entender desde la práctica la dicotomía entre 
presentar-representar.

Ahora bien, en el último diccionario de Patrice Pavis (2014) se define presenta-
ción desde el entendimiento del estilo presentacional recurriendo a Goffman (1956):

Este estilo de la puesta en escena busca efectos de teatralidad, lejos de toda 
imitación exacta de la realidad. La realidad es distorsionada, abstraída, tratada 
con exageración y hasta con exceso. La actuación rompe la ilusión de dirigir-
se directamente al público. El espectáculo (escenografía, vestuario, música, 
luces) va en esta misma dirección de la artificialidad y la intensificación de los 
signos. También se trata de la presentación de sí mismo, una referencia a la 
identidad propia. (p. 288).

Entonces, la presentación no es imitación, pero sí se alimenta de efectos teatrales; 
mientras la representación evoca o demuestra la realidad, la presentación es real.

Se está de acuerdo con que la “presentación” es la acción de mostrar algo a un 
espectador, esta presentación teatral en la contemporaneidad está constituida por 
una variedad de matices que ponen en debate grandes postulados de la escena. 
Desde Grotowski, incluso antes, se tenía claro que el acontecimiento teatral solo era 
posible en la relación escena-espectador. Este postulado no ha cambiado, lo que ha 
variado es el rol que se le ha otorgado al espectador, ahora es partícipe, lo que indica 
que ya no es solo alguien quien observa sino que interviene directa y activamente 
sobre la escena. En el centro del debate se encuentra la discusión sobre la creación 
o no de personajes, asunto que tiene una relación directa con la actuación y por la 
forma como se concibe desde la puesta en escena. Lo representativo hace alusión a 
mostrar algo que es creado. La presentación se relaciona directamente con el hecho 
de mostrar desde lo que se es, sin ningún tipo de ilusión.

Según Cipriano Argüello Pitt (2015), la teatralidad continua viéndose desde la re-
lación entre un actor y un espectador, en este sentido, el acontecimiento teatral 
siempre estará preocupado por buscar esa comunicación, para que esto ocurra de 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio72

la forma más fluida y concreta posible, los sujetos que realizan la acción teatral (ac-
tores y directores) trabajan arduamente para lograr ese objetivo comunicativo, aquí 
se encuentra un elemento fundamental en el teatro y es “la repetición como posibi-
lidad de recuperación de una experiencia ya vivida y vuelta a vivir. Razón por la que 
(en la repetición) lo que aparece es la representación de la vivencia. Esto implica 
volver a vivir una experiencia pasada” (Argüello, 2015, p. 68). Para este autor la re-
petición es la que genera representación.

En la contemporaneidad, tanto la “presentación” como la “representación” son 
acciones que ocurren frente a alguien que observa, la relación con ese que mira 
puede variar o mantener su rol de observador, pero lo más importante es que en la 
“presentación” lo que ocurre no es necesariamente una ilusión o recuerdo de algo, 
mientras que en la “representación” la intención sí es evocar lugares, situaciones y 
personajes. Claro que esto no es una regla, pues la contemporaneidad intenta rom-
per normas, como lo hicieron las vanguardias en su momento, por eso es posible, 
incluso, ser partícipe de una representación-presentación donde se mezclan todos 
los elementos y se rompe con el espacio, el tiempo y la fábula.

En este sentido surgen algunas preguntas que son particulares a la reflexión que 
plantea este artículo, ¿cuál es la función de la dirección en la presentación? ¿La figura 
de la directora es solo asunto de la representación?

En el arte de la escena se ha explorado con mayor entusiasmo todo lo relacionado 
a la actuación, incluso existe un millar de teorias para su exploración, entrenamiento 
y formación; mientras que el tema de la dirección ha sido poco teorizada, seguimos 
pensándolo como el ojo especializado que ya Stanislavski proponía en los inicios del 
siglo XX. La literatura que se encuentra al respecto del arte de la dirección correspon-
de a la narrativa de experiencias de directores famosos, Édgar Ceballos presenta una 
obra que recopila más de cincuenta años de la dirección escénica donde describe las 
formas de dirección de diferentes artistas, especialmente europeos y hombres.

La función de la dirección en la representación es mucho más clara, aunque se 
persista en métodos tradicionales, este ojo especializado observa desde la oscuri-
dad de la platea lo que se desarrolla en el escenario. Los elementos que tiene para 
trabajar son los que el texto le determina o lo que quiere decir con la obra. Por tanto, 
está encargado de verificar el ritmo, las atmósferas, los colores y las relaciones entre 
personajes, interpretes, escenografía, utilería, etc.

Sin embargo, al observar el trabajo de la dirección en la presentación, es decir, 
donde no hay una pretención de ilusión, la función es la misma, la directora llega 
con las mismas herramientas tradicionales de observación a enfrentar estas otras 
formas de presentación-representación.

Este ojo especializado continúa observando en términos de ritmo, atmósfera y 
especialmente en la relación con el público-partícipe.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

73

Hoy por hoy, la figura del director, como tradicionalmente se ha entendido, viene 
revalorándose; propuestas de algunos grupos como La Candelaria, donde la crea-
ción colectiva rompe con la jerarquización vertical o exploraciones donde el director-
-actor-dramaturgo crea una simbiosis de roles. Es interesante observar cómo desde 
la práctica se transforman estereotipos, pues la función de la dirección no ha sido 
investigada teóricamente, sin embargo la diversidad de experimentaciones al res-
pecto nutren esta práctica.

Lo que quizá queda claro es que pese a las grandes transformaciones en el hacer, 
en el presentar, representar, el ojo especializado siempre será necesario. Es funda-
mental poder tener una retroalimentación de un alguien que está afuera observan-
do, percibiendo, sintiendo.

Para esta reflexión era importante entender y descifrar la dicotomía entre “pre-
sentación” y “representación”, bifurcación que podría ponerse en duda en las cada 
vez más novedosas propuestas escénicas. Ahora, se pasará a otro de los temas que 
interesa, la investigación y la creación, donde también se han querido buscar divisio-
nes intentando separar dos acciones que en definitiva pueden cabalgar juntas, en 
especial desde la práctica escénica.

Investigación-creación
¿Qué se entiende por un proceso de investigación-creación en el teatro?

La RAE (2018) define investigación como:

[…] verbo que refiere al acto de llevar a cabo estrategias para descubrir algo. 
También permite hacer mención al conjunto de actividades de índole intelec-
tual y experimental de carácter sistemático, con la intención de incrementar 
los conocimientos sobre un determinado asunto.

Desde el punto de vista académico, la investigación es un proceso que desarrolla 
unos cuestionamientos basados en posibles hipótesis que el investigador observa 
a profundidad para dar unos resultados concretos, en términos de Sampieri (1997) 
“los seres humanos realizamos procesos investigativos todo el tiempo” (p. 6), y 
describe varios ejemplos al respecto; por otra parte sostiene que “la investigación 
cumple dos propósitos: producir conocimiento y resolver problemas prácticos, la 
investigación es la herramienta para conocer el mundo que nos rodea” (p. 6). De 
acuerdo con Sampieri, la exploración permite adquirir conocimiento que nos dará 
herramientas para examinar el mundo que nos rodea, entonces, para nuestro caso 
específico una investigación teatral permite adquirir conocimiento teatral y nos 
brinda instrumentos escénicos para explorar el mundo escénico y observar lo que 
nos rodea desde este.

Creación, según la RAE (2018), significa “engendrar, dar nacimiento a algo que 
no existía”. La creación siempre refiere algo nuevo y el arte está fuertemente rela-



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio74

cionado con este concepto. La creación al igual que la investigación es una acción en 
presente que remite al pasado y puede predecir el futuro.

La creación teatral, en específico, corresponde a una exploración de diferentes 
elementos técnicos en relación con un objetivo final que podría ser la representa-
ción de un texto, una idea, un sueño o una emoción. La creación se diferencia de la 
investigación en la metodología, no tiene unas reglas específicas inamovibles, la in-
vestigación enmarcada en sus enfoques ha creado unos parámetros que le permiten 
estar en uno u otro lado.

La fusión investigación-creación es acuñada a Acher (1995) en el texto La natura-
leza de la investigación, según Daza Cuartas (2009):

La investigación-creación es un discurso nuevo en el ámbito de las artes y de 
las academias de artes […] teniendo en cuenta que aún no es considerado un 
método investigativo propio de las artes […], es una manera a través de la cual 
el campo del arte pretende: a) estar al nivel de la comunidad académica y cien-
tífica frente al debate sobre la generación de conocimiento desde el campo de 
las artes, b) consolidar una comunidad artística para las artes, tarea ardua y di-
fícil, por el pensamiento generalizado de que el artista es individualista y solita-
rio y por esta razón se le dificulta crear comunidad, c) esta forma investigativa 
toma prestados métodos de investigación de las ciencias sociales, hecho que 
ha traído consigo que la comunidad artística asuma la investigación-creación 
como un método investigativo propio. (p. 87).

Esta relación investigación-creación le permite a la indagación realizada salirse de 
los cánones que la rigen y dejarse llevar por la incertidumbre de la creación, a la 
vez que la creación toma de esta elementos como la sistematización que permite la 
reflexión de la acción creativa. Continuando con Daza Cuartas (2009) al respecto de 
las características propias de la investigación-creación, dice:

[…] puede apostarle al conocimiento del ser a través de la exploración técnica 
artística, más aún de la práctica artística. En las ciencias y las humanidades el 
objeto de estudio está alejado o fuera del sujeto, y este alejamiento es nece-
sario para poder comprenderlo, pero en la creación artística, parte de la ma-
teria prima para la creación viene del sujeto que crea y este es un importante 
aporte, aquí son inseparables sujeto y objeto de investigación-creación, son 
dos en uno. […] una nueva forma de investigar donde el sujeto sea objeto 
de estudio y sujeto investigador a la vez, es decir, arte y parte del problema a 
investigar. En donde no solo el producto (obra de arte, práctica artística), sea 
lo relevante, sino también el proceso de transformación que sufre el creador y 
los sucesos que se presentan a través de la investigación. (p. 91).

Realmente, es el enfoque cualitativo el que ha permitido la fisura para que la in-
vestigación pueda relacionarse como determine el investigador, dando la posibili-
dad a infinidad de metodologías y modelos investigativos. Recientemente, en una 
conferencia sobre metodologías de la investigación en artes, se expuso un nuevo 



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

75

enfoque que se ha creado desde el arte, el enfoque performativo2, el cual rompe con 
las perspectivas hegemónicas (cuantitativa y cualitativa). Esto es bien importante, 
ya que la mayoría de investigaciones en artes tenía que sustentarse en este último 
modelo, porque era el único que le permitía poder describir o analizar procesos de 
creación artística. La investigación con enfoque performativo se basa en la creación 
como investigación y sostiene que un proceso creativo ya es investigativo, su me-
todología es la práctica misma, respondiendo a los tiempos que esta exija. Según 
Haseman (2015):

Estamos frente a un momento crucial en el desarrollo de la investigación. Las 
metodologías establecidas en las investigaciones cualitativas y cuantitativas se 
establecen en lo que es legítimo y aceptable. No obstante, estos enfoques no 
consiguen satisfacer las necesidades de un número creciente de investigado-
res guiados por la práctica, especialmente en las artes [...], en los últimos años 
algunos investigadores están inconformes con las restricciones metodológicas 
de la investigación cualitativa y su énfasis en resultados escritos. Ellas y ellos 
están convencidos que este abordaje distorsiona la comunicación de la prác-
tica. Se ha producido un impulso radical para no solamente colocar la práctica 
en el ámbito del proceso de investigación, sino para guiar la investigación por 
la práctica. (p. 43) (traducción propia).

La propuesta de una investigación con un enfoque performativo, intenta romper 
con todos los parámetros y límites de la cualitativa donde generalmente se incluyen 
las averiguaciones sobre o desde lo artístico. La propuesta es supremamente inte-
resante para el medio artístico-académico, en particular en la medida en que nos 
obliga a pensarnos como artistas-investigadores, la forma en la que presentamos, 
realizamos y socializamos los trabajos.

No es necesario ir muy lejos para darnos cuenta que la gran mayoría de inves-
tigaciones “serias” se realizan bajo los parámetros de las metodologías ya conoci-
das, la universidad —que es donde ocurren, en la mayoría de los casos— tampoco 
acepta otras sistemáticas, es decir, un proyecto “serio” debe tener una metodología 
sustentada en alguno de los dos paradigmas ya mencionados; el otro, el emergen-
te paradigma, no tiene una sistemática, posee varias y muchas de ellas no están 
establecidas, ya que es la práctica la que determina su desarrollo. Tal y como en la 
investigación-creación el sujeto se vuelve objeto de estudio, la diferencia radica en el 
tema con respecto a la subjetividad, pues se cuestiona este término incluso dentro 
de la investigación cualitativa tradicional procedente de las ciencias sociales, toda 
vez que la lectura que hace el analista, aunque esté observando desde afuera, no es 
absolutamente objetiva, ya que siempre pasará por su esencia como sujeto y esto 
es muy subjetivo.

2	 Manifiesto por la pesquisa performativa, presentado por el Profesor Brad Haseman en el 5º Seminario 
de pesquisa en adamento 2015. Universidad de São Paulo (USP). Invitado especial.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio76

El debate es álgido, sin embargo es curioso que los mismos investigadores que se 
hacen llamar posmodernos, tampoco acepten fácilmente la iniciativa de un paradig-
ma basado en la práctica que no responda a los cánones establecidos hace ya más 
de un siglo. Queda la inquietud de explorar desde lo artístico en esta propuesta que 
se construye en el camino creativo. No obstante, es de mencionar que los artistas 
ya han ganado un espacio, al nombrar la investigación-creación están abriendo la 
puerta a nuevas propuestas metodológicas.

En la propuesta investigación-creación no se le da relevancia a una por encima de 
la otra, en esta metodología, que aún se enmarca dentro del paradigma cualitativo, 
se permite que la creación sea el resultado de una investigación sustentada dentro 
de los parámetros establecidos, con objetivos y preguntas concretas que la direc-
cionan. El resultado es producto de ese análisis y su posterior propuesta creativa. 
Es precisamente en este marco metodológico que se desarrolla la propuesta del 
proyecto de El fallecido ojo de vidrio.

Foto: Clara Angélica Contreras. Archivo Vendimia Teatro 2017.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

77

Desarrollo de la puesta en escena en el 
montaje El fallecido ojo de vidrio
Es importante recordar que esta propuesta escénica está vinculada a un proyecto de 
investigación aprobado por el CIDC de la Universidad Distrital Francisco José de Cal-
das, que tiene como objetivo realizar el montaje de la obra El fallecido ojo de vidrio y 
reflexionar desde la práctica sobre el abordaje de los marcos teóricos relacionados 
con los criterios de “representación” y “presentación”, en esencial debate contem-
poráneo. Además, interroga sobre si se construye un personaje para la escena o si 
se realiza la puesta en escena a partir de estados emotivos, todo enmarcado en la 
escena contemporánea.

La puesta en escena corresponde a la concreción de una serie de elementos que 
crean una propuesta estética, como diría De Toro (1992):

La puesta en escena no es hacer coincidir el texto dramático con el texto es-
pectacular; ni tampoco la trascripción virtual o concreta del texto dramático. 
La puesta en escena [...] no es sino la contextualización de las situaciones de 
enunciación, la concreción (estética) del espacio, tiempo, ritmo, desplazamien-
to, tono, ideologización del texto, proxémica, cinésica, puesta en contexto de 
enunciación-enunciado. (pp. 68-69).

El orden, organización y distribución de estos elementos son los que crean una pro-
puesta escénica que es estética, toda vez que da un punto de vista de lo que se quie-
re comunicar, desde la escogencia del texto, hasta la colocación de la luz, la música 
y utilería, están completando la propuesta escénica. Algunos autores, como Ubers-
feld y De Toro leen estos elementos como signos, ya que desde la semiología teatral3 
todo en el escenario significa y en este sentido cada elemento debe ser analizado 
en particular siempre en relación con la propuesta en general. Desde la semiología, 
según Ubersfeld (1998), la teatralidad corresponde a:

Un espesor de signos y sensaciones que se construye en la escena a partir 
de un texto escrito, unas veces es la ilusión perfecta, lo que nos permite 
considerar como real el mundo creado por la escena; otras, en cambio, es la 
marca del artificio, del juego, del procedimiento artístico claramente mos-
trado como tal y que no persigue engañar con respecto a la naturaleza de la 
representación. (p. 34).

3	 La semiología teatral es una ciencia que estudia y analiza los elementos del texto y su representación, 
centra su atención en la organización formal del texto o del espectáculo en la organización interna de sis-
temas significantes que componen el texto o el espectáculo y en la dinámica del proceso de significación 
e instauración de sentido por la acción de las prácticas del teatro y del público. La semiología teatral no 
se preocupa por la localización de sentido, sino por el modo de producción de este a lo largo del proceso 
teatral que va desde la lectura del texto hasta la acción de recepción (Guiraud, 2004, p. 32).



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio78

Desde el punto de vista teatral, la propuesta de montaje de El fallecido ojo de vidrio 
inicia de la manera tradicional, es decir, parte de un texto y del análisis del mismo 
para llegar a una propuesta visual que se relaciona directamente con la propuesta 
estética del director. No hay ruptura y tampoco se pretende salir de este esquema 
tradicional en el abordaje del montaje, no se quiere partir de una idea, ni de un sue-
ño, tampoco de una acción, se parte de un texto y su posterior análisis. La ruptura 
se verá en la relación con el público, en la actuación y en la propuesta del espacio.

Por eso, se describen a continuación algunos de los elementos escénicos partien-
do desde el texto y finalizando con la percepción del público o partícipe. Destaca 
que la propuesta actoral transita entre la presentación-representación del cual se 
hablará más adelante. Acompañar desde cerca el desarrollo de los planteamientos 
que a partir de la puesta en escena se proponen, permite identificar algunos elemen-
tos que podrían identificarse como propios en un proceso de investigación-creación.

El texto

Foto: Camilo Suárez. Archivo Vendimia Teatro 2017.

Desde la perspectiva semiológica el texto dramático también es un elemento que 
ha tenido diferentes concepciones y debates, siguiendo a De Toro (2012), expone:

Durante décadas se ha debatido acerca de si el teatro, o más bien, el texto 
dramático, es o no es un género literario o si se trata de una práctica escéni-
ca […], pensamos que el origen de la disputa entre practicantes del teatro o 
teatristas y críticos o teóricos teatrales, reside en la confusión con respecto al 
objeto teatral y la práctica de ese objeto asumida por dos formas diferentes 
de abordar el objeto. Para el director y sus asociados (actores, decoradores, 
escenógrafos, etc.) el texto dramático es un objeto casi plástico, el cual el 
director moldea y adapta, combina. La tarea es dar forma, resolver problemas 



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

79

de espacialidad, concreción de sentido, problemas de la relación teatral. Para 
los teóricos y críticos el texto dramático es asumido como objeto de estudio 
literario, cuya función es explicar aspectos históricos, establecer su estructura 
y elementos formales diversos. Finalmente para el semiólogo teatral reside 
fundamentalmente en describir el proceso de producción de sentido, en 
la explicación de cómo se dice algo en el teatro, el trabajo consiste en ver 
cómo se organizan diversos códigos y cómo producen sentido. Los aspectos 
puramente dramatúrgicos son esenciales en este trabajo: la producción de 
signos del actor, del espacio, de todo el espectáculo. (p. 68).

Para la propuesta de El fallecido ojo de vidrio tenemos varias particularidades que es 
importante destacar: primero, el texto dramatúrgico nace de una adaptación de un 
cuento literario; segundo, el dramaturgo es el mismo director y actor. En términos 
semiológicos esto es interesante, ya que las divisiones entre roles, para este caso, 
son difusas, no hay líneas de separación, ni puntos de vista confrontados. Esto no 
quiere decir que no existan preguntas y debates de cómo abordar el texto dramáti-
co para la puesta en escena. Veamos cómo empezó todo.

El texto es una reescritura dramatúrgica que realiza el director y actor Carlos 
Araque Osorio del cuento Un ojo de cristal. Memorias de un esqueleto de Alfonso 
Rodríguez Castelao, escritor y dibujante gallego de principios del siglo XX. Esta obra 
narrativa publicada en 1920 cuenta la historia de un esqueleto-humorista que tiene 
que escribir sus memorias. Según Montero (1982), editor de la tercera edición de 
cuatro obras de Rodríguez Castelao:

El relato sobre el que se inspira esta pieza teatral tiene el humor inteligente y 
sorprendente del que hizo gala Castelao, las escenas de ultratumba nos remi-
ten a realidades y preocupaciones del vivir gallego de 1920. Gracias al incorrup-
to ojo de cristal que el cronista y protagonista del relato padeció en vida […], 
relato diseñado en cada estancia con un aire de divertimento artístico. […] Este 
relato de vida perfectamente independiente, nació para ilustrar una teorización 
de Castelao sobre el humorismo. (p. 24).

La obra dramática El fallecido ojo de vidrio mantiene el humor propuesto del origi-
nal, pero colocado en un lugar menos gallego y mucho más latinoamericano. El dra-
maturgo, que también es el director e investigador principal del proyecto, se da la 
licencia de ir ajustando el texto dramático a partir de los encuentros en la búsqueda 
del montaje. Así mismo, decidió desde el inicio que quería explorar con la idea de las 
sombras chinas.

El texto dramático escrito para un solo actor se relaciona con otros personajes 
en el inframundo, pero estos serán representados por sombras, títeres-esqueletos; 
además, la intervención intencional de un personaje de otra obra, La tilica e incluso 
el mismo público hace parte de la puesta en escena.

No es de interés entrar a discutir sobre la propuesta textual, literaria, sino profun-
dizar en la colocación de ese texto en el espacio. Sin embargo, aunque se quisiera, 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio80

no podemos alejarnos o separarnos del texto dramático escrito, pues es desde él que 
se parte para la construcción de los elementos que recrearán el universo y darán un 
punto de vista del director. Según Ubersfeld (1998), refiriéndose al signo escénico 
que hace referencia al conjunto de elementos que se utilizan para representar el 
texto, dice:

El signo escénico (el espacio escénico como conjunto de signos especializa-
dos) es de naturaleza icónica, no arbitraria, lo que quiere decir que el signo 
escénico sostiene una relación de similitud con aquello que quiere representar. 
Para Pierce, los íconos son “signos que pueden representar a su objeto en ra-
zón de su semejanza o en razón de los caracteres propios del objeto”. (p. 115).

Esto deja claro que cualquier propuesta escénica puesta en el espacio que parta de 
un texto escrito, de alguna manera debe corresponder con este. Por ello, aunque no 
se está interesado en abordar el tema del texto dramático literario, debemos refe-
rirlo en determinados momentos.

Foto: Camilo Suárez. Archivo Vendimia Teatro 2017.

Propuesta dramatúrgica
Araque retoma el personaje principal, El fallecido, quien es el que narra lo que le 
pasa y evoca su llegada a ese lugar a donde van los muertos. Sin embargo, en discu-
siones con el maestro, se llega a la conclusión que en términos dramatúrgicos la pie-
za presenta algunas inconsistencias, por ejemplo: aunque el conflicto del personaje 
es claro, no existe una consecuencia determinante de si se logra o no el objetivo. 
Esto hace pensar que él simplemente evoca y narra situaciones que lo han llevado 
allí y otras que le han ocurrido en ese lugar, de donde no es claro si quiere salir. La 
enterradora al parecer ¿se ha ensañado con él?, ¿por qué solo lo persigue a él?, ¿el 
ojo de vidrio acabó de llegar?



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

81

Pero quizá el problema no sea de la dramaturgia, sino de la perspectiva desde 
donde se está haciendo la reflexión, ya que se hace un análisis del texto dramáti-
co más desde su composición literaria y efectivamente aparecen los conflictos que 
nombró De Toro y que se mencionaron antes. Entonces, se intentará centrarnos en 
el texto dramático como objeto teatral, es decir, fijarnos más en la colocación de los 
elementos escénicos, luces, escenografía, actuación, música, vestuario y personajes.

Es inevitable no recordar otro proceso de investigación-creación del maestro Ara-
que, El espectro que soy yo, por eso vamos a detenernos un momento para intentar 
analizar este nuevo proceso que tiene semejanzas en la construcción. El proceso de 
investigación-creación de esa obra, en sus primeras lecturas de socialización, presen-
taba una consistencia diferente. Se debe tener en cuenta que ese texto no es dramá-
tico, es más una narraturgia4, ya que la obra se sustenta en el relato de momentos 
reales y ficcionados que evoca el autor de su propia vida, lo más llamativo del texto 
como de la puesta en escena son los tránsitos de la narrativa entre lo onírico-poético 
y lo real; en ella no existe un conflicto, no hay una linealidad de la obra, no evolucio-
na —en la idea de transformación para mejorar—, es una pieza con una maravillosa 
escritura y la puesta en escena logra mantener la poesía y la gracia del texto.

Sin embargo, esto no pasa con El fallecido ojo de vidrio, aunque el texto tiene 
momentos de gracia, hay algo en él que aún no termina de convencer. Es intere-
sante reflexionar sobre el tema de la dramaturgia en término de efectividad con el 
público, pero todavía no es pertinente desarrollar esta idea, ya que la obra no se ha 
socializado y sin lugar a dudas es con el público que se concreta. Será un tema que 
se abordará más adelante.

Propuesta escénica

Dirección
Siempre se ha pensado que dirigir y actuar al mismo tiempo es muy difícil, ahora, 
dirigir, escribir y actuar es complejo, en la medida que la mirada externa es funda-
mental. No obstante, no es la primera vez que el maestro Araque se enfrenta a esta 
condición creativa, ya se ha visto en su larga trayectoria montajes acertados, como 
Informe para una academia (1996), Jacinto Canek (1998), La geografía de los nervios 
(2003) y más recientemente, El espectro que soy yo (2014), todas piezas teatrales 
escritas o adaptadas por él, donde además desenvuelve los roles de actor y director. 
Quizás los años de experiencia son los que le brindan esa habilidad de estar dentro 
de la escena y observar desde afuera al mismo tiempo.

4	 Término acuñado por el dramaturgo y escritor español José Sanchis Sinisterra y que refiere “las fértiles 
fronteras entre la narrativa y la dramaturgia, especialmente cuando se ocupa de la dramaturgia de 
textos narrativos”. Para Sanchis (2012) este mestizaje entre relato y drama aparece como uno de los 
rasgos distintivos del teatro contemporáneo.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio82

Foto: Camilo Suárez. Archivo Vendimia Teatro 2017.

Es importante destacar que el rol de la dirección realmente ha tenido una vida cor-
ta, en relación con la actuación, pues solo hasta finales del siglo XIX e inicios del XX 
es considerada importante la dirección dentro de la puesta en escena, recordando 
que la historia del teatro occidental nos ubica al duque de Meiningem5 (1866-1914) 
como el primero en pensar en una puesta en escena con cierta organización desde el 
punto de vista del ojo especializado. No podemos dejar de mencionar a Stanislavski 
(1863-1938), quien influenciado por lo que vio del teatro de Meiningem y sus conti-

5	 Creador del teatro Meiningem o Ensamble de Meiningen, que tenía por objetivo primordial crear, den-
tro del contexto de un ensamble, exactitud histórica en la puesta en escena con el propósito de crear 
la ilusión de espacio natural dentro del escenario. El duque Jorge estaba concernido principalmente 
con la creación de una atmósfera ilusoria naturalista donde el actor pudiera establecer o recrear una 
representación con autenticidad. Chrongk y el duque prepararon sketches y diagramas mostrando al 
actor cómo andar y moverse con la indumentaria del periodo para conseguir el mayor realismo. Las 
producciones de Meiningen influyeron en dramaturgos como Henrik Ibsen, actores como Henry Irving 
y directores como Antoine y Stanislavski. Según las convenciones del realismo para el ensamble, el 
artista teatral debía crear la ilusión de la vida cotidiana diaria. Observaron que el arte debía copiar a la 
ciencia y mostrar la vida “tal como es”, sin comentarios ni interpretaciones. Su mayor contribución al 
escenario no fue solo el uso de elementos e indumentaria realistas, sino en la forma en la que intentó 
integrar a los actores en la puesta en escena. El uso de detallados vestidos no reflejaba solamente la 
precisión histórica, sino que perseguía ayudar a los actores a integrarse con otros elementos. Pedía 
que todos los actores estuvieran en la mayoría de los ensayos y resolvía cuidadosamente las accio-
nes de cada uno en las escenas multitudinarias. Los miembros individuales y los actores principales, 
se esperaba que realizaran investigación específica y análisis de los personajes relacionados con los 
eventos representados sobre el escenario. Era conocido por su gran visión y memoria y a menudo 
trabajaba sin guion ni hojas de soporte, trabajando de cabeza y utilizando un enlace para comunicarse 
con su asistente Chrongk. Debido a su trabajo, viajó extensamente entre 1874 a 1890; las producciones 
unificadas de Meiningen tuvieron gran impacto en el mundo teatral. Es ampliamente considerado el 
primer director teatral moderno (Ceballos, 1999, p. 33).



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

83

nuas reflexiones sobre su práctica, crea el primer estudio especializado en la tarea 
de la dirección. En la contemporaneidad (finales del siglo XX e inicios del XXI), la idea 
del director como ojo especializado que toma el rol del público y quien a su vez es el 
encargado de tomar las últimas decisiones ha sido transformado, revalorado y hasta 
eliminado. Solo como ejemplo, se ven dos propuestas de dirección donde ese rol 
tiene otros comportamientos y que son precursoras para futuras propuestas.

La figura de un director que observa desde el público fue reevaluada cuando, 
por ejemplo, Tadeusz Kantor (1915-1990) rompe el espacio escénico (privilegio de 
intérpretes) y se sienta a observar la representación como un observador especiali-
zado pero no fuera de la escena sino dentro, durante la representación. Además no 
se colocaba como otro actor o personaje, sino él como director observando desde 
adentro del escenario, desde la pieza misma. Otro ejemplo, mucho más reciente, 
es Theodoros Terzopoulos (1943), director griego que irrumpe la escena durante la 
presentación-representación y no solo camina por ella, cuando percibe que alguno 
de sus actores se sale del registro rítmico o emotivo, él se acerca al actor de manera 
sutil, le habla al oído y lo trae de vuelta al ritmo corporal y emotivo que se precisa.

Si bien es cierto que dirigir lo que también se actúa no es una ruptura directa so-
bre los cánones de la dirección tradicional, se requiere de otro tipo de análisis, pues 
cumplir los dos roles al mismo tiempo es complejo y quizás menos visible. En los 
ejemplos anteriores los directores están presentes, incluso esa irrupción hace parte 
de la propuesta, pero en El fallecido ojo de vidrio, es el actor el que es observado y 
la dirección intuida. Siendo así, la dirección es casi intuición y experiencia, quizá el 
maestro Araque espera la relación con el público para completar la obra, para recibir 
del público la retroalimentación en torno al ritmo, la iluminación, el tempo, la atmós-
fera, el personaje, la propuesta escénica. Finalmente, todos los que hacemos teatro 
sabemos que la obra empieza cuando se enfrenta al público y que de ahí en adelante 
comienzan los ajustes técnicos e interpretativos necesarios.

Ahora, en la experiencia específica del montaje de El fallecido ojo de vidrio, el 
maestro Carlos empieza explorando desde la primera intuición que le brinda el texto 
en la lectura inicial, antes de entrar a su adaptación.

Lo primero que hace como director es proponerse como actor a hacer varias 
lecturas dramáticas que lo vayan acercando al universo del personaje y del montaje, 
estos primeros acercamientos ya son una especie de socialización que comparte en 
varios eventos tanto de la Universidad Distrital como en otros claustros, ejemplo 
claro, lo realizado en la Universidad de Guadalajara (México).

Como actor empieza a crear una serie de partituras con objetos que va adqui-
riendo y explorando en sus ensayos, y que como director después de la socializa-
ción va aprobando y revalorando. Se le observa comprando lámparas de diferentes 
tamaños y apariencias, se ha de suponer que en la soledad de su dirección practica 
y aprueba estos elementos. Como director, el maestro Araque está siempre muy 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio84

abierto a sugerencias o comentarios que aparecen después de las primeras sociali-
zaciones en obra gris. Luego de decidir el espacio donde se llevará a cabo la presen-
tación-representación comienza a trasladar sus partituras a este lugar, aprovecha un 
sótano en la casa donde tiene la sede de su grupo Vendimia Teatro para empezar a 
crear ese lugar siniestro, oscuro y de ultratumba. Ese espacio es un acierto, en la me-
dida que la oscuridad constante permite trabajar con las sombras a cualquier hora 
del día e indagar sobre la atmósfera de la obra.

Inicialmente, para el desarrollo de las sombras había empezado a trabajar con 
dos jóvenes que se encuentran en formación, ellos comenzaron a crear ese universo 
que hasta el momento solo se encontraba en la imaginación del maestro.

Después de algunos meses de trabajo interrumpido, lograron hacer el primer 
acercamiento con un resultado interesante, pues definitivamente las sombras gene-
ran en el espectador la entrada a otro mundo que se vislumbra mágico. Después de 
este contacto, los jóvenes continuaron con la tarea de completar la construcción de 
los espacios y personajes que irían en sombras, mientras tanto el actor continuaría 
en la construcción del personaje, en este momento ocurrieron varias cosas.

Vendimia tenía que montar una obra para calle, compromiso adquirido con ante-
lación, por ello los ensayos de El fallecido se vieron interrumpidos y después fue muy 
difícil retomar, al punto que el equipo de los jóvenes fue retirado del proceso y entró 
otro conformado por el grupo base de Vendimia Teatro. No fue fácil volver a reem-
prender, casi fue un nuevo inicio, se continuó con la idea de las sombras y quedaron 
algunas de las que se habían propuesto, el nuevo equipo tenía ahora que trabajar 
más rápido para cumplir con el objetivo del proyecto en el tiempo estipulado.

A partir de este momento, el director propone unos encuentros adicionales para 
trabajar solo las sombras; mientras él se dedica al texto, observa cómo va quedando 
todo. Después de intentar precisar cómo sería la narrativa de estas, llega el momen-
to del acople con el texto; como no van en todo momento, se dedica a pasar escena 
con momento de sombras. El problema radicaba en que dejar de ensayar un solo 
día significaba que era posible que se olvidara cómo era la escena; por alguna razón 
crear una partitura de movimiento con las sombras se hacía mucho más difícil que 
cuando la actriz crea su partitura.

Finalizado el momento de acople llegaron los ensayos finales, los cuales nunca 
se pudieron hacer completos por falta de tiempo adicional del nuevo equipo. Al ter-
minar esta descripción-reflexión se abordarán las conclusiones de estas primeras 
socializaciones de resultados parciales.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

85

Espacio escénico, espacio alegórico

Foto: Clara Angélica Contreras. Archivo Vendimia Teatro 2017.

Pensar en el espacio escénico es fundamental, ya que es el lugar donde se va a desa-
rrollar el texto dramático, Ubersfeld (1998) acota:

Si la primera característica del texto dramático consiste en la utilización de 
personajes figurados por seres humanos, la segunda, indisolublemente liga-
da a la primera, consiste en la existencia de un espacio en donde estos seres 
vivos están presentes […]. El espacio teatral es, ante todo, un lugar escénico 
por construir; sin él, el texto no puede encontrar su emplazamiento, su modo 
concreto de existencia. Lo esencial de la espacialidad, los elementos que per-
miten la construcción del lugar escénico corresponde a lo aludido o descrito 
en el texto: indicaciones de lugar […] estas indicaciones sirven al director para 
construir un lugar en donde se desarrolle la acción. (p. 110).

El espacio fue determinado por el director desde el comienzo, estaba buscando un 
lugar que le diera la posibilidad de jugar con las sombras y que se saliera de la pre-
sentación frontal tradicional. Así, escogió como lugar el sótano de la casa de Ven-
dimia Teatro, ubicó el área de manera que el público pudiera ubicarse dentro del 
ambiente de representación-presentación, dejando unas zonas específicas para las 
sombras, construyéndose tres espacios para estas. El lugar evoca un cementerio y el 
público hace parte de él como si estuvieran también en sus tumbas. 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio86

Luces

Foto: Camilo Suárez. Archivo Vendimia Teatro 2017.

La luz como elemento escénico tiene dos funciones: una práctica y otra simbólica o 
significativa. El práctico o técnico es iluminar para que el público pueda ver lo que se 
está presentando-representando. La función simbólica tiene que ver con el uso de la 
misma, el color, la intensidad, la sombra, la oscuridad. Según Calmet (2011):

En el teatro se emplea la luz tanto en su función práctica como simbólica, siem-
pre que se pueda imitar o crear las condiciones semejantes a los efectos de 
iluminación que se quiera conseguir. En su segunda función, la simbólica, entró 
a formar parte el código teatral tardíamente, hace relativamente poco tiempo, 
pues su uso significativo hizo su aparición primero con la luz de gas y más ade-
lante con la eléctrica y las nuevas tecnologías; entonces tomó carácter significa-
tivo, ya que existía la posibilidad de manipular y configurarla como código […]. 
La luz como signo en el teatro funciona en razón de su intensidad, su color, su 
distribución y su movimiento, posibilidades que ofrecen las modernas tecnolo-
gías. Una de sus funciones significativas básicas consiste en dar a entender la 
luz: solar, lunar, de antorchas, de velas, de un arco iris, de tormenta, de neón, 
etc. La luz en teatro se representa a sí misma y se crea como un tipo concreto de 
luz, el cual pertenece a un código cultural simbólico, que lleva consigo todos sus 
significados concretos: día, noche, sombra, penumbra, etc. (p. 118).

Para la propuesta del montaje El fallecido ojo de vidrio, el director también decidió 
crear un ambiente que no incomodara la proyección de las sombras, esto desde el 
punto de vista técnico fue bastante complejo ya que tuvo que preparar dos espacios 
de manejo de las luces, puesto que las personas que hacían las sombras serían las 



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

87

mismas que ejecutarían lo lumínico y musical. Esto complicó un poco más el desa-
rrollo de las sombras, que era lo primordial, sin embargo, el equipo trabajó y dividió 
tareas específicas, todos en algún momento debían manejar luz o sonido, además 
de las escenas con sombras. Frente a la propuesta simbólica de la iluminación aún 
no parece estar bien diseñada, pues los focos, a veces azules y en ocasiones rojos, 
no dan un significado concreto, aunque sí generan una atmósfera coherente con la 
propuesta general.

Escenografía
El elemento escenográfico reúne más elementos, Calmet (2011) expone:

Para los griegos, la escenografía era el arte de adornar el teatro. Luego en el re-
nacimiento se convirtió en una técnica para dibujar y pintar un telón de fondo 
en perspectiva. Hoy, por el contrario, es la ciencia de la utilización del espacio 
teatral. La escenografía es la escritura en el espacio tridimensional […]. La es-
cenografía nos hace ver no solamente los frentes y costados de una volumetría 
sino también sus relieves […]. Cada género tenía su propia escenografía: las 
tragedias, por ejemplo, se representaban en el frente de grandes palacios. Las 
farsas se situaban en plazas, calles o sitios públicos, las sátiras o pastorelas 
requerían de árboles, piedras, cuevas, etc. (p. 23).

Foto: Camilo Suárez. Archivo Vendimia Teatro 2017.

En la propuesta escenográfica en El fallecido ojo de vidrio se le da gran énfasis a las 
sombras chinas que son las que recrean los espacios alusivos al cementerio y el in-
framundo de los muertos. Mina (1997) lo explica:

Las sombras chinescas o sombras chinas, precedente del teatro de sombras, 
parten de un juego popular basado en un efecto óptico teatralizado que se 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio88

consigue al interponer las manos u otros objetos entre una fuente de luz y una 
superficie clara (pantalla o pared), de manera que la posición y el movimiento 
de las manos proyecta sombras que representan figuras estáticas o en movi-
miento. Constituyen una de las más antiguas artes del teatro de títeres y mario-
netas, descubiertas quizá por el hombre primitivo frente al fuego de su caver-
na como un símbolo religioso, el juego infantil de las sombras chinescas, como 
recurso dramático y espectáculo de origen mágico, desarrollaron en Oriente 
diferentes ejemplos de teatro de sombras, a partir de varios tipos de títeres 
de varillas, principalmente, y otras dramatizaciones con títeres de sombras y 
de cuerda o marionetas, como el Wayang javanés, en Indonesia, y más tarde, 
en Europa, el Karagöz turco y su equivalente griego, Karaguiosis. Existe docu-
mentación de la larga tradición de las sombras chinescas en el sudeste de Asia, 
Indonesia, Malasia, Tailandia y Camboya, aunque su posible origen pudo ser 
indostánico. En China no aparecen antes del siglo VII; hay noticia de compañías 
de teatro de sombras durante la dinastía Tang (618-907), comenzando su ex-
pansión con la dinastía Song (960-1279). La universalización del título sombras 
chinescas quizá se deba a la “delicada belleza de las sombras pequinesas o del 
norte, y las cantonesas, o del sur”. En Europa, donde Marco Polo, y más tarde 
los misioneros jesuitas, ya habían traído noticia de las sombras chinescas, se 
hicieron muy populares a partir del siglo XVIII y se arraigaron especialmente 
en Francia gracias al éxito del teatro de sombras de Dominique Séraphin en la 
corte de Versalles. (p. 14).

La colocación de las sillas dentro del espacio escénico completa la idea de cemen-
terio, esto acompañado de cuatro títeres-esqueletos que se encuentran sentados 
dentro del público, con los que interactúan El fallecido y La enterradora. Además, se 
encuentran mesas, lámparas de gas, linternas, un tocadiscos y sillas, elementos que 
refuerzan la propuesta escénica.

Otro elemento interesante, desde el punto de vista de la presentación-represen-
tación, es el lugar del público donde se aprovecha su ubicación para que interactúe 
con el personaje en determinados momentos; previamente, se les ha entregado un 
elemento (bata, muñeco y bufanda) que los hace particulares dentro del grupo de 
asistentes. También el actor construye relaciones con los dos títeres-esqueletos —
nombrados anteriormente—, que se encuentran ubicados junto a los espectadores, 
la intensión es que se identifique con ellos.

Personajes, actuación
De todos los elementos teatrales el personaje es el que más ha sido cuestionado en 
la contemporaneidad, donde se ha negado su utilidad y lo han matado varias veces. 
Ubersfeld (1998) lo plantea de la siguiente manera:

No es ninguna novedad repetir que el personaje está en crisis, ni es difícil de 
comprobar que su situación se agrava. Dividido, roto, repartido entre sus mu-
chos intérpretes, cuestionado en su discurso, desdoblado, disperso, el perso-
naje sufre todas las humillaciones y avatares a que lo someten la escritura y la 



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

89

puesta en escena contemporánea. […] el personaje se sitúa en la encrucijada 
de todas las incertidumbres textuales y metodológicas y, lo que es más, se 
convierte en el mismo centro de la polémica. (p. 85).

Foto: Camilo Suárez. Archivo Vendimia Teatro 2017.

La propuesta en El fallecido ojo de vidrio cree en la idea de personaje, sin embargo 
es un actor que se mueve entre la presentación-representación, esto quiere decir, 
que el actor transita de manera aleatoria entre ser él (Carlos Araque) y otras (El 
fallecido).

Desde la propuesta dramatúrgica, la obra, que es una especie de narración, es 
contada por El fallecido, quien debe cumplir con una tarea para que su cabeza no sea 
destrozada y así perder la posibilidad de existir en la muerte. El conflicto lo tiene con 
La enterradora, que también es representada por una actriz en tiempo real, pero 
que empieza como sombra; a su vez, aparecen otros personajes en sombra china 
que recrean algunos momentos de la narración y las escenas: El niño y La gringa; 
El gallo; La danza macabra; La intelectual, que es representada por otra actriz, esta 
vez en forma de títere-esqueleto tamaño humano; El médico y La suicida, que son 
representados por el público.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio90

Ubersfeld (1998) se pregunta citando a Grotowski, si podría existir teatro sin 
actores:

No conozco ningún caso de este tenor. Se me objetará que así ocurre en el tea-
tro de marionetas. No obstante, incluso, en este caso un actor anda siempre 
detrás del telón, aunque sea de otro modo. [Continua Ubersfeld] […] El cuer-
po humano, la voz humana son elementos irremplazables, sin ellos tendremos 
linterna mágica, dibujo animado, cine, pero no tendremos teatro. […] en la 
contemporaneidad se juega con la identidad del personaje, con el desdobla-
miento, con la fusión de varios personajes en uno solo. (p. 47).

Tan cierto es el comentario de Grotowski, que incluso en la actualidad, en la era de 
la presentación, donde no hay personajes y el que se desdobla y bifurca es el actor, 
debe existir un alguien que presenta-representa y alguien que observa, sea partícipe 
y testigo.

En la propuesta de la obra, la búsqueda actoral es navegar entre la presentación-
-representación, esto quiere decir, entre el personaje y el actor. Sin ningún temor el 
actor que defiende la construcción de personaje, construye un “ojo de vidrio” teme-
roso, chismoso, chistoso, donde a partir de la tarea que debe realizar narra y evoca 
momentos de su vida —en vida y de su vida— en la muerte.

Este juego le permite al actor explorar desde la partitura con objetos que han 
sido seleccionados de manera juiciosa, hasta la improvisación saliéndose del perso-
naje y dejándolo visible.

El actor, en la contemporaneidad, debe estar en la disposición de llevar sus pro-
puestas al límite, ahora ya no se habla de actuación, sino de un cuerpo, cuerpo en 
movimiento, cuerpo hablante, según Pavis (2014):

La inteligencia del cuerpo, nos dice el filósofo André Simha, es al mismo 
tiempo la comprensión intuitiva del cuerpo propio y la integración por el 
cuerpo mismo de los esquemas de acción y de movimientos que contribu-
yen al éxito de la acción. Esta inteligencia vale tanto para el espectador 
como para el actor, cuyo cuerpo integra varios sistemas de signos y de iden-
tidades. (p. 68). 

Por tanto, el ejercicio de actuación, como aún lo seguiremos llamando, en la pro-
puesta de El fallecido ojo de vidrio, corresponde a las búsquedas de la construc-
ción del personaje desde los elementos tradicionales hasta el rompimiento del 
mismo, investigando por un lado la verosimilitud del personaje y por el otro, la 
sinceridad del actor; este juego, fue realizado con éxito en el montaje de El espec-
tro que soy yo, aunque en este trabajo se evidencia mucho más el tránsito entre 
la presentación-representación que entre el personaje y el actor, pues no hay la 
intención de construir un personaje, lo que existen son roles como el político, 
mientras que la pretensión en El fallecido ojo de vidrio sí es ir desde el personaje 
hasta el despojo de él.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

91

La intención del maestro Araque, y aquí se encuentra la propuesta del proyecto, 
es pasar del personaje al actor de un momento a otro sin perder la coherencia de la 
propuesta, es jugar entre los límites de la representación a la presentación.

La tilica, migra de la obra De pelonas, tilicas y calacas, apareciendo en esta pro-
puesta, manteniendo el personaje pero con un carácter más fuerte, menos amable 
que en la otra. Además, esa migración no solo es de este personaje, también lo ha-
cen los títeres-esqueletos. Este elemento de desplazamiento es interesante, ya que 
mantiene una conexión con esas y otras creaciones que están vivas y como entes 
activos transmutan a otros lugares de la representación. En este sentido, Araque, 
de manera contundente, defiende la idea de la migración como una propuesta de 
su experiencia y trayectoria. Algunas de las discuciones al interior del grupo cues-
tionan esta estrategia resguardando la idea de originalidad, pero el maestro Carlos 
sale en defensa de su idea asegurando que los personajes no pertenecen a una obra 
y lo que le parece interesante es cómo canciones, personajes, utilería, entre otros, 
forman parte de un conocimiento creativo que puede aparecer en otras propuestas, 
en pocas palabras, no cree en la originalidad, por el contrario, defiende la copia y la 
transformación de esta. En las últimas propuestas escénicas el maestro ha estado 
insistente en la exploración de desaterrorizar la muerte, este montaje se inscribe en 
esa propuesta.

Funciones de socialización, resultados parciales

Foto: Camilo Suárez. Archivo Vendimia Teatro 2017.

La relación con el público es muy importante para esta propuesta, desde la creación 
del proyecto se planteó pensar en el público no como un simple espectador, sino 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio92

más como un partícipe, por eso la ubicación de los asistentes dentro del escenario 
es fundamental.

En concordancia con este estudio, nos apoyamos en De Toro (2012) para acercar-
nos a esa noción contemporánea de la teoría de la recepción:

Desde el momento en que el público entra en un espectáculo se plantea de 
inicio una distancia, un tipo de relación precisa, una convención: un sector del 
espacio teatral, cualquier que este sea, es el espacio escénico; el otro espacio 
lo constituye el público. Esta distancia siempre existe, incluso en casos extre-
mos como el de teatro de Grotowski, quien llevó a sus límites la distancia entre 
ambos espacios. La distancia en cuestión es paradójica, puesto que por una 
parte dice “soy teatro”, “soy ilusión”, pero por otra busca ser percibida como 
una realidad sostenida por el cuerpo mismo de los comediantes y su voz. La 
relación teatral puede operar acentuando la distancia, como en el caso del tea-
tro épico de Brecht o bien disminuyéndola, como el caso del teatro naturalis-
ta. Tampoco importa el tipo de relación teatral; lo que sí es central es señalar 
cómo opera esa distancia en la recepción del espectador, es decir, cuáles son 
los mecanismos por los cuales el artefacto o la obra-cosa (significante) y su 
objeto estético (significado) deben pasar antes por la totalidad de su significa-
ción sea completamente aprehendida. (p. 174).

En ese orden de ideas, la relación con el público es absolutamente importante, por-
que es a partir de esta que se mide la temperatura de la obra. Por eso, la socialización 
es fundamental para empezar a completar el proceso creativo. Se está de acuerdo 
con la idea que plantea que la obra no culmina con su presentación al público, sino 
es ahí cuando comienza, y este caso no es la excepción.

Todos los aciertos y desaciertos, ajustes y desajustes, se evidenciarán en las fun-
ciones de socialización. Retomando a De Toro (2012):

El autor y el director son productores de textos: uno el texto dramático, el otro 
del texto espectacular virtual. La recepción de este texto espectacular por par-
te del espectador es mediada por el contexto social que determina e influencia 
la concretización. El entorno cultural general puede ser compartido por ambos 
polos del circuito, pero el modo de producción teatral esta mediatizado por 
todo lo que implica la puesta en escena, la cual impone un sistema escénico. 
Señalamos este punto ya que el teatro, más que cualquier otra arte, tiene que 
tener siempre en cuenta la recepción, el público a quien se dirige y, por lo tan-
to, el proceso de producción es fundamental y central en el acto creativo tea-
tral. La particularidad fundamental en el modo de producción teatral es que 
allí existe una doble concretización y por ello una doble producción de sentido: 
una realizada por el director y otra por el espectador. (p. 175).

El espectador-partícipe es el encargado de completar y crear su propio sentido que 
no aparece por sí solo, este debe ser producido por lo que sucede en la puesta en 
escena y por la lectura que hace del texto espectacular que fue realizado, analizado 
y proyectado por el director y su equipo.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

93

Foto: Fernando Araque. Archivo Vendimia Teatro 2017.

Para el montaje de El fallecido ojo de vidrio, desde el inicio, el director tenía pensado 
que el público no sería tratado como un espectador de manera tradicional, sino que 
se convertiría en partícipe, por ello debería estar ubicado dentro del espacio escé-
nico. Para que de alguna manera perciba que el conflicto le corresponde, cuando el 
personaje les dice: “deben preparar sus memorias”, les está indicando que también 
les puede pasar lo que a él si no cumplen la tarea.

El 19 y 20 de diciembre de 2017 a las 7:30 de la noche, en la casa de Vendimia Tea-
tro, se llevaron a cabo estas dos funciones de socialización; es importante destacar 
que se desarrolló dentro del evento Teatro en navidad, que realiza Vendimia Teatro 
desde hace más de diez años. Como es un evento que tiene ya cierto reconocimiento 
entre los amigos y conocidos, la afluencia de público fue masiva.

Las funciones tuvieron características bien diferentes, se describirán las dos si-
tuaciones para intentar comprender por qué las dos recepciones fueron absoluta-
mente disímiles.

En la primera función de socialización, las personas que asistieron eran familiares 
del grupo y algunos amigos cercanos, en su mayoría no eran expertos en teatro. La 
función salió con buen ritmo y se sintió conexión con los partícipes, la atmósfera se 
sentía cómoda y el tiempo-ritmo de la obra fluyó, incluso el actor manifestó haber 
descubierto relaciones con algunos textos que aún no tenía claros.

Para la segunda función, los invitados, podría decirse, tenían un poco más de 
conocimiento de lo teatral: algunos docentes, otros estudiantes y egresados del 
programa de Artes Escénicas de la ASAB. La temperatura de la función fue difícil, 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio94

algunos juegos escénicos que el actor había encontrado la noche anterior no fun-
cionaron, varios de los espectadores no se conectaron, el actor manifestó haberse 
desconcentrado casi desde el inicio y no pudo volver a tener el ritmo; sintió que la 
obra salió muy atropellada. Pese a ello, en esta función había dentro de los partíci-
pes un niño de dos años, el cual no tiene, por su edad, acceso al discurso, entonces 
¿qué pudo mantener al niño atento y sin incomodarse por casi sesenta minutos?

Muy seguramente uno de los grandes aciertos del montaje es el trabajo con las 
sombras chinas, aunque falta limpieza en su ejecución. Esta actividad logra darle a 
la obra un color diferente y crea un espacio de ilusión —aunque en el teatro todo 
es ilusión—. Los participantes se dejaron seducir por este elemento, que de alguna 
manera resultó muy atractivo; quizá su uso fue lo que tuvo atento al niño.

Se les preguntó a algunos asistentes de las dos funciones ¿cómo percibieron las 
dos presentaciones? Algunos no divisaron la desconcentración del actor, por el con-
trario, uno manifestó haber disfrutado más la segunda, porque no sintió tanta inter-
rupción por parte del público; se refiere a que en la primera función hubo muchas 
risas, en la segunda, pocas. Otra participante manifiesta haber disfrutado más la 
primera, pues sentía en los espectadores un ambiente mucho más divertido, menos 
acusativo, lo que sí concibió en la segunda función.

Los equipos que están con las sombras y la parte técnica, notaron que la primera 
función tuvo una mejor recepción, en la segunda, la mirada crítica y evaluativa de los 
expertos generó un espacio tenso y los juegos escénicos no se pudieron desarrollar 
con satisfacción.

Pero queda la pregunta, ¿qué tanto influencia la percepción del público una pre-
sentación? En términos de la comunicación y el discurso que se pretende desde la 
puesta en escena ya se ha analizado, de manera general, cada uno de los elementos 
que la componen, además se argumentó desde la semiología, porque en definitiva 
todo en el escenario significa, que es por lo que trabaja el director, el actor y todo 
el equipo. Pero, si hay claridad en lo que se quiere decir, ¿por qué es tan diferente la 
recepción? Como se expuso antes, tomando como referencia a De Toro, el contexto 
y universo del público también ayuda a completar el discurso escénico.

Quizá para el público de la primera función, que es menos experto, recibió y se 
dejó llevar por la propuesta sin estar pensando en su buena o mala ejecución. Para 
la segunda, se tenían más de cuatro expertos, personas a las que en general no les 
gusta ver teatro, entonces nada de lo que se proponga los puede tocar, porque no 
les interesa. Pero un trabajo teatral no debe responder a las necesidades o gustos 
de unos pocos.

Es bueno y queda como tarea seguir revisando el asunto de la actuación, la lim-
pieza en el manejo de las sombras y tal vez una pequeña revisión al sentido de la 
obra, lo que se quiere decir y cómo llega a los participantes.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

95

Para finalizar se hace referencia a este asunto desde la noción del discurso tea-
tral, “en términos estrictamente lingüísticos, el discurso es la lengua puesta en ac-
ción” (De Toro, 2012, p. 165). Para la semiología, el discurso teatral está asociado a 
un conjunto de elementos que significan y se evidencian o evocan en la puesta en 
escena, ya se ha planteado varias veces, continuando con De Toro (2012) “uno de 
los componentes fundamentales del discurso teatral es la relación locutor-alocutor” 
(p.165), esto quiere decir, la relación entre la puesta en escena y el espectador.

El trabajo que se hace en cada montaje es revisar esos elementos para que esa re-
lación sea atractiva para el espectador, que lo visto sea llamativo desde lo estético, 
que lo que escucha sea interesante y todo en su conjunto le diga algo; no obstante 
no podemos pensar en ese público como un grupo en particular, sino más bien en 
general. Las obras no se escogen ni se crean para decirle una cosa a alguien especí-
fico, sino para decir algo colectivo, quizá ese “algo” es importante para unos pocos.

Partiendo de esa premisa, El fallecido ojo de vidrio quiere, como otras obras de 
esta temática, hablar sobre la muerte desde un país donde esta es un espacio co-
tidiano; se busca reflexionar sobre esa situación, cómo la muerte es generada por 
la corrupción, la indiferencia y la naturalización. La manera como se reflexiona es 
desde lo lúdico, de una forma menos trágica, pues ella misma es trágica. Explicar 
por qué esos temas son los que le interesan al director es absurdo, lo que se analiza 
es cómo lo hace y cómo se percibe, es eso lo que se realiza en este artículo, a partir 
del acompañamiento de la creación del montaje, describir su proceso y relación con 
los participantes.

Referencias
Argüello Pitt, C. (2015). Dramaturgia de la dirección de escena. Ciudad de México: Paso 

de gato.

Calmet, H. (2011). Escenografía. Buenos Aires: Ediciones de la Flor.

Castelao, A. (1922). Un ojo de vidrio, memorias de un esqueleto. Madrid: Trama 
editorial.

Ceballos, E. (1999). Principio de dirección escénica. Ciudad de México: Escenología.

Daza, S. (2009). Investigación-creación un acercamiento a la investigación en las 
artes. Revista Horizontes pedagógicos, 11(1).

De Toro, F. (2012). Semiótica del teatro. Del texto a la puesta en escena. Ciudad de 
México: Paso de Gato.

Guiraud, P. (2004). La semiologia. Ciudad de México: Siglo XXI Editores.

Haseman, B. (2015). Manifiesto pela pesquisa performativa. Resumos do 5º seminário 
de pesquisas em andamento. Realizado do 8 a 11 de septembro, 2015. Programa de 
Pós –graduação em Artes Cênicas, Escola de comunicação e artes/USP. ISNN 2318-



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio96

8928. Recuperado de http://www3.eca.usp.br/sites/default/files/form/spa/Mani-
festo%20pela%20pesquisa%20performativa%20%28Brad%20Haseman%29.pdf

Mina, A. (1997). Sombras chinescas. Barcelona: Editorial de Vechi.

Pavis, P. (1984). Diccionario del teatro. Buenos Aires: Ediciones Paidós.

Pavis, P. (2014). Diccionario de la performace y el teatro contemporáneo. Ciudad de 
México: Paso de Gato.

Real Academia Española [RAE]. (2018). Definición. Recuperado de: http://dle.rae.
es/?w=diccionario.

Sampieri, R., Collado, C. y Lucio, P. (1997). Metodología de la investigación. Ciudad de 
México: McGraw-Hill.

Ubersfeld, A. (1998). Semiótica teatral. Catedra/Universidad de Murcia: Signo e 
imagen.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

97

Personaje La enterradora interactuando con el público-testigo.

Foto: Fernando Araque.





99

¿Un fallecido presentado o representado?
Escrito por: Carlos Araque Osorio 1

El fallecido ojo de vidrio en escena, interpretado por Carlos Araque Osorio.

Foto: Fernando Araque.

1	 Doctor en Artes con énfasis en Teatro, investigador principal del proyecto, docente de planta de la 
Facultad de Artes ASAB de la Universidad Distrital Francisco José de Caldas, director artístico de la 
Fundación Cultural Vendimia Teatro.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio100

Introducción
Representación-Interpretación/Presentación-Estados, es un proyecto de investiga-
ción desarrollado por el grupo Estudios de la voz y la palabra del programa de Artes 
Escénicas de la Facultad de Artes ASAB. Este capítulo consta de un informe del tra-
bajo de campo, un artículo central sobre los conceptos de presentar y representar 
en el teatro, un texto dramático y tres capítulos elaborados por las investigadoras 
asesoras2 del proyecto.

La primera parte es un estudio del trabajo de campo realizado en México (Ciudad 
de México y Guadalajara), tuvo como objetivo indagar sobre la celebración del Día 
de los Muertos, revisar algunos marcos teóricos y conceptuales sobre el tema, es-
tudiar de manera práctica y presencial su evolución, la importancia cultural que sim-
boliza en la actualidad, la transcendencia histórica y cómo se ha consolidado como 
propuesta artística en las artes escénicas.

El trabajo de campo fue fundamental, ya que aportó al proceso de creación y se 
convirtió en parte del soporte estético de la puesta en escena. De esta indagación 
partió la idea de regresar al tema de la muerte e intentar comprenderla desde la 
vivencia, relacionándola con el mundo de los vivos; en realidad, lo que se intentó ha-
cer fue transportar imágenes de ella motivados por la pérdida de los seres queridos.

Los seres humanos, las comunidades y las culturas por medio de ritos y celebra-
ciones recordamos a nuestros antepasados, conversamos con ellos, incluso acep-
tamos que nos trasmitan conocimiento y enseñanzas, pero fundamentalmente los 
invocamos para no olvidarlos y estar en contacto.

La conciencia sobre este hecho hizo fundamental estudiar la celebración del Día 
de los Muertos como un componente directo del proyecto de investigación-creación 
y con la intención de desaterrorizar y jugar de manera creativa con la imagen de la 
esquelética.

Otro aparte está dedicado a indagar y explorar los conceptos de representación-
-interpretación y presentación-estados: ¿qué significan?, ¿cómo se han entendido?, 
¿cómo se aplican en la creación teatral?, ¿cómo fueron utilizados en el proceso de 
creación y montaje de la obra El fallecido ojo de vidrio?

2	 El investigador principal de este proyecto es el docente Carlos Araque Osorio y las co-investigadoras 
son María Fernanda Sarmiento Bonilla, Cristina Alejandra Jiménez Gómez, Clara Angélica Contreras 
Camacho.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

101

Para lograr este objetivo se hablará desde el actor que presenta e interpreta el 
texto. Se trata de una persona real que representa a un ser semi-ficcional3 ante unas 
personas reales, llamadas para este trabajo como espectadores-testigos.

Se hace un pequeño análisis de cuál ha sido el comportamiento e importancia del 
actor en el teatro dramático, cómo ha estado influenciado por el texto y cómo para 
llevar a cabo su oficio durante años, se orientó por las tres unidas planteadas por 
Aristóteles: la de acción, tiempo y espacio.

Luego, se estudia a ese actor en el contexto de un teatro posdramático. Se anali-
za cómo se debate entre la idea de presentar y representar, si construye o no perso-
naje, si permite que su acción esté orientada por el texto o recurre a otros mecanis-
mos para estar presente en la escena. Se destaca la importancia del cuerpo integral, 
del cuerpo sensible en su oficio y se rescata la importancia de la puesta en escena en 
el proceso de investigación-creación.

En cuanto al proceso de montaje y puesta en escena fue importante analizar y 
debatir sobre los conceptos de presentación y representación durante el tiempo 
destinado para esta actividad. Era necesario comprender hasta dónde se estaba pre-
sentando y si el suceso era un acto de representación. Entender en qué momentos 
era el actor el que realizaba la escena y en cuáles era el personaje significó intentar 
esclarecer el papel que juega la ficción en el teatro contemporáneo.

Después, aparece como un capítulo independiente el texto teatral de El fallecido 
ojo de vidrio, que está montado a partir del cuento corto Un ojo de cristal o memorias 
de un esqueleto, de Alfonso R. Castelao, quien abordó en sus escritos el tema de lo 
barrial en relación con lo rural y lo agrícola con lo urbano; temas muy interesantes 
para la cultura del tango, la carrilera, el corrido, la ranchera, la carranga, la tecno-
cumbia, la milonga y el arrabal.

Castelao, por medio de la narración y el humorismo, realiza un rescate de lo po-
pular, lo público, lo comunal, y fue esta particularidad la que nos lleva a pensar que 
era necesario conocer de primera mano la celebración del Día de los Muertos, por 
eso la importancia del trabajo de campo.

3	 En el sentido en que puede llegar a constituirse en un personaje, pero en realidad es un actor disfra-
zado o con un vestuario y una máscara, lo que de hecho le permite presentarse de manera diferente a 
como es en la realidad, pero sin dejar de ser él. Es un poco complejo el punto de partida y sin embargo 
orienta todo el proceso teórico de la investigación.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio102

El fallecido ojo de vidrio.

Foto: Camilo Suárez.

Un necesario trabajo de campo
En 2015, el grupo Vendimia Teatro, del cual soy uno de los directores artísticos, reali-
zó el montaje De pelonas, tilicas y calacas4, sobre la idea de la muerte y cómo influye 
en nuestras vidas. Creo que esta propuesta derivó de la continua actividad que man-
tenemos con México, país con el que hemos fortalecido y consolidado una simpatía 
de intercambio, movilidad y participación en eventos desde hace más de diez años. 
El montaje básicamente constituye un acto de comunión y diversión con tres versio-
nes de la muerte: una aristócrata, otra indígena-campesina y una muerte niña.

El montaje se realizó a partir del Monólogo de la muerte, de Óscar de la Borbolla5. 
No seguimos el texto del autor, sino que nos propusimos crear una versión muy libre 
e incluir otros textos, algunos poemas, ciertas canciones y sobre todo pequeñas 
danzas o bailecitos que nos permitieran decir y hacer lo que pensamos y deseamos 
mostrar de la señora muerte, teniendo en cuenta la situación de nuestro país y su 
relación particular con la diva del tiempo.

4	 Montaje realizado por el grupo Vendimia Teatro en 2015, protagonizado por Cristina Alejandra Jiménez 
Gómez, Clara Angélica Contreras Camacho, María Fernanda Sarmiento Bonilla y dirigido por Carlos 
Araque Osorio. Aún se encuentra en repertorio y se ha presentado en diferentes lugares y países. 

5	 Óscar Ernesto de la Borbolla y Rondero nació en Ciudad de México el 8 de septiembre de 1949. Filóso-
fo, poeta, ensayista, narrador, conferencista y docente universitario. Maestro en Filosofía de la Univer-
sidad Nacional Autónoma de México y doctor de la Universidad Complutense de Madrid. Su monólogo 
de la muerte fue un regalo que nos dio la vida.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

103

Creamos una obra con una perspectiva crítica, una posición relacionada con 
lo que acontece, situaciones que no podemos ni deseamos pasar por alto y como 
disculpa ideal para hablar de desigualdad, injusticia, miseria o sucesos deplorables, 
pero también, fue una oportunidad maravillosa para reflexionar sobre nuestras vi-
das, devenir y razón de ser en este mundo, país y ciudad.

La propuesta fue concebida para ahondar sobre tres móviles: primero, la inte-
racción actoral con los espectadores-testigos profundizando en diversas facetas de 
nuestra relación con la muerte; segundo, el manejo del cuerpo como proponente de 
la acción y su relación con el espacio y el juego en la escena; tercero, los objetos o 
elementos de actuación que pretendían enriquecer el carácter de las tres tías de las 
muchachas o versiones de la muerte que interactúan en la escena.

En esa primera investigación sobre la muerte, logramos saber que en varios luga-
res de la América ancestral las pelonas, las tilicas y las calacas son las protectoras del 
devenir y del futuro, las testigas de la historia no contada, el testimonio del regocijo 
no descrito en los libros ni en la historia oficial; son la memoria ancestral de nuestro 
tiempo, se trasmutan en profetas y nos conectan con nuestra vida oculta, anun-
ciando la resurrección de la festividad o la conclusión de la misma por medio de la 
suspicacia y la oposición. Sí, son las adversarias simbólicas a todo tipo de imposición 
y por eso nos divirtió tanto aproximarnos a su presencia.

En el proceso de puesta en escena descubrimos que nada mejor que un esque-
leto para darle corporeidad a la muerte, después de todo, es lo último que se des-
compone, esa imagen se convirtió en el deseo del montaje de jugar, divertirnos con 
la imagen y el nombre de la muerte, no solo para aplacar la angustia por no saber lo 
que nos espera cuando llegue el momento, sino por entender un poco lo que dijo 
Epicuro hace muchos siglos: “No hay un encuentro con la muerte, porque cuando 
nosotros somos, la muerte no es y cuando la muerte es… nosotros ya no somos”.

Llegamos a la conclusión que en realidad no tenemos un tropezón con la muerte 
más que en la imaginación y en el arte, por eso tomamos el camino de comprenderla 
y aceptarla desde la escena. Ese montaje se concluyó satisfactoriamente y forma 
parte del repertorio vivo del grupo, pero me dejó varias preguntas e inquietudes: 
¿cómo cada uno de nosotros-nosotras entiende la relación con la muerte?, ¿de qué 
manera se puede uno aproximar a un paradigma social, que si bien podría no exis-
tir, sí está constantemente en nuestros pensamientos, creencia y temores?, ¿cómo 
entender la relación presentación-representación en un montaje donde el personaje 
central es una idea o metáfora y no una corporeidad?, ¿cómo crear a partir de es-
tas inquietudes un personaje inexistente y que es tan solo un concepto? Tenemos y 
construimos imágenes de la muerte, pero no sabemos en realidad cómo es.

Quise entonces presentar un proyecto de investigación-creación con el propósito 
de abordar y profundizar de nuevo en el personaje de la muerte, pero en esta oportu-
nidad no desde lo femenino, sino desde mi propia masculinidad. Sentía que tenía una 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio104

especie de deuda… que una cosa era dirigir un montaje sobre la muerte, actuado 
y encarnado por mujeres, y otra muy diferente actuar y aproximarme de manera 
vivencial al personaje.

Como todos sabemos, la muerte en esencia es femenina, sin embargo, en varios 
países, especialmente en México, no hay reparo en representarla como hombre. 
¿Por qué se permiten estas formas de concebirla y representarla? ¿No es suficiente 
deducir que al no tener músculos no tiene sexo?

En realidad, algo que ya intuía era que en la celebración del Día de los Muertos la 
invocación y aproximación que se pretende no es invocar un ser sobrenatural, sino 
acercarse a los seres queridos que han fallecido, y como es lógico, si quien pereció 
fue un hombre, sería contradictorio representarlo como una mujer. 

Pero esto es tan solo una explicación sin mayor sustento teórico. Para entender 
esta compleja situación e intentar clarificar otras inquietudes, consideré importante 
realizar un trabajo de campo en el país azteca, no solo para entender cómo influye 
la muerte en la vida cotidiana, sino cómo se le concibe, representa y se le invoca en 
una celebración tan importante como el Día de los Muertos.

En un principio, el trabajo tenía como objetivo analizar de forma territorial, es 
decir, en un espacio y lugar determinado, la celebración del Día de los Muertos para 
obtener información que se pudiese implementar en el proceso de creación de un 
texto dramático y finalmente de una puesta en escena; objetivos que se están cum-
pliendo6. El viaje a México se aprovechó no solo para recopilar información oral, es-
crita y visual sobre la festividad, lo que sin duda dio consistencia y solidez a la puesta 
en escena de la obra El fallecido ojo de vidrio, sino para darle cuerpo al proceso de 
creación que también forma parte del proyecto de investigación7.

Cabe destacar que durante el trabajo de campo se desarrollaron diferentes ativi-
dades en las sedes de la Universidad Autónoma de México y la Universidad de Gua-
dalajara. En las dos instituciones la investigación se adelantó por medio de revisión 
de documentos y conversaciones con especialistas, siendo en el programa de Artes 
Escénicas de la Universidad de Guadalajara, donde se encontró un mayor apoyo y 
una colaboración desinteresada. Para retribuir algo de esta bondad generosa, ade-
lanté socializaciones de los resultados parciales del proceso de creación, conversa-

6	 El Texto El fallecido ojo de vidrío fue publicado en marzo del 2017 por primera vez por la Editorial de la 
Universidad Distrital Francisco José de Caldas en el libro Eco de voces sin aliento, del cual soy el compi-
lador y presentador. Quizá por el interés que ha suscitado el tema, la Editorial Kodama Cartonera de 
Montreal, Tijuana y Bogotá, realizó una segunda publicación como un capítulo del libro Teatro poshis-
tórico y creatividad escénica en 2017.

7	 Las primeras socializaciones del resultado final del proceso de creación de la obra El fallecido ojo de 
vidrío se realizaron en Bogotá, en la sede de la Fundación Cultural Vendimia Teatro, el 18 y 19 de di-
ciembre de 2017. Vale la pena aclarar que resultados parciales de este proceso se socializaron en varios 
encuentros de investigadores, tanto en Colombia como en México y Brasil.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

105

torios, charlas y encuentros, con estudiantes, docentes, investigadores, directores y 
actores de teatro y directivas de la institución.

Así mismo, gran parte de la información se obtuvo de la participación directa 
durante dos años en la celebración del Día de los Muertos. Tuve la fortuna de ser 
invitado en dos años consecutivos por dos familias mexicanas a las cuales agradezco 
infinitamente el haberme permitido participar en un acto tan íntimo, esencial, fami-
liar. El formar parte de los presentes en esos hermosos altares, me marcó la vida y 
me condujo a seguir indagando sobre este bello personaje que llamamos La cierta; 
y cierto es que en cada una de estas visitas realicé, para cada una de las familias pe-
queñas, escenas de cómo venía entendiendo y trabajando el personaje de la muerte.

El fallecido ojo de vidrio.

Foto: Fernando Araque.

Aproximaciones teóricas
El Día de los Muertos es una celebración tradicional de origen mexicano que honra 
a los fallecidos o difuntos. Se conmemora principalmente en tres días, comienza el 
31 de octubre, día dedicado a los muertos por accidente o las bien llamadas ánimas 
solas; por razones del colonialismo ahora coincide con las celebraciones católicas de 
Día de los Fieles Difuntos y Todos los Santos. El primer día de noviembre se dedica a 
los niños fallecidos; el segundo, a los muertos adultos.

Aunque es una festividad que se celebra sobre todo en México, también se lleva 
a cabo en otros países de Centroamérica como Guatemala y El Salvador, lo que per-
mite pensar que se trata de una solemnidad de origen prehispánico, sin embargo se 
debe tener en cuenta que en India, Japón o China, este tipo de eventos tienen una 
importancia significativa en la constitución de la cultura.

Son muchas las comunidades que desde tiempos inmemoriales realizan ofrendas 
y visten altares y los decoran con comida, dulces, frutas, pan y con las bebidas embria-



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio106

gantes que en vida disfrutaban los difuntos, quienes aparecen en las ofrendas por 
medio de pinturas, objetos que los representan, esqueletos de madera o de plástico 
que se visten con sus ropajes. En la actualidad, también se utilizan fotografías e im-
presiones póster.

De cualquier modo, hay que destacar que esta celebración no es propia de todos 
los mexicanos, puesto que pese a ser una fiesta que se ha convertido en un símbo-
lo nacional y como tal es enseñada con fines educativos en las escuelas del país, 
existen muchas familias que son más apegadas a conmemorar el Día de Todos los 
Santos, como lo hacen en otros países católicos.

Además, se debe reconocer la influencia de los procesos de difusionismo cultural 
implementado por Estados Unidos, que al menos en zonas fronterizas, se evidencia 
con la presencia de la fiesta conocida como Halloween, la cual se celebra cada año 
en un mayor número de hogares. Se cree que esta celebración derivó de los peque-
ños homenajes que realizan en honor de sus seres queridos desaparecidos los inmi-
grantes mexicanos resientes en Norteamérica.

Ahora, en los colegios y escuelas de muchos lugares de América, se realizan fes-
tividades y se celebra este día, los niños asisten disfrazados o maquillados de múlti-
ples formas, desde los personajes de tradición popular como las brujas, los matachi-
nes, los chirosos, hasta los superhéroes que ven en la televisión. En esta fiesta, para 
hacerla más divertida, los niños en la noche de brujas salen disfrazados y acompa-
ñados por un adulto a pedir en su calabazo, calaverita o recipiente, dinero, dulces, 
frutas, juguetes y otras tantas cosas, van de puerta en puerta a reclamar sus regalos, 
con la condición de no hacer malas bromas a los residentes.

Pero es en México donde la imagen de la muerte tiene más raigambre indígena 
y popular, por ello, en esos días bromean, fraternizan y se divierten con la efigie de 
sus muertos cercanos y se realizan rituales en los altares que han vestido para ellos, 
donde colocan fotos, prendas, objetos, velas y todo lo que los pueda recordar y 
rememorar.

De ahí que exista la inquietud entre los propios mexicanos de querer preservar 
el Día de los Muertos como parte de la cultura mexicana y privilegiarla sobre otras 
celebraciones parecidas.

En muchos sentidos, México es un país rico en cultura y tradiciones, como lo son 
la mayoría de naciones americanas. Uno de los principales aspectos que conforman 
su identidad como nación, es la concepción que se tiene sobre la vida, la muerte y 
todas las tradiciones y creencias que giran en torno a ellas.

Existen varios estudios sobre la celebración del Día de los Muertos, pero particu-
larmente, me llamó la atención el de Laurette Séjourné8, porque analiza el fenóme-

8	 Ver el texto del Fondo de Cultura Económica Supervivencias de un mundo mágico, de Laurette Sé-
journé (1985).



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

107

no, no como un suceso separado de la cotidianidad, sino como un evento que forma 
parte de la vida y configura la sociedad y su comportamiento, sobre todo porque 
permite a la comunidad seguir en constante comunicación con los muertos, pero 
fundamentalmente con su pensamiento y conocimiento. 

Séjourné (1985) plantea que los vestigios materiales y espirituales de las antiguas 
civilizaciones permiten seguir el desarrollo de los antiguos mexicanos como si se tra-
tara de una sola cultura que logra subsistir y traspasar el tiempo de manera mágica 
y encantadora, y expone:

Con algunos días de adelanto, la población entera se prepara a recibir a sus 
muertos. En las casas, las mujeres trabajan duramente para elaborar las be-
bidas y los alimentos gratos a las almas, en el mercado se arrebatan las velas 
o medida que son confeccionadas y se espera con impaciencia la llegada de 
los vendedores ambulantes que traerán el cempaxúchitl (gruesa flor amarillo-
naranja, de perfume acre, que tiene en México la función de los crisantemos), y 
los panes de muerto en forma de ángeles, de conejos o de ciervos. (pp. 110-111).

Los mexicanos aún hoy en varios lugares y con mucha frecuencia arman, construyen 
o preparan altares para sus muertos con calaveras, ataúdes, muñecos y esperpen-
tos, por lo general, fabricados de azúcar, chocolate o amaranto, que es una planta 
perteneciente a la familia de las amarantheceas, por lo tanto, se le considera como 
un seudo cereal. También se construyen imágenes con pan de muerto9, con papel 
recortado que replica imágenes de muertes niñas, bandoleras, encantadoras, borra-
chas, etc.; el altar lo complementan candelas, lámparas, alimentos de diversa índole, 
fotografías, telas y otros tantos materiales.

En los altares (algunos pequeños, otros grandes, según las condiciones econó-
micas) se ofrecen ceremonias, donde se habla, se canta, se come y se conversa con 
los difuntos. El incienso, los aromas y los pétalos de cempasúchil o clavel amarillo, 
adornan y aromatizan cada uno de los rincones, pues simbolizan el camino que de-
ben recorrer las ánimas hacia la eternidad.

Séjourné (1985) señala:

Numerosos cirios expanden su luz dorada en la pieza, generalmente oscura; las 
flores, las frutas, la albahaca —planta que desempeña papel predominante en 
la hechicería—, la cera y el copal que arden la llenan de un intenso perfume re-
ligioso: las gentes se van revelando ante la mesa de las ofrendas para cantar las 
oraciones con un fervor que no decaerá hasta la mañana siguiente. (pp. 112-113).

9	 El pan de muerto lo probé por primera vez en Guadalajara, donde la familia de un amigo me invitó a 
participar de la ceremonia que se realizaba en honor a sus seres desaparecidos. Son panes de formas 
graciosas y llamativas que impactan sentimentalmente, pues cuando son elaborados específicamente 
para la ocasión, llevan impregnados sentimientos, imágenes y sensaciones que se perciben durante 
toda la celebración.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio108

Algo importante es que varios de estos altares se pueden realizar en los panteones, 
las criptas o las tumbas donde están los cuerpos de los desaparecidos, las que se 
decoran con flores, veladoras, y en algunas ocasiones, con juguetes, comidas y ob-
jetos.

Pero por necesidad o por cercanía, muchos de estos altares se arman en la casa 
del difunto o de sus familiares. Toda esta tradición conlleva a que la gente se emocio-
ne y divierta con lo que más duele, es decir, con la muerte, lo que resulta paradójico, 
ya que de alguna manera desaterroriza el dolor y el temor a la diva del tiempo o la 
pelona, es decir, a la señora muerte. “Las casas a su vez, no son más que los templos 
múltiples de una misma área sagrada, y el altar que cada una posee en su interior es 
el punto más vivo en ellas” (Séjourné, 1985, p. 112).

De estas descripciones realizadas por Laurette Séjourné podemos deducir que el 
culto a la muerte en México y en otros países, no es algo nuevo y se practica desde la 
época precolombina, es por ello que en los calendarios maya, azteca y mexica, entre 
los 18 meses que los conforman, había por lo menos seis festejos dedicados a los 
muertos. Con toda seguridad, si revisáramos el calendario sumerio, egipcio, griego, 
muisca, inca y de otras culturas, encontraremos fechas destinadas a los fallecidos y 
desaparecidos.

Por fortuna, en las crónicas de indias y en varios de los diarios de los etnólogos 
y colonizadores, hay múltiples registros de estas celebraciones en las etnias afri-
canas, americanas, asiáticas y europeas. Los rituales que celebran la partida de los 
ancestros se realizan en casi todas las civilizaciones desde épocas milenarias y en los 
lugares más remotos del planeta.

Entre los pueblos que dieron origen a la humanidad, así como entre los prehis-
pánicos, era común la práctica de conservar los cráneos como trofeos y mostrarlos 
durante los rituales que simbolizaban la muerte y el renacimiento. Igualmente, es 
conocida la práctica de la momificación de los personajes más representativos de la 
cultura y de seres queridos muertos, esto con la intención de conservarlos por toda 
la eternidad.

Quizás los evangelizadores cristianos, quienes en tiempos coloniales ya tenían la 
idea de la inmortalidad, para adelantar su labor predicadora aceptaron en parte las 
tradiciones de los antiguos pueblos mesoamericanos, fusionándolas con las costum-
bres europeas, para poder implantar el cristianismo entre dichos pueblos.

En México, estas celebraciones se convirtieron en el Día de los Muertos y se con-
memoraba en el noveno mes del calendario solar mexica, cerca del inicio de agosto, 
llevándose a cabo durante un mes completo. Las festividades eran presididas por 
la diosa Mictecacíhuatl, conocida como la “Dama de la muerte” o “Señora de las 
personas muertas” y actualmente relacionada con “La catrina” —personaje de José 
Guadalupe Posada—, esposa de Mictlantecuhtli, señor de la tierra de los muertos. 



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

109

Las ceremonias eran dedicadas a la celebración de los niños fenecidos y a las vidas 
de parientes con la misma condición.

El culto de la muerte es un suceso emblemático que causa admiración, temor e 
incertidumbre al ser humano a través de la historia. Por muchos años, en diversas 
culturas se han generado creencias en torno a la muerte, lo que permite desarrollar 
toda una serie de ritos y tradiciones, ya sea para venerarla, honrarla, espantarla o 
burlarse de ella.

No hay que olvidar que la muerte de un ser querido es la oportunidad maravillo-
sa para recordar la inequidad, la inmoralidad y la miseria humana, gran parte de los 
sucesos deplorables que se realizan en nombre del bien, es una ocasión imperdible 
para revisar y pensar sobre la vida y lo efímero de nuestra existencia. Es a partir de 
este postulado y de la experiencia obtenida en el trabajo de campo, que se crea el 
texto dramático El fallecido ojo de vidrio, el cual dio origen a la puesta en escena que 
recoge la simiente planteada en nuestro anterior montaje.

Para nuestro proceso de creación fue importante descubrir que los muertos por 
accidente y los niños fallecidos tienen una celebración especial. Esto aportó en la 
medida en que el personaje principal sería un muerto por accidente; un desafortuna-
do hombre a quien un ojo de vidrio le pudre la cara, lo que finalmente lo conduce a 
la tumba. Igualmente, un niño muerto siempre nos conmoverá, por ello se le dedica 
un día en la celebración y por esto aparece en el montaje un niño calavera que incide 
en el destino del personaje central.

Otro elemento que propició el deseo de montar una obra sobre este evento, fue 
la idea de vestir esqueletos con los trajes de los difuntos, pues de ese suceso nació 
la propuesta de crear un personaje que habiendo fallecido tiene una segunda opor-
tunidad y se comunica, habla e interactúa en el mundo de los vivos10.

Otro elemento importante para el proceso de montaje, fue ubicar la puesta en 
una especie de cripta que se reconstruyó en un sótano viejo y permite recrear la sen-
sación de un cementerio de aquellos donde los panteones se construyen uno tras 
otro y dan la sensación de ser pequeñas ciudades misteriosas.

Pero nuestro mayor anhelo en este proyecto de investigación-creación es jugar 
de nuevo con la imagen y el nombre de la muerte, para aplacar un poco la angustia 
por no saber lo que nos espera cuando llegue ese encuentro inevitable. Aunque, 
como ya se dijo, Epicuro nos invita a no preocuparnos demasiado por la Moira, pues 
no la podemos evitar y lo mejor es aproximarnos a su presencia.

Condicionamos en nuestra casa un espacio como cripta, elaboramos unas más-
caras, fabricamos unas figuras, diseñamos unos vestuarios, nos encerramos muchas 

10	 Ya sabemos que esto es una contradicción, por eso es válido recordar que en realidad, como dijo Epi-
curo, la muerte no existe, lo que hacemos de ella son representaciones. El Día de los Muertos es una 
de estas representaciones sociales y culturales, pero si se hace con el debido respeto. El arte también 
puede hacer representaciones, de hecho las ha realizado y seguirá haciéndolas.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio110

noches para captar la energía, practicamos varios movimientos y danzas, desecha-
mos unas formas de entrenar e imaginamos otras, estudiamos cientos de imágenes 
y figuras de la muerte, no solo en México, sino en varios lugares, analizamos múlti-
ples formas de entenderla, concebirla y perpetuarla, para finalmente comprender 
que el mejor camino hacia ella es el regocijo.

Como el proyecto de investigación-creación intenta generar poética con el tema 
de la muerte, o por lo menos tiene la pretensión de realizar un evento artístico, nada 
mejor que dedicarle a esta dama una canción, un pequeño poema, o en últimas un la-
mento, porque es mejor tenerla de nuestro lado que en contra, desaterrorizarla que 
huir, aceptarla que evadirla… pues finalmente nunca podremos escapar a su abrazo:

En todas partes estoy
Que prueba de mi existencia
tienes mejor que tu suerte
de estar viviendo sin verme
y muriendo en mi presencia.

Esta lúcida conciencia
de anhelar lo nunca visto
y de esperar lo imprevisto
de morirte, pues yo existo.

(Coro)
En todas partes estoy, en la tierra.

A todas partes yo voy, donde quiera.
Ven, ven a mis brazos ven, ven, ven que abrazo.

En caminos misteriosos
en carreteras secretas

o en senderos escondidos
nunca olvides mi presencia.

Con el roce y el saludo
Y algo de fatal delicia
esta suprema caricia

la concretaré de un brinco.

(Coro)
En todas partes estoy, en la tierra.

A todas partes yo voy, donde quiera.
Ven, ven a mis brazos ven, ven, ven que abrazo.

Y en el cielo alucinante
o en el infierno nefasto



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

111

se terminarán tus pasos
en menos que canta un gallo.

Solo en mi ausencia vives
y te enterraré en un hueco

y en ese foso desierto
sentirás mi tierno aliento.

(Coro)
En todas partes estoy, en la tierra.

A todas partes yo voy, donde quiera.
Ven, ven a mis brazos ven, ven, ven que abrazo.

Si te llevo a mi prendido
o te acaricio y te arropo

yo te alimento en el fondo
de tu más secreto idilio.

¿Qué puedo pensar al verte?
Que es angustia verdadera,
y que tu simple existencia

es una vida pasajera.

(Coro)
En todas partes estoy, en la tierra.

A todas partes yo voy, donde quiera.
Ven, ven a mis brazos ven, ven, ven que abrazo.

El fallecido ojo de vidrio.

Foto: Fernando Araque.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio112

El rito y la máscara en el proceso de creación
En múltiples ocasiones se corrobora que el teatro nació del ritual o derivó de él, sin 
embargo, desde mi punto de vista, comparto la idea que el teatro y el ritual pueden 
tener diferentes funciones, en algunos casos intercaladas, para ratificar las creen-
cias, pero mientras el ritual las reafirma, el teatro las puede contradecir o invalidar. 
Rozik (2014) plantea lo siguiente respecto del teatro:

En su método específico de representación es una forma colectiva de experi-
mentar con el pensamiento y los sentimientos, permitiendo a los miembros del 
público, en última instancia, crear, reafirmar, o refutar sus propias creencias y 
actitudes, con respecto a sí mismos y al mundo11. (p. 353).

Hago la aclaración, dado que este punto de vista fue fundamental para nuestro 
proceso, que es una especie de ritual casero contemporáneo, que difiere del ritual 
ancestral y originario, pero que contiene elementos simbólicos que lo aproximan a 
una especie de ritualización convirtiéndolo en acontecimiento, donde el espectador-
testigo no solo observa, sino participa directamente en el suceso y su intervención 
es prioritaria, por ejemplo, para generar un sentido de diversión comunitaria.

También se sabe que en el ritual ancestral el chamán utiliza la máscara para en-
carnar a los seres sobrenaturales que invoca y cuando se transforma en ellos nadie 
duda de su existencia, por eso es un acto mágico con el que se puede curar, cambiar 
la sociedad, incidir en los fenómenos naturales y conversar con los dioses.

En nuestro caso, cabe destacar que el uso de la máscara es importante en esta 
celebración, porque le permite al actor-persona adoptar otras personalidades o en-
carnar personajes de tradición popular (en este caso un payaso). Para esa trasforma-
ción la máscara y el vestuario son dos elementos prioritarios en la puesta en escena.

La máscara como el ritual es representativa de las fiestas populares y tiene an-
tecedentes desde el paleolítico, pasando por los egipcios, chinos, mayas, griegos, 
indios, incas, muiscas, aztecas, y casi todas estas culturas que la emplearon con el 
ánimo de transformar, ocultar o proteger; por ello, muchos mexicanos cubren a sus 
muertos con trajes y máscaras con la finalidad de ayudarlos a enfrentar la muerte y 
favorecer su viaje al más allá.

Es verdad que en la contemporaneidad se ha realizado una especie de recicla-
je de los mitos y ritos sobre la muerte para recomponer algunas manifestaciones 
estéticas, entre ellas, la celebración del Día de los Muertos, pero también es cierto 
que estas formas estéticas pudieron tener múltiples orígenes, como por ejemplo en 
teatro el nacimiento de la tragedia pudo estar relacionada con los enterramientos, 

11	 Eli Rozik, en su texto Las raíces del teatro, adelanta una importante disertación sobre el origen ritual 
del teatro y pone en duda esta teoría, inclinándose por creer que el teatro y el ritual son dos condicio-
nes fundamentales para constituir aquello que llamamos cultura; por lo tanto el ritual como el teatro 
existen desde que existe la humanidad.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

113

actos funerarios y bodas, que si bien son actividades ritualizadas, no propiamente 
tienen inicio en los mitos o en creencias generalizadas que apuntan al dominio de los 
fenómenos naturales.

De hecho, varios textos dramáticos tienen un origen más cercano al rompimien-
to de las creencias y los tabúes que en la confirmación de estos, como lo plantea 
Ismaíl Kadaré (2006)12 en su texto sobre Esquilo:

Ambos ritos, el funerario y el nupcial, tan diferentes y simultáneamente tan si-
milares el uno al otro (como ya se ha dicho con anterioridad, un ritual mortuo-
rio entre los albaneses no es más que una boda cabeza abajo), fueron durante 
milenios enteros la principal institución cultural de los pueblos balcánicos. Su 
semejanza no es casual: dimana de la concepción de la vida y de la muerte 
como un fenómeno único, con dos dimensiones presentes la una en la otra. 
(p. 32).

Lo anterior, nos ayuda a fortalecer el planteamiento que el arte alimentado de la 
tradición se convierte en un elemento de trasgresión y suplantación de la realidad, 
que es en últimas el mismo oficio que cumple la máscara y el disfraz.

Por su parte, el ritual es un producto de la creación humana, no es un suceso 
natural y puede conducir a la representación, donde se formulan pensamientos y se 
hacen planteamientos que llevan a mundos imaginarios, es decir, universos habita-
dos por “personajes” que realizan acciones, en algunos casos, emparentados con la 
realidad, como en la celebración del Día de los Muertos, pero en otros casos, total-
mente ficcionarios o ajenos al entorno inmediato como en el teatro y lo que ocurre 
en El fallecido ojo de vidrio.

Esta puesta en escena tal vez tiene su origen en la intención de representar a 
la muerte y de alguna forma comprender que para poder ser entendida como un 
símbolo, que hace parte de la cultura, requiere de un medio, ya sea discurso argu-
mentado en el lenguaje o de un objeto simbólico, como lo es el teatro apoyado en la 
máscara para que tenga un lugar de existencia.

La máscara, que es expresión viva, pues es un objeto real, hace aparecer esa 
esencialidad que compromete el cuerpo entero en la acción y nos lleva a sentir inten-
sidades, emociones y pulsos, permitiéndonos construir desde diferentes fronteras 
aquello que llamamos personaje. De hecho, un personaje creado, así no utilice una 
máscara, requiere de una transformación del rostro para ser creíble.

Nuestra técnica de actuación en el montaje se vio favorecida con el uso de una 
máscara elaborada para complementar el cuerpo que le correspondía para poder 
comunicar el sentido de verosimilitud del hecho de estar muerto, no de verdad, sino 

12	 El albanés, Ismaíl Kadaré en su texto Esquilo escrito en 2006, pone en duda el origen de la tragedia 
griega a partir de los ritos dionisiacos y afirma que esta es una concepción derivada del famoso texto 
de Nietzsche El origen de la tragedia griega, el cual fue escrito a partir de documentos y no de compro-
baciones históricas reales o trabajo de campo y observación.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio114

en el oficio de representar a la muerte, siendo esta la gran diferencia de nuestra obra 
de arte y el carácter religioso del Día de los Muertos. Mientras que la religión busca 
la verdad, nuestro montaje busca un sentido de verosimilitud, es decir, que podría 
ser cierto, pero podría no serlo13.

La máscara que muestra el rostro de otra persona —en este caso un tierno paya-
so— es y no es nuestra cara, pues me constituye como un ser venido de otro mundo 
y tiempo. Este personaje payasesco, es invocado para que habite en nuestro pre-
sente y en un espacio determinado, dándonos razones para creer que el arte puede 
construir otros universos, pero que ellos están implícitos en los nuestros.

Lecoq (2014) plantea lo siguiente como una de las funciones primordiales de la 
máscara:

La máscara neutra acrecienta la presencia del actor en el espacio que lo cir-
cunda. Lo sitúa en un estado de descubrimiento, de apertura, de disponibilidad 
para recibir. Le permite mirar, oír, sentir, tocar las cosas elementales, con la 
frescura de la primera vez. Se entra en la máscara neutra como en un personaje, 
con la diferencia de que aquí no hay personaje sino un ser genérico14. (p. 62).

Ese es el rumbo que pretende el proceso de montaje. Pero claro, si a la máscara le 
agrego un poco de expresividad y le pongo la cara de alguien en particular, también 
permite comunicarme con el pasado, con ancestros y nuestra herencia genética.

En mi caso, he realizado siempre un teatro asociado al trabajo corporal y a la más-
cara, es decir, no practico el arte escénico sin el uso de estos implementos. Desde 
muy niño, en mi pueblo natal, fui vinculado con personajes de carnaval, matachines y 
filibusteros; desde antes de los seis años ya utilizaba máscaras y disfraces, participé 
en comparsas, cofradías y carnestolendas. Durante toda mi vida he asistido a even-
tos como el Carnaval de Barranquilla, el Carnaval de Blancos y Negros, en Pasto, y 
especialmente, en el Carnaval del Diablo o del Guarapo, en Riosucio.

En un intento de asociar la máscara con el ritual, me he acercado a técnicas de 
entrenamiento corporal que derivan de las danzas rituales y a otras como la bio-
mecánica de Meyerhold, la preparación para la escena de Grotowski, Suzuki, Ter-
zopoulos y Eugenio Barba, que proceden y han sido influenciadas por las danzas y 
festividades prehispánicas, oceánicas, asiáticas, orientales y que aún conservan su 
carácter protocolar.

Teóricamente mi campo de especialización como antropólogo, fue el análisis 
y estudio de las ceremonias rituales, religiosas y los carnavales, por lo que realicé 

13	 El teatro, a pesar de todos los argumentos de verlo como un acto de presentación puede ser ficción, 
lo que cuenta no necesariamente tiene que ocurrir, sino ser imaginado, sin embargo el hecho teatral 
ocurre de verdad en un lugar, un tiempo y un sitio determinado.

14	 La primera edición de la obra de Jacques Lecoq, El cuerpo poético, se realizó en francés en 1997, ha te-
nido varias traducciones al español, de hecho, Alba Editorial ha realizado consecutivas reimpresiones 
a partir de 2003.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

115

varios trabajos de campo sobre el tema y en cada uno de ellos indagué sobre la 
relación cuerpo, máscara y ritual, para entender cómo este proceso incidía en la 
configuración de las artes, en especial de las escénicas.

No hago estas aclaraciones para demostrar en qué he trabajado, sino para justifi-
car el porqué me interesa tanto la celebración del Día de los Muertos, la muerte como 
personaje y la máscara-ritual, en particular, su incidencia y desarrollo en las artes es-
cénicas. Esta inquietud se ha convertido en tema central de algunos de mis trabajos 
creativos, como es el caso de la reflexión sobre las máscaras que realizo en obras 
como De pelonas, tilicas y calacas, El espectro que soy yo o El fallecido ojo de vidrio15.

Cuando me pongo una máscara sé y soy que consciente de que utilizo uno de 
los inventos más antiguos de la humanidad, cuando bailo rehago esa maravillo-
sa acción que me permite identificarme como cultura, cuando canto constituyo 
comunidad, cuando actuó me consolido como ser social, cuando uso una más-
cara me puedo transformar, cambiar, minimizarme, esconderme o desapare-
cer. Al igual que mis antepasados me he puesto máscaras de madera, pieles, 
piedra y metales. Una máscara me permite ser lo que no soy y puede constituir-
me en una dualidad o en una contradicción, en otra forma, en otra apariencia. 
Las máscaras me permiten hacer versiones de mi nacimiento, mi vida, mi muer-
te. Mi nacimiento fue algo que otros me relataron pero a lo que yo conscien-
temente no asistí, pero me abrió las puertas de esta maravillosa circunstancia 
que llamamos vida. Mi muerte nadie la va a relatar, ni la va describir, pero yo sí 
puedo imaginármela y contársela de mil maneras. (Araque, 2013, p. 57)16.

Pero también sobre el cuerpo he esbozado varias propuestas e inquietudes, una 
de ellas apunta hacia la importancia que en el teatro tiene el juego, el ritual y el car-
naval, derivando en técnicas de entrenamiento. De hecho, en nuestra experiencia 
como grupo, el concepto de entrenamiento actoral es inseparable de las técnicas de 
preparación para el ritual, la danza o el teatro.

Meyerhold, planteó que se necesitaba de un actor y una técnica para estar vivo 
en la escena, es decir, tener presencia, energía, credibilidad y eficacia, que son tam-
bién los objetivos que persigue un chamán cuando se prepara para el ritual, ya que 
toda su eficacia está argumentada en el nivel de credibilidad que pueda transmitir y 
solo lo logra si está bien preparado. He trabajado con curaras, jaibanás, curanderos 
médicos tradicionales y taitas17 de culturas ancestrales, y puedo dar fe que su prepa-
ración física, emocional y espiritual es compleja, rigurosa y especializada, requirien-
do de un entrenamiento particular.

15	 Montajes realizados en diferentes momentos con el grupo Vendimia Teatro de Bogotá, del cual soy 
fundador y director artístico.

16	 De El espectro que soy yo, texto de mi autoría, originalmente publicado en la revista Calle14. Se volvió a 
reeditar con algunas variaciones en el libro Dramaturgia en diferencia en 2013.

17	 Nombre con el que se conoce a los chamanes en las diferentes culturas indígenas colombianas.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio116

Uno de los objetivos del entrenamiento es la racionalización, coherencia, depura-
ción y perfeccionamiento de cada movimiento. Al igual que los chamanes, actores y 
actrices, por medio de la preparación, deben lograr que los gestos y los movimientos 
del cuerpo se conviertan en dibujos precisos. Meyerhold nos recuerda que: “Si la 
forma es justa y precisa, las entonaciones y las emociones lo serán”. El actor debe 
poseer unos reflujos fácilmente excitables para que las tareas que le son propuestas 
desde el exterior se expresen y manifiesten por medio de los sentimientos y las emo-
ciones del cuerpo; si esto no ocurre el teatro que se aproxima al ritual18, conservando 
sus diferencias, es casi inútil. Dubatti (2012) expresa: “En tanto acontecimiento, el 
teatro es complejo internamente, porque el acontecimiento teatral se constituye en 
tres subacontecimientos (por género, próximo y diferente con otros acontecimien-
tos): el convivio, la poíesis, la expectación” (p. 33).

Entonces, para que nuestro evento y montaje de El fallecido ojo de vidrio sea 
un acontecimiento, tenemos que lograr una coordinación de las manifestaciones 
emotivas y sensoriales, mucho más cuando queremos referirnos a la muerte, el 
miedo y el dolor que causa la desaparición de los seres queridos. Pero en el teatro, 
a diferencia del ritual, no es necesario vivir el miedo ni el dolor, lo esencial es expre-
sarlo en escena por medio de la acción para hacerlo creíble. A esa lógica recurrimos 
en la puesta en escena.

Por otra parte, no existe una forma de arte actoral que no recurra a formas 
extracotidianas de preparación en las que podríamos incluir las utilizadas para el 
ritual. Se puede decir, sin ningún temor, que se trata de utilizar unos recursos ela-
borados para que sentimientos, emociones, gestos, sonidos onomatopéyicos, mo-
vimientos y símbolos, fluyan de manera lógica y natural en la escena, así la prepa-
ración parta de un principio de sofisticación y abstracción del movimiento; lo que 
pretendemos en la puesta en escena de la obra es que lo que se hace sea compren-
dido, asimilado y vivenciado por el común de la gente, o por lo menos por quienes 
participan en el evento.

Para lograr este objetivo, el cuerpo debe estar preparado de la misma forma 
como se prepara el chamán para hacer creíble el jaguar que debe encarnar, o como 
se alista el oficiante para hacer verosímil la conversación que sostiene con los seres 
sobrenaturales que vienen a habitar su cuerpo. Este proceso no es sencillo ni fácil, 
por eso, la máscara juega un papel importante, de manera que para su uso y utiliza-
ción también se requiere de la apropiación de técnicas específicas y especializadas; 
no es solo ponérsela, es darle vida, convertirla en otro ser, cubrir el rostro de la per-
sona para viajar a otros lugares, habitar otras identidades, transmitir un rasgo de 
sinceridad y credibilidad.

18	 Quizá el ritual contemporáneo es como lo plantea Jorge Dubatti, el convivio es también un aconteci-
miento que requiere de la participación activa y viva de todos los implicados en el proceso.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

117

Lecoq (2014) afirma:

Cuando un actor se quita la máscara, si la ha actuado bien, su rostro está re-
lajado, sin haber visto lo que ha hecho, simplemente con observar su rostro 
al terminar la actuación, yo podría saber si la ha llevado verdaderamente. La 
máscara ha extraído de él algo que lo ha despojado de artificio. (p. 63).

¿Cómo utilizar el cuerpo, la máscara y técnicas del ritual sin banalizar ninguno de estos 
elementos? Esa es la paradoja. ¿Cómo utilizar técnicas e implementos que vienen 
desde el pasado para realizar una puesta en escena en el presente, sobre la muerte?

En verdad, si bien el ritual ha cambiado y ya no nos regimos por su eficacia, es en 
las artes donde pervive, siendo el teatro el que recoge su eficacia y herencia, la cual 
no es solo material, sino cultural, social y genética, constituyéndose como en una 
especie de patrimonio intangible de nuestro quehacer y medio.

Cuando hablamos de herencia genética y cultural estamos aceptando que to-
dos los elementos que se utilizan en el montaje, incluida la máscara, son recursos 
que vienen de tiempos memorables, del pasado ancestral, de los tiempos en que las 
culturas se regían por el ritual realizado por el chamán o el sacerdote, también por 
actores y actrices que utilizaban de manera mágica los mismos instrumentos.

Con cierto grado de humildad y respeto, me acerqué a ese principio para elabo-
rar el texto y constituir la puesta en escena. Sé, que tanto el ritual como la máscara, 
merecen respeto y son elementos mágicos, como tal se deben tratar, y así lo imple-
menté en el montaje.

Pero aclaro, comparto la idea que el ritual ancestral y el teatro son dos manifesta-
ciones culturales diferentes. El primero, es un acto social implementado para lograr 
unos objetivos que tienen que ver con las necesidades de la cultura, mientras que 
el segundo, es un acto producto de la imaginación, que incluso puede debatir los 
mismos principios y mecanismos del ritual. Rozik (2014) expresa:

La experiencia teatral puede también convertirse en un acto de subordinación 
del inconsciente a la conciencia y, por la misma razón, un acto de comunión. En 
otras palabras, se convierte en un acto de experimentar la armonía interior y 
exterior (o falta de armonía, si el autor apunta a la experiencia opuesta), en el 
reino de la estética y por tanto en principio disfrutable. (p. 361).

De manera que este fue uno de los objetivos del proceso de creación, dramatizar 
la línea divisoria entre realidad y ficción mediante un método que por medio de la 
máscara y del acondicionamiento de un espacio, pretende liberar al pensamiento y 
al sentimiento reprimido. Lo anterior, porque el teatro es una experiencia donde la 
comunidad puede enfrentar y someterse al mismo tiempo a su condición humana, 
sabiendo que no puede evitar la muerte, pero sí revelarse contra ella en el sentido 
de divertirse con su imagen, invocando a seres queridos desaparecidos, haciendo de 
la muerte un acto de creación artística.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio118

El teatro contiene como entidad y como institución una especie de permiso para 
confrontar lo impuesto y generar impulsos subversivos, que legitima el deseo de 
los artistas de oponerse a todo aquello que cohíbe la libertad. Es una especie de 
libertad institucionalizada de la imaginación; lo anterior, lo diferencia del ritual, el 
cual puede replicar las múltiples formas de cohibición, prohibición y acondiciona-
miento cultural y social.

En esa dirección, la máscara también es una liberación de la persona, porque es 
una forma de interactuar entre la persona y las imágenes que hacemos de ella. Es una 
combinación de materias primas específicas con formas narrativas del consciente e 
inconsciente y no está restringida al mundo real, puede crear mundos ficcionales, que 
nos sacan de la personificación y nos otorgan la capacidad creadora del personaje, sin 
embargo, como ocurre en El fallecido ojo de vidrio, no obliga a ser personaje y sí nos 
posibilita desaparecer tras otra imagen que es una pero puede no serla:

Mucho antes que yo, otros ya habían utilizado las máscaras en chocarrone-
rias, ficciones mascaradas. En mi caso las máscaras están destinadas a fijar mi 
alma errante y reconstruir los mitos que me constituyen, pues al permitirme 
crear personajes, le dan forma a mí ser, que no es más que una aparición, una 
ilusión, un deseo. Cuando me pongo una máscara me transformo y puedo ser 
un animal, un espíritu, un fantasma, una sombra. Me coloco una caratula para 
ocultar el deterioro de mis rasgos faciales, pero también para darme aspecto 
de hombre heroico, cómico, juglaresco e irreconocible. Me gusta desaparecer 
entre los rasgos de otra identidad, me gusta ser yo, el que está aquí ahora con 
ustedes, pero que puedo desaparecer detrás de esta imagen llamada máscara, 
para afirmar que soy yo, pero que parece testificar en todo momento que no 
soy yo en lo absoluto. (Araque, 2014, p. 28).

El fallecido ojo de vidrio.

Foto: Camilo Suárez



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

119

Representación-interpretación/presentación-estados
El fallecido ojo de vidrio es un montaje que partió de la indagación sobre conceptos 
y prácticas de presentación y representación en el teatro contemporáneo, funda-
mentalmente, en un sector del grupo de investigación Estudios de la voz y la palabra 
y la Fundación Cultural Vendimia Teatro, con quienes se comparten inquietudes y 
preguntas sobre estos temas.

Esas inquietudes generaron una serie de preguntas: ¿cómo repensar el concepto 
de actuación en la escena contemporánea?, ¿lo analizamos desde la presentación o 
desde la representación, desde la interpretación o desde la caracterización? El tea-
tro contemporáneo exige diversas investigaciones sobre este tópico o tema; es ne-
cesario comprender si en la actuación de esta época hablamos desde el actor que 
interpreta un personaje o del performer que se descifra y muestra a sí mismo.

Para nosotros, es fundamental tener en cuenta que en la contemporaneidad no 
solo el personaje, sino la situación, la escena y la representación, están en duda. El 
mismo concepto de diálogo asociado al teatro dramático que pretende una conver-
sación dialógica es cuestionado.

El héroe ya no es el centro del evento, por lo tanto, el personaje tiende a desapa-
recer o a mutar en otras formas y opciones. El protagonista es incierto y en algunas 
ocasiones reaparece el coro como un dispositivo más poderoso que una entidad 
perfectamente definible, por lo tanto, el protagonista es puesto en duda.

Igualmente, en varias de las propuestas del presente se opta por una participa-
ción o intervención de las personas asistentes, ya no como simples espectadores u 
observadores, sino como actuantes que coayudan a configurar el acontecimiento. 
Por eso se habla de público-partícipe o espectador testigo, que si bien conserva la 
característica del público, no se ve inmerso en un espectáculo, sino que significa en 
un acontecimiento.

En nuestro proceso fue de vital importancia entender cómo la formación de los 
integrantes, con sus diferentes posibilidades, permitió escenarios creativos que nos 
condujeron a identificar otras formas y maneras de abordar el hecho teatral:

En tanto acontecimiento, el teatro es más que lenguaje (comunicación, expre-
sión, recepción): es experiencia, e incluye la dimensión de infancia presente en 
la existencia del hombre. Esto implica una superación de la semiótica (en tanto 
ciencia del lenguaje) por la poética.19 (Dubatti, 2012, p. 57).

19	 En el cuarto capítulo de su propedéutica, Jorge Dubatti explica por qué el teatro no puede ser visto 
como un simple acto de comunicación, sino como un acontecimiento social, cultural y artístico, par-
tiendo de unas coordenadas fundamentales que se deben considerar para comprender el fenómeno 
escénico contemporáneo, donde el concepto de representación está puesto en duda o por lo menos 
debe compararse con otras perspectivas.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio120

Entonces, el acontecimiento se constituye en una forma de comunicación mediada 
por la formación y la poíesis, la cual es la acción corporal en vivo del actor-actriz y es 
contemplada, atestiguada y cocreada por ese espectador emancipado.

En El fallecido ojo de vidrio, partimos de la intención de generar un aconteci-
miento o suceso donde no hay espectadores en el sentido literal de la palabra, sino 
testigos o partícipes. Es en esa dirección que rescatamos la idea de un espectador 
emancipado:

Nos hace falta otro teatro, un teatro sin espectadores: no un teatro ante asien-
tos vacíos, sino un teatro en el que la relación óptica, pasiva implicada por la 
palabra esté sometida a otra relación, aquella implicada por otra palabra, la 
palabra que designa lo que se produce en el escenario, el drama. Drama quiere 
decir acción.20 (Rancière, 2008, p. 11).

Un espectador que cumple una función de expectación donde puede no solo inter-
pretar el hecho teatral, sino vivenciar, sentir, emocionalizar, describir, narrar, com-
plementar y fundamentalmente cocrear. El personaje de El fallecido es una creación 
comunal donde todos los partícipes aportan elementos para su creación, lo que 
hace posible la idea de un público que desaparece como observador y un personaje 
que se desvanece solo como ficción.

¿Pero esa ansiada desaparición de un público se da en un teatro de presentación 
o de representación? Partimos del criterio que el concepto de testigo está asociado 
a un teatro de presentación, donde el personaje se niega a desaparecer, sin embar-
go, esto podría ser una especie de contradicción porque la presentación se plantea 
desde el “yo hago, yo digo, yo estoy aquí”. De hecho, el actor o la actriz, pasan a ser 
más importantes que el personaje, ya que se trata de llevar a la escena, no situacio-
nes o sucesos extraños, sino que en el acto de presentar se exigen todos los rasgos 
de sinceridad y honestidad posibles.

Robert Abirached (2011) lo plantea en los siguientes términos:

El actor es el objeto principal de esta ciencia, nueva en Europa: queda llevar a 
cabo su aprendizaje, dejando que la vieja mímesis se debata con su sospecho-
so empirismo que, desde Stanislavski a Dullin, ha sobrevivido a los ataques de 
todos los métodos. En la intersección entre la musculatura y la afectividad se 
encuentra la respiración: tanto en el actor como en el atleta se basa (en los 
mismos puntos de apoyo), según dos procesos inversos, pero que recorren en 
sentido contrario un trayecto idéntico.21 (p. 352).

20	 El texto El espectador emancipado de Rancière, es un análisis crítico del papel que juega el público en 
las artes. El planteamiento fundamental es que eso que llamamos espectador en realidad es el elemen-
to que configura la obra de arte.

21	 En La crisis del personaje en el teatro moderno, Robert Abirached plantea que no solo desde ahora sino 
desde comienzos del siglo XX el personaje en el teatro está puesto en duda, ya que se argumenta en la 
ficción y no en la sinceridad.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

121

Tuvimos en cuenta el postulado donde se afirma que en la escena tradicional se 
conversa por medio de diálogos más o menos comprensibles para el público espec-
tador, pero que en las posibilidades de la escena contemporánea no se pretende un 
discurso dirigido a espectadores que son como un ente homogéneo, sino a personas 
en específico.

Tal vez, en nuestra puesta en escena se quiere involucrar a un público activo. No 
emitimos un discurso para esperar una respuesta lógica de un participante o asis-
tente dudoso, interactuamos con seres reales, de carne y hueso, con sus opiniones, 
que se pueden manifestar a partir de sentimientos y emociones, que expresan sen-
saciones vivas en la escena; claro, sin la intención de manipularlo u obligarlo a tomar 
partido en lo que no quiere22.

Nuestra puesta difiere del teatro clásico porque no se soporta en una represen-
tación, en cambio, sí en una presentación o presencia; no se pretende que el público-
-espectador se identifique con el actor o el personaje, sino que se utiliza el recurso 
de la desidentificación, con la pretensión de desaparecer como personaje y conver-
tirse en una especie de conmoción propiciada por la alteración de los sentidos.

Es por ello que en la puesta en escena las sombras chinescas o proyectadas en la 
pared son esenciales, lográndose por medio de un efecto que se consigue al inter-
poner muñecos y personas entre una luz de linterna o lámpara y una tela blanca, de 
manera que la oposición, movimiento y desplazamiento de los muñecos y personas 
se proyecta en sombras, que representan situaciones en movimiento y se constitu-
yen en un interlocutor válido y vivo, tanto para el personaje de El fallecido, como 
para el público-testigo.

Otro elemento de la puesta en escena es buscar un repliegue de la síntesis o de la 
complejidad dramatúrgica, pero sin pretender un discurso homogéneo, ni significar 
en una sola dirección. No nos interesa que todos los partícipes entiendan perfec-
tamente el suceso o que aquello que ocurrió en el acontecimiento, tanto racional 
como corporal o emotivo, sea igual para todos y todas.

Se espera que el partícipe tenga la capacidad de decodificar el suceso, permitien-
do que descifre muchas de las acciones e imágenes. En nuestro proceso, la decodi-
ficación se basa en signos y símbolos auditivos, sonoros y visuales, donde los espec-
tadores emancipados no requieren de una historia unidireccional, sino que tengan 
la capacidad de construir, vivenciar y elaborar su propio relato o crear su propia 
narrativa, esto es, relacionar aquello que ve y vive con su vida, sus sentimientos, 
deseos y anhelos.

22	 El teatro de participación ha realizado invaluables aportes a las artes escénicas y sobre todo al teatro 
entendido como acción social e instrumento pedagógico. Sin embargo, nos oponemos a ese teatro de 
participación que ridiculiza al público-testigo.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio122

Entonces, no es importante entender sino sentir, tampoco aceptar sino sentar 
una postura, esta no necesariamente construyendo un discurso político o ideoló-
gico, sino propiciando que cada partícipe se proyecte en el acontecimiento y aban-
done ese territorio donde puede ser complaciente y se convierta en un ser crítico. 
Lo fundamental es que quien participe pueda concretar su acción de presencia en 
el suceso:

Para proponer un camino de florecimiento del acto performativo, partimos, 
que una experiencia escénica debe trabajar con figuraciones y ficcionalidades 
individuales. Para que esto suceda, es muy importante que el actor pueda 
moldear como “arcilla” su ser, antes y durante el proceso creativo en curso, 
experimentando las consistencias de la “arcilla”, y su maleabilidad antes de la 
expresividad buscada. (Braga, 2014, p. 54) (traducción propia).

Otro elemento fundamental en el desarrollo de la obra fue el intentar “crear” con 
el cuerpo del actor-actriz, con su sangre, espiritualidad y con la imagen poética que 
deriva de la sombra, pero lo más importante, es el retorno del cuerpo como centro 
de atención; para ello, se acude a la presencia física y corporal, al movimiento transi-
torio, al cuerpo manejado con desfachatez, con desvergüenza y sin dejar de precisar 
la gestica y la kinesis.

En El fallecido queremos construir un cuerpo como algo que significa y sensibiliza 
al mismo tiempo, no nos interesa este como depositario de la palabra o del conoci-
miento, sino un cuerpo-signo, un cuerpo-símbolo que maneja un discurso disímil al 
racional, que significa y trasmite independiente del texto o la razón.

El montaje adquiere características de metalenguaje, entendido como el lengua-
je teatral que nos permite asimilar otras expresiones del ser humano en procesos de 
creación como los físicos, emotivos, pasionales, racionales y estéticos, empleando 
para ello referentes que llevan al partícipe-testigo al lugar de la representación, don-
de no se pretende representar en un lugar y un tiempo determinado, pues la historia 
no conduce el drama, sino es el acontecimiento real y estético lo que trasmite y 
significa.

Deseamos poner en duda las tres unidades propuestas por Aristóteles desde el 
siglo III (a. C.): de tiempo, acción y espacio. Ya no es necesario o por lo menos perti-
nente, que los sucesos mostrados en la puesta tengan una secuencialidad temporal, 
es decir, nos tomamos el atrevimiento de ir del tiempo presente al pasado, incluso, 
saltamos en diferentes épocas y momento históricos donde transcurren acciones 
entre dos hechos diferentes o dos crónicas incompatibles.

De igual forma, el espacio no es necesariamente coherente, pues no debe dar la 
sensación de un lugar realista o natural, incluso, el espacio es totalmente ficcionario 
o imaginado y no coincide con un espacio real, ya que se trata de un garaje semi-
derruido, el cual se convierte por obra del arte en una cripta. Está en la capacidad 
creativa del espectador-testigo transformar o no ese garaje en un mausoleo.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

123

La acción no se realiza en función de un personaje o de un suceso determinado y 
no constituye el tema central de la obra o del montaje. Esa secuencialidad aristotéli-
ca está sustituida por actos, hechos o acontecimientos, que no apuntan a que los es-
pectadores-testigos entiendan una fábula, tengan un aprendizaje y cumplan niveles 
de identidad con el personaje, pues no es fundamental para ellos lo que se narra en 
la escena, sino que comprendan al actor o el performer que se vale de múltiples ele-
mentos personales para construir el suceso escénico que ellos deben reinterpretar.

Ese actor-performer juega por instantes con ser él en la escena. En otros mo-
mentos se distancia de sí mismo y construye un comportamiento extraño, chocante, 
ridículo y parcialmente indescifrable, pues la pretensión no es que se le vea como 
un personaje perfectamente definible, pero tampoco como un actor que se confiesa 
ante el público.

Como se puede apreciar, estamos inmersos en el debate sobre la crisis del perso-
naje, la acción y la puesta en escena. Sí, participamos de las propuestas que buscan 
una transformación profunda del hecho escénico, donde las acciones rechazan la 
teatralidad, y buscan una especie de modelo de ritual contemporáneo, donde lo sa-
grado tiene que ver con lo arcaico.

Quizá la pretensión sea demasiada, pero deseamos regresar a estados oníricos, 
a niveles instintivos y subconscientes, buscando un teatro casi que religioso, mítico, 
mágico y fundamentalmente vivencial, retomando las raíces de lo ancestral, primi-
genio y originario, pero sin la pretensión de hacer religión con el teatro, por ello 
miramos hacia la ceremonia, los misterios, el drama tribal y la sombra pautada, sin la 
intención de volver verdad el acontecimiento teatral.

El culto actual fue el paradigma a seguir en el proceso de montaje y para ello in-
tentamos descomponer el cuerpo del actor-performer e involucrarlo con el del par-
ticipante-testigo, con la intensión de generar un atrevimiento y una intensidad que 
comprometan a todos los partícipes, pues lo importante no es divertir o mostrar, 
sino sacudir por medio de un teatro de acción directa que nos convierte en el lugar 
del suceso como en una especie de organismo social o cultural.

En la indagación de este planteamiento fue necesario asumir una estrategia de 
bifurcación para profundizar, confrontar y cuestionar esas dos formas de teatro que 
se encuentran en la actualidad en dos polos opuestos: el teatro dramático y el tea-
tro posdramático; el primero, supuestamente se argumenta en la representación, 
el segundo, en la presentación, pero se descubrió muy rápido que en ambos casos 
tocan otras relaciones interesantes como la relación arte-vida, ficción-realidad, pre-
sencia-ausencia, estado-personaje; en fin, vínculos que se convierten en temas de 
importancia para el desarrollo de una investigación crítica.

Para comprender esto fue necesario entender un poco cuáles eran los compor-
tamientos, intenciones y búsquedas de actores-actrices en el teatro dramático y 
posdramático.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio124

El fallecido ojo de vidrio.

Foto: Camilo Suárez.

El actor en el teatro dramático
Son muchas y variadas las formas de analizar el teatro dramático, sin embargo, lo 
podríamos entender como el que se argumenta en el drama y contiene la idea de 
acto, acción y situación. Aunque algunos teóricos insisten en diferenciar el drama 
del teatro, ya que el primero remite al texto escrito y se ubica en el territorio de la 
literatura y el segundo es el suceso escénico propiamente, el teatro dramático es 
entonces el que parte del texto escrito para ser actuado en la escena.

Si lo entendemos así, estaríamos hablando no solo del teatro de occidente a par-
tir de Grecia, sino de categorías teatrales de Oceanía, Oriente (tanto en China, Japón 
e India) y otros lugares como la América actual y la prehispánica, donde este tipo de 
teatro ha tenido y tiene una existencia regular y significativa, que inclusive aún hoy 
se conserva, como es el caso del teatro de muñecos, de marionetas, de sombras o el 
que combina este tipo de posibilidades23.

A partir del siglo XVIII y específicamente en el XIX, el teatro dramático se empie-
za a definir como una forma determinada que se fortaleció por la consolidación de 
la burguesía, quien debatía por medio del teatro los problemas más profundos de 
la humanidad, a través de la presentación de personajes de insondable seriedad e 

23	 Desde la perspectiva de asociar diversas técnicas y formas de presentar los sucesos, acontecimientos 
y situaciones podríamos entender El fallecido ojo de vidrio como una propuesta de teatro dramático, 
sin embargo, se trata más bien de un montaje que amalgama un sin número de posibilidades.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

125

inspiración social. En ese sentido, el teatro operaba como una especie de catarsis o 
pago de deudas morales, económicas y psicológicas.

Con el trascurso de la historia y el devenir del siglo XX, se comenzó a llamar tea-
tro dramático a todo aquel que se argumentaba en el texto escrito para ser inter-
pretado y al que recurría a la palabra para plantear sus conflictos, situaciones y des-
enlaces.

Ya en la segunda mitad del siglo XX, Patrice Pavis (1998)24 lo define en estos tér-
minos:

Lo dramático es un principio de la construcción del texto dramático y de la 
representación teatral que muestra las tensiones de las escenas y de los epi-
sodios de la fábula hacia un desenlace (catástrofe o resolución cómica) y que 
sugiere que el espectador quede cautivado por la acción. (p. 144).

Como se puede apreciar, el teatro dramático está sustentado en el conflicto y la 
acción que realizan personajes en un lugar determinado y consiste, como lo defi-
nió Aristóteles hace más de veinte siglos, en la imitación de una acción de carácter 
elevado realizada por personajes en acción y no por medio de una narración, que 
al suscitar piedad, compasión o pánico, consigue la expiación de las emociones, de 
los sentimientos o las culpas. Mucho se podrá debatir sobre la vigencia o actualidad 
de este teatro en estos términos, lo cierto es que este no excluye otras maneras de 
concebirlo.

En un medio artístico como el nuestro, el teatro de texto es el que más se re-
presenta, incluso, algunos programas, escuelas y academias lo utilizan como una 
herramienta pedagógica, y aunque son varios los intentos que se han realizado por 
implementar otras alternativas contemporáneas para transmitir el conocimiento en 
las artes escénicas, varias de ellas parten del reconocimiento de la existencia del 
modelo que se pretende superar, es decir, el drama, el conflicto, la situación y el 
personaje siguen vigentes.

Sabemos que el teatro dramático deriva exclusivamente del texto, lo cual nos 
permite reconocer que se puede hablar de dramaturgia del autor, pero no por ello 
se opone o va en contravía al teatro de la imagen, gestual, físico, de objetos, de som-
bras, muñecos y otras formas teatrales, en donde dramaturgias como la del actor-
actriz o de la puesta en escena juegan un papel importante.

Es precisamente el concepto de dramaturgia el que le permite subsistir, ya que 
en su sentido más genérico, es la técnica que busca establecer los principios de la 
construcción de una obra sobre la escena. Se debe tener en cuenta que en la actua-
lidad la dramaturgia puede ser entendida como todo escrito o reflexión sobre el 
hecho teatral. Martínez (2012) expresa al respecto:

24	 Aunque Patrice Pavis en su Diccionario del Teatro no dedica un aparte al teatro dramático, sí lo mencio-
na y lo argumenta comparándolo con el teatro épico en su aparte dedicado a lo dramático y épico.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio126

El arte de la composición dramática. En el teatro, este término abarca todo 
escrito o reflexión sobre el hecho teatral; desde la poética, la técnica, y las 
condiciones propias de la representación, se trate de la obra de una época o de 
un género o de un autor. La dramaturgia clásica estéticamente considerada, 
es aquella basada en la acción, la cual es analizada como la evolución de un 
sistema orgánico de tensiones entre personajes.25 (pp. 114-115).

Como se puede observar, lo dramático no se limita al teatro de texto ni a un teatro 
aristotélico, sino que abarca muchas de las expresiones y manifestaciones escénicas 
contemporáneas. Está por demás afirmar que el teatro de texto, a pesar de la crítica 
y sus detractores, sigue vigente, es contemporáneo y se seguirá produciendo, escri-
biendo, creando y mostrando al público, espectador o testigo. Esto no quiere decir 
que no se pueda realizar o plantear un teatro con otras características que quebran-
te la lógica y la misma configuración del teatro dramático.

Pero plantear un teatro que transgreda un modelo tradicional, no solamente 
implica descifrar su funcionamiento, requiere de su conocimiento para pretender 
variar su estructura básica, lo que supone un proceso que debe ser analizado desde 
un contexto académico, pedagógico y creativo, en el que fundamentalmente su re-
sultado debe ser, como todo en el arte, criticado, valorado, analizado y cuestionado, 
claro está, sin descalificarlo.

Por lo anterior, programas de Artes Escénicas, como el de la Facultad de Artes 
ASAB, posibilitan que los estudiantes de actuación y dirección utilicen como objeto 
y tengan como fundamento en su formación el estudio del teatro dramático y de 
género, pues es el paradigma que caracteriza el teatro universal desde Esquilo hasta 
Müller, pasando por Shakespeare, Lope de Vega, Pirandello, Brecht, Beckett o Sam 
Shepard, hasta dramaturgos tan contemporáneos como Perla Szumacher, Jaime 
Chabaud, Sabina Berman o David Mamet, entre otros.

En todos los autores que transitan un espacio de tiempo bastante significativo, 
existe un común denominador, su construcción creativa no está solo argumenta-
da en la unión de acción tiempo y espacio, sí en un manejo técnico de la actuación 
por parte de actores y actrices a quienes se les pide el conocimiento, adecuación 
y perfeccionamiento de sus herramientas de trabajo, que son el cuerpo y la voz, 
asociados a los sentimientos y emociones, lo cual implica que de alguna manera la 
dramaturgia contemporánea establece un estrecho vínculo entre el texto escrito y 
las personas que asumirán, actuarán, vivenciarán o interpretarán estos textos.

25	 Este es el planteamiento sobre el concepto de dramaturgia en la actualidad de Gilberto Martínez (q. e. 
p. d.). Sin embargo, se comprende que el mismo concepto evoluciona y cambia constantemente, por 
ello limitarlo a la escritura de texto o al lenguaje escrito es un despropósito o una falta de información 
y referencias actualizadas, ya que podemos hablar de dramaturgia del actor, del espacio, de la esceno-
grafía, de la música, etc.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

127

Esto ya es un cambio sustancial en el concepto del teatro dramático contem-
poráneo, pues en épocas pasadas, el autor escribía sus textos independiente de 
quienes lo fueran a asumir en la escena. Incluso, en algunas ocasiones el escritor de 
obras de teatro componía en la soledad, caso muy diferente al actual, en donde casi 
siempre, el dramaturgo escribe para sí mismo o para unas personas en concreto a 
quienes conoce, asumiendo que comprenderán sus planteamientos y perspectivas 
creativas.

Sin embargo, una herencia primordial del teatro dramático, en relación con la 
contemporaneidad, es que se sigue sosteniendo en la relación cuerpo, voz y senti-
mientos, pues en ella, se argumenta la más esencial y visible forma de comunicación 
que tiene el arte escénico. Particularmente en el teatro dramático, las personas con 
la ayuda de la técnica, se transforman y cambian en el escenario, adoptando aquello 
que se pretende comunicar por medio del texto, pero su principal elemento es la ex-
presión sensible (cuerpo, voz, emociones), que lo pueden llevar a construir un per-
sonaje sobre la escena y a manifestarse por medio de múltiples lenguajes visuales, 
auditivos y sensitivos, que no siempre derivan en la construcción de un personaje, 
sino que puede ser también una caricatura, un escorzo o un chicle, en el que lo fun-
damental no es que sea verdadero sino creíble.

Por ello, en la actualidad, las posibilidades de un cuerpo y una voz preparados 
para la creación expresiva en la escena presuponen una ejercitación atenta, metó-
dica, progresiva, sensible, consciente y eficaz. También es por esto, que en varios 
programas de actuación el área de expresión corporal está constituida por el entre-
namiento actoral, la danza para actores y actrices, la gimnasia o acrobacia escéni-
ca, y por algunas técnicas específicas como la biomecánica de Meyerhold, el mimo 
corporal dramático de Decroux, el actor súper marioneta de Gordon Craig y otras, 
derivadas del teatro dramático o que nacieron en estas vertientes, considerándose 
cátedras afines necesarias para el futuro actor o la actriz en formación.

Ahora bien, se entiende que el entrenamiento actoral o la preparación para la 
escena, no es para que el artista en formación desarrolle un modelo de belleza cor-
poral, sino para que discipline su corporalidad, desarrolle sus habilidades, afine sus 
emociones y haga consciencia de sus capacidades, posibilidades y retos, sobre todo, 
para que tenga opciones reales para resolver los problemas del presente de una 
manera creativa, lúdica y propositiva.

En oposición al enfoque del entrenamiento del actor fundamentado en la bús-
queda del dominio del cuerpo-instrumento (tendencia dualista), encontramos 
otra tendencia fundamentada en la idea de unidad dinámica del cuerpo. Un 
entrenamiento que no propone el dominio del instrumento cuerpo sino que 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio128

busca eliminar los obstáculos que bloquean el proceso creador del actor y su 
comunicación. (Carvajal, 2007, p. 39)26.

Es válido preguntarnos qué se le puede exigir al actor que protagoniza la obra El 
fallecido ojo de vidrio analizada desde el teatro dramático contemporáneo y remi-
tiéndonos a varias propuestas, sin embargo, podríamos decir que debe tener claro 
que la sustancia de su oficio corresponde al poder descifrar con su cuerpo y voz, sus 
facultades mentales, sensitivas y su capacidad creativa y naturaleza, el personaje, 
el rol o el estado emotivo que fue concebido por el escritor, dramaturgo o autor y 
el director.

En el teatro dramático actual los actores y actrices deben por lo tanto utilizar 
cuerpo, voz y emociones con un manejo adecuado, en la medida exacta y con el 
ritmo requerido por la propuesta, para hacerlo debe tener las condiciones y la dis-
posición necesaria con la que se partió en el desarrollo del montaje. Se entiende que 
es un proceso en construcción en donde la labor de la preparación para la escena 
es transformar la capacidad cotidiana en movilidad extracotidiana, generando mo-
vimiento estético o acción física, sonido orgánico y palabra creíble en el escenario.

Las diversas técnicas del teatro dramático permiten a actores y directores el 
reconocimiento de las capacidades, posibilidades y deficiencias del cuerpo, la voz 
y las emociones en el escenario. Los actuantes, aprenden a decidir lo que deben 
hacer, decir y sentir en el momento de actuar y a qué deben recurrir según las exi-
gencias planteadas.

Ya no se trata solo de construir un personaje, se debe expresar con todo el 
ser, lo cual es diferente a moverse y hablar en un espacio determinado. Cuando se 
está expresando con la intención de comunicar en un espacio artístico, se asume 
un camino de selección, aceptación o rechazo, que implica un minucioso proceso 
de autodisciplina. El actor se convierte en observador meticuloso de su compor-
tamiento, de sus sentimientos y emociones, con la posibilidad de reconocer ca-
rencias, virtudes y convirtiendo las necesidades en herramientas de trabajo y en 
práctica cotidiana.

En esa dirección, por ejemplo, no podríamos hablar solo de teatro dramático, 
corporal, gestual, naturalista, didáctico, de cámara, de calle, etc; preferimos asumir-
lo como una unidad psicotécnica entendida como relación vital que existe entre el 
actor, el actuante, la persona o el personaje, que utilizando su cuerpo, voz y emo-

26	 Hacia un marco teórico del training o entrenamiento en la formación del actor, es el título de la investi-
gación de Marleny Carvajal Montoya, en el cual manifiesta que el actor debe desarrollar la interacción 
entre el cuerpo y la mente, para desplegar la capacidad de someter “algo” al control de la voluntad 
personal, si quiere tener un acertado desempeño en el teatro contemporáneo.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

129

ción entra en concordancia, por medio de procesos de comunicación27 no formales, 
con el público, el espectador, el testigo o partícipe.

Toda persona que asuma el oficio de la actuación en el teatro dramático contem-
poráneo, debe desarrollar habilidades básicas para aprender a manejar sus condicio-
nes físicas, sonoras y expresivas de múltiples formas, así mismo, debe tener opciones 
en la búsqueda del movimiento, del sonido y de la transmisión de sentimientos, por 
lo tanto, necesita emprender para la escena una preparación y un entrenamiento 
consiente, selectivo, meticuloso, riguroso y creativo, para ello el sentido de ensayo 
o de repetición es primordial, ya que la reiteración permite desarrollar las destrezas 
corporales, vocales y emotivas necesarias para la correcta estructuración del cuerpo 
y la voz, así de alguna manera perfilar las emociones en el proceso creativo.

Directores, actores e investigadores nos preparamos en la búsqueda de movi-
mientos indescriptibles, vertiginosos y novedosos para la escena. Cuerpos que de-
ben realizar en el escenario sin dificultad y con la máxima precisión movimientos, 
gestos, peripecias, que para el común de la gente aparentan y parecen ser difíciles 
de ejecutar, pero que con una preparación adecuada deben convertirse en trabajo 
de primer orden, ya que una de las tendencias de las artes escénicas es hacia la 
espectacularidad; es así como en el proceso existe la intención de que el actor con-
trole al máximo sus movimientos y sepa manejar los ritmos, las pausas y los estados 
de alta emoción.

En algunos casos, no puede permitirse el descontrol sentimental porque esto no 
sería más que sobreactuación. Es importante que se haga conciencia sobre la forma 
y la simplicidad de la actividad, pero estas dos herramientas no pueden aniquilar al 
actor, quien no debe perder su propio rostro buscándolas, por el contrario, debe 
hacer resaltar su expresividad perfeccionándola sin exagerar, sin robar la atención 
del espectador-testigo, ya que lo convertiría en público cotidiano, y lo que se busca 
es que esté presente en el acontecimiento.

También es cierto que en algunas ocasiones se intentó llevar el cuerpo y sus esta-
dos emotivos al máximo de expresión y sentimiento, partiendo de conceptos como 
el de Ruiz (2012):

La figura del actor como un elemento angular que permite renovar la concep-
ción teatral en su conjunto, que erige el oficio de la actuación como un espacio 
de investigación artística y antropológica sin igual, desde el cual poder consoli-
dar, contradecir o poner en duda la estructura social, política y cultural de la so-
ciedad. El legado de los maestros del siglo XX puede leerse como una invitación 

27	 En nuestro proceso hablamos de comunicación no formal en la medida en que ya no nos referimos a 
esa forma de comunicación en la cual hay un emisor, un mensaje y un receptor, sino que esta estructu-
ra se trastoca y complementa con otros elementos que participan en el proceso comunicativo, como 
por ejemplo el código, el medio, el referente, el contexto, el canal, el signo o el estado emotivo del 
actor-personaje.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio130

a continuar este camino en los tiempos venideros, a priori nada propicios para 
un arte artesanal como es el del actor. Su memoria entonces no producirá el 
dolor improductivo de la nostalgia, será más bien un susurro que nos impulse 
a explorar nuevos caminos acompañados por el estimulante bagaje de la he-
rencia. 28 (p. 530).

El planeamiento de Borja Ruiz nos recuerda de nuevo el poder y encanto del queha-
cer visto como un acto artesanal, pero que tiene por necesidad transformarse y mu-
tar y, que si bien recoge la herencia de los maestros del pasado, está por tanto obli-
gado a proyectarse en el futuro; un mañana incierto, lleno de exigencias, incógnitas 
y problemas, donde la escena como nunca está ligada con el comercio, la industria, 
produciendo nerviosismo y presión por el temor al fracaso o al hecho de no poder 
sobrevivir del oficio.

Por lo tanto, la preparación del cuerpo y sus emociones debe estar encaminado 
a vencer temores, timidez, inseguridad, tensiones innecesarias o desconfianza, ya 
que en muchas oportunidades esto impide el propósito del trabajo creativo, que 
tiene como fin comunicar con y desde su cuerpo las ideas, pensamientos y senti-
mientos.

Cuando el cuerpo y la voz no transmiten estados especiales, los sentimientos del 
actor no son correctos, ni como los experimenta ni vivencia. En la escena se le ve 
desafinado, desequilibrado y sin manejo de su herramienta de trabajo, por lo tanto, 
el actor está obligado a desarrollar, corregir, afianzar y depurar su corporalidad y so-
noridad. No se puede olvidar que tiene la tarea compleja de presentar externamente 
sentimientos invisibles, emociones internas y pensamientos arbitrarios.

En el teatro dramático contemporáneo, actores y actrices, deben poner atento 
oído y cuidado a su propia lógica corporal y vocal, para descubrir que está cargada 
de emociones, deseos, objetivos, sentimientos, contenidos y propósitos.

En el proceso de montaje se pretende que los movimientos y las acciones en el 
escenario sigan un patrón interno, tenga fluidez y la expresión necesaria para sedu-
cir al espectador-testigo e intentar aportarle en su cotidianidad, de paso compitien-
do con cientos de opciones y posibilidades que tiene en la actualidad.

No podemos olvidar que el teatro, comparado con otras alternativas artísticas 
como el cine, la televisión, el circo, el performance, puede tender a verse como un 
evento casi que medieval, es por ello que cada día las exigencias para los actuantes 
son más afinadas, determinadas y exactas.

De este planteamiento en el proceso de El fallecido ojo de vidrio, se retomó la 
idea de un teatro dramático, que si bien se argumenta en el texto, lo que finalmente 

28	 Considero que quien más ha indagado en el desarrollo y perspectiva del actor en el siglo XX ha sido 
Borja Ruiz y su texto El arte del actor en el siglo XX. Este es un referente obligado para cualquier tipo de 
análisis que se quiera hacer sobre el tema en el presente.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

131

importó fue la puesta en escena, que sin temor, centró la atención en el cuerpo, las 
sombras y la relación con el público-testigo.

En la puesta en escena se trasladó el conflicto que, normalmente en el teatro 
dramático, ocurre en el escenario y al cual los espectadores asisten como voyeristas, 
a su vez, se eliminó este para que el conflicto transite entre el personaje y los espec-
tadores-testigos, sin olvidar que se está en un mundo ficcionario, pero que tiene la 
intención de construir otros universos creativos. Recordemos que el espacio es la 
reproducción de una cripta donde los asistentes-testigos son colocados en el mismo 
nivel del personaje-actor, por tanto, el conflicto es común y la pretensión es que el 
lugar que imagina el personaje-actor para su habitar, sea el mismo de los partícipes.

El conflicto que se traslada de un escenario cotidiano al espacio donde ocurre 
el suceso y que está habitado por el personaje-actor y los partícipes, permite que 
todos los presentes se involucren en el acontecer, o mejor en el acontecimiento, 
ya que también se cuestiona la idea de espectáculo y se pretende reemplazarlo 
por el convivio.

Se toma de lo dramático la idea del texto y de él se parte29. Igualmente, se inten-
ta construir un personaje y hay unas situaciones fácilmente reconocibles, pero el 
tratamiento del conflicto, la relación con los asistentes y la puesta en escena, corres-
ponden a otra lógica en la que, por ejemplo, no se comprende el hecho teatral como 
espectáculo sino como convivio, como acto en comunión y acontecimiento.

Dubatti (2012) define esa búsqueda en los siguientes términos: 

Llamamos convivio o acontecimiento convival, a la reunión, de cuerpo presen-
te, sin intermediación tecnológica, de artistas, técnicos, y espectadores, en 
una encrucijada territorial cronotópica (unidad de tiempo y espacio) cotidiana 
(una sala, la calle, un bar, una casa, etc., en el tiempo presente). (p. 35).

Entonces: ¿se trata de un personaje en la escena o de un actor que utiliza elementos 
como vestuario, máscara y objetos, para construir un universo incluyente? Si la pues-
ta en escena es concebida como un convivio, donde la existencia real de partícipe es 
un elemento primordial y necesario, no podríamos hablar de teatro de representa-
ción sino de presentación. Esto implica que es el actor el que participa de un suceso 
que incluye unos cómplices que no son espectadores tradicionales, pues es con ellos 
y desde ellos, que se construye el evento. Por eso, quizá sea necesario estudiar otras 
opciones, como la que deriva del teatro posdramático, para analizar el montaje.

29	 De hecho, el texto El fallecido ojo de vidrio fue publicado por la Editorial de la Universidad Distrital 
Francisco José de Caldas mucho antes de su estreno en el libro Eco de voces sin aliento, que es una 
publicación de diez monólogos colombo-mexicanos y cuya compilación y edición estuvo a mi cargo.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio132

El fallecido interactúa con el público.

Foto: Camilo Suárez.

El actor en el teatro posdramático
En relación con el concepto de teatro posdramático hay un debate muy extenso y 
fructífero, ya que este acoge gran cantidad de manifestaciones que tienen que ver 
con la instalación, la performancia, el happening, el circo, los malabares, los pasaca-
lles, la acrobacia; en fin, lo posdramático intenta concebirse como una amplia gama 
de manifestaciones escénicas (incluso concebidas como espectáculos de masas que 
se acogen o enmarcan en categorías teatrales y parateatrales).

En la actualidad, varias manifestaciones teatrales se definen como posdramáti-
co, o pretenden clasificarse con este rótulo, pero si nos atenemos un poco a lo que 
el alemán Hans-Thies Lehmann (2013) plantea, el teatro posdramático hace referen-
cia a las expresiones teatrales contemporáneas que declaran la crisis del personaje, 
del conflicto, de la situación y la misma crisis del drama, e inclusive pone en duda el 
mismo teatro como propuesta estética, y acota:

Propone un análisis de la impresionante ampliación que ha tenido lugar en el 
concepto de teatro: lo ha sido, entre otras cosas (transitables), como instala-
ción, paseo urbano, teatro-danza o performance, y su aproximación se ha pro-
puesto como una prueba o un debate. Por encima de todo, desplazó el centro 
de atención desde el producto teatral terminado hacia la situación, que une a 
todos los participantes en el acontecimiento teatral: tanto a los actores como 
a los asistentes. Por lo general, el teatro sigue trabajando en todos estos casos 
con el lenguaje, tanto con textos dramáticos como con textos no dramáticos. 
Utiliza documentación y escritos para consolidarse como un espacio de con-



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

133

ciencia política y de memoria. En la etapa actual coexisten el teatro dramático 
y el posdramático.30 (p. 14).

Hay algo que es muy importante en relación no solo con lo posdramático, sino con la 
contemporaneidad, es que el actor-actriz vuelve a ser el centro del suceso y aconte-
cimiento teatral, entonces, el texto dramático comienza a dejar de ser lo prioritario 
y otra vez el cuerpo del actor vuelve a ser trascendental, su presencia y la forma de 
interpretar, incluso no únicamente dilucidando o construyendo una idea de perso-
naje, sí a través de los estados y de la presencia. No es el personaje el que se ve en 
la escena, es el propio actor, y ya no hablaríamos de representación, disertaríamos 
de presentación, así mismo, no hablaríamos de personajes, mejor de actuantes o de 
actores en la escena.

Este fue el camino que se pensó inicialmente para construir la propuesta de mon-
taje de El fallecido ojo de vidrio, se trataba de que la persona-actor apareciera sin más-
cara y sin vestuario ante el público-testigo en una cripta y que desde allí emitiera el 
texto. El primer inconveniente que se presentó fue el de hacer creíble que una per-
sona normal, común y corriente, estuviese intentando crear un mundo mágico en un 
lugar ficcional, pues era un sótano acondicionado como una imitación de una cripta.

Esta primera contradicción nos llevó a pensar que quizás el camino era hacer la 
obra en un cementerio, por lo que realizamos algunos ensayos en un cementerio 
de la ciudad, sin embargo, la obra fue adquiriendo un tono hiperrealista y con cierta 
tendencia a lo patético y al tratamiento del texto sobrecogedoramente, inspirado 
por el ambiente lúgubre y misterioso, que es difícil de abandonar en un cementerio.

De tal forma, para el proceso ni el actor al natural, ni un camposanto verdadero, 
permitían lograr uno de los objetivos fundamentales que era el de desaterrorizar 
la idea y la imagen de la muerte. Por lo que estos dos elementos característicos del 
teatro posdramático no se desarollaron en el proceso de puesta en escena.

No es que desde el comienzo se hubiese pensado en realizar el montaje a partir 
de las características de este tipo de teatro, es que el proyecto tenía como idea cen-
tral la de realizar una indagación sobre los conceptos de representación asociado a 
la interpretación y presentación, coligado a los estados emotivos. Esos debates son 
propiciados por algunas de las perspectivas del teatro posdramático.

Es innegable que estamos asistiendo a una trasformación de la escena contem-
poránea en lo que se refiere a esa relación persona-personaje, incluso, algunos ha-
blan de una crisis del personaje enmarcada en una crisis del drama tradicional, lo 
que lleva a una evolución del teatro, y en términos generales, de las artes escénicas.

30	 El libro El teatro posdramático es un ensayo dispendioso y abierto, que tiene la intención de acoger 
varias de las propuestas escénicas de mitad y finales del siglo XX. Explora conceptos, perspectivas, 
autores, obras y categorías teatrales, permitiendo un análisis, pero sobre todo, un diagnóstico en esta 
era de culturas industriales y comerciales dominadas por los medios masivos de comunicación.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio134

Es un poco extraño; si bien, artes como la literatura y el cine también están mu-
tando, en ellas no se pone en duda la existencia del personaje. Ahora, si analizamos 
la evolución del teatro, nos encontramos con que el personaje ha ido cambiando y 
acoplándose a las circunstancias, los contextos y las situaciones de cada momento 
histórico y lugar.

Probablemente, en el siglo XX asistimos a la disgregación31 del personaje más que 
a su crisis, ya que se reivindica el estado emotivo, la persona, el actuante... en fin, 
todo aquello que intenta eliminar el sentido de ficción y se centra en el concepto de 
presentación. Ryngaert y Sermon (2016) afirman:

El personaje no tiene valor en tanto que aparición ficticia, ya no crea ilusión: 
sobre la escena no aparecen más que cuerpos de intensidad y de oralidad. Al 
mismo tiempo también es cierto que de ninguna manera podemos reconocer 
la desaparición imaginaria del personaje, puesto que las voces alternativamen-
te yuxtapuestas, sincopadas, entremezcladas, que tejen la partitura, terminan 
a menudo, a pesar de todo, por revelarse más o menos identificables. 32 (p. 61).

En nuestro montaje intentamos que del mismo modo como se va descomponiendo 
el personaje en las partes esenciales que lo configuran (el texto, la máscara, el ves-
tuario, los elementos de actuación), también se va desvaneciendo su tiempo y el 
sentido cronológico en el que se sustenta su permanencia, volviéndose anacrónico 
y atemporal. Estas características fueron tomando relevancia, de tal forma, lo lineal, 
en términos de tiempo y espacio, se fue transmutando, para que el público-testigo 
pierda un poco la noción de tiempo y espacio, olvidando en dónde está y el tiempo 
que transcurre mientras participa del acontecimiento.

No es que no existiera un tiempo y un lugar para El fallecido, es que estos ele-
mentos no los presentamos de manera lógica y racional, pues no era importante 
definir dónde había vivido, dónde podría habitar y en qué época o lugar. Indudable-
mente, su realidad es presente, es en el lugar y tiempo en el cual ocurre la repre-
sentación. Buscamos una especie de ausencia de ubicación o una posible ubicación 
múltiple, por eso recurrimos a la técnica de las sombras, para crear otros lugares y 
otros tiempos que rompían con el concepto de teatro a la italiana, la vieja fórmula 
de la platea y la silletería.

Quien se para en un escenario está impulsado por una búsqueda constante del 
movimiento o por una necesidad de inmovilidad. Al crear un espacio diferente al de 

31	 Entendida como la desunión de las partes que configuran el todo, más con la destrucción del todo. 
Disgregar para volver a asociar.

32	 El personaje teatral contemporáneo es el último libro de Jean-Pierre Ryngaert y Julio Sermon, en él 
hacen el planteamiento de la descomposición, recomposición del personaje. En algunos casos tomaré 
estas dos categorías para explicar mi postura; sin embargo, como siempre se tratará de una interpre-
tación.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

135

escenario-platea, también crea la probabilidad de asociar estas dos tendencias en 
busca de nuevas posibilidades del desplazamiento e inmovilidad.

En algunas de nuestras reflexiones encontramos que para realizar la puesta en 
escena no podíamos instalarnos en un espacio real y no teníamos oportunidad de 
que el actor se mostrara como tal ante el espectador, pues deseábamos un teatro 
de participación activa, donde él se convierte en público o asistente-testigo, quería-
mos que formara parte del acontecimiento, y por desgracia o virtud, teníamos que 
hacerlo a partir de un extenso texto.

En el teatro posdramático lo que más se ha trasformado es el texto. Recordemos 
que en el teatro dramático, la obra escrita es una estructura didáctica y dialogal, 
donde cada uno de los parlamentos de los personajes hace avanzar la acción y tiene 
una repercusión en el conflicto. Para ello, es necesario que el espectador compren-
da el tipo de comunicación que se quiere establecer con él. Es claro que no es una 
comunicación necesariamente histórica, pero sí relacional, pues si no se establece 
un vínculo entre lo que ocurre en la escena y quienes fungen como espectadores, no 
se puede dar el hecho teatral. Por lo tanto, el texto y su manejo son fundamentales 
para este tipo de teatro.

En la contemporaneidad, el texto no es el elemento esencial sobre el que cabalga 
el hecho teatral, es más bien una nueva instalación de la oralidad y la palabra donde 
se yuxtaponen diversos estilos, lenguajes, formas narrativas y maneras de escribir, 
que no cumplen necesariamente con la idea de diálogo, no tienen un comienzo ni un 
fin claro y admiten cruces de lenguajes y estilos.

Eso fue lo que implementamos con nuestro texto en la escena; lo fragmentamos 
en pequeñas secuencias, que si bien son narradas por El fallecido, no necesariamen-
te siguen un orden lógico y comprensible, no buscan un sentido racional argumen-
tado en un diálogo. No es entonces un teatro dialógico. Esto no niega la posibilidad 
de que en contadas ocasiones el personaje convencional dialogue con el público-
testigo, con algunos seres imaginarios y mucho más ficcionales que él, por ejemplo, 
con sombras-personajes, esqueletos parlantes, asistentes que al colocarles un ob-
jeto o un elemento de actuación son tomados como otros que definitivamente no 
son ellos.

Aparece en el lugar de representación discursos acompañados de intertextos, 
textos silenciosos, textos del cuerpo y de la imagen. Quisimos decodificar el tex-
to para ponerlo en consonancia con otros elementos trascendentes de la escena 
como la música, la escenografía, las sombras, las luces, los efectos visuales que no 
requieren de un personaje para ser emitidos, por ello, se convirtieron en formas de 
expresión muy importantes para el actor.

Por otra parte, cuando nos remitimos a lo posdramático se piensa muchas veces 
en la idea de performers. De hecho, se habla con frecuencia de performer, en oposi-
ción al personaje que en cierta lógica debe desaparecer. Pero no podemos olvidar, 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio136

como lo plantea Fernanda del Monte Martínez (2013) en su ensayo Territorios tex-
tuales en el teatro denominado posdramático33, que:

Pero no se trata de performance, y de hecho Lehmann aclara que la naturaleza 
del performance art es muy distinta de la del teatro denominado posdramá-
tico, ya que la primera busca la provocación a partir de la introducción de la 
realidad en la escena y sobre todo de un trabajo sobre los cuerpos y el segundo 
busca la ruptura de la idea de representación pero sigue vinculado a la poética 
teatral, a crear un universo, no representacional pero sí teatral. (p. 12).

Valga la aclaración de Martínez, dado que el performance, en este momento, puede 
ser cualquier actividad que alguien observe, escuche o disfrute en un lugar denomi-
nado como escénico o escogido como sitio de presentación. Pero también, puede 
ser algo que pretenda la representación o a la teatralidad, como lo que se procura 
en El fallecido ojo de vidrio.

Ese es el gran problema si hablamos de teatro posdramático. De cualquier forma, 
tendríamos que regirnos por unos postulados, criterios, conceptos estéticos, con-
vicciones y características, pero no siempre ocurre así.

El teatro, muy a pesar de que algunos quieran desconocerlo, tiene unas carac-
terísticas y ocurre en un lugar determinado, hay un emisor que sienta una postura, 
pone en público sus criterios, sus conceptos, su forma particular de ver el mundo, 
y hay un receptor, que lo disfruta, lo observa, lo critica, lo analiza; pero fundamen-
talmente, hay una forma particular de emitir un discurso o un mensaje estético, es 
decir, hay un modo de regulación o de ordenamiento, o quizá, de presentación de 
los sucesos.

Hace varias décadas, Ferruccio Rossi Landi planteó en su Semiótica y estética, 
que en el hecho teatral los actuantes, llámense o no personajes, siempre tendrán la 
sartén por el mango y orientarán el evento hacia sus intereses; solo en muy contadas 
ocasiones, el receptor tendrá la opción de convertirse en quien maneja la situación 
o en emisor del discurso, o no por lo menos, con las mismas condiciones de como lo 
haría quien inicialmente concibió el acontecimiento escénico.

Pero es cierto, en la contemporaneidad y en el teatro actual aquello que llama-
mos receptor tiene el poder y la condición de convertirse en emisor, de tal mane-
ra, que estos roles con frecuencia se trastocan. Este mecanismo se implementó en 
nuestro proceso de montaje y así ha ocurrido en las socializaciones de resultados 
de investigación que hemos realizado hasta ahora. Falta indagar el mecanismo por 
el cual esas intervenciones de los partícipes-testigos se convierten en situaciones 
concretas del convivio.

33	 En su ensayo, publicado por la Editorial Paso de Gato, Fernanda del Monte Martínez desarrolla una in-
vestigación conceptual sobre las características de las escrituras teatrales que se acercan a la estética 
posdramática.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

137

¿Nuestro resultado es teatro o performance? Tiene varias de las características 
del teatro dramático y otras tantas del posdramático. Creemos que lo que llama-
mos performance, también tiene algunas de estas características, pero para hablar 
de teatro y no de performance, debemos tener en cuenta ciertas particularidades 
específicas que conllevan a realizar un dibujo claro de si se trata de actores-actrices 
o personajes. Igualmente, es fundamental clarificar si actuamos desde los estados 
emotivos, si lo que queremos realizar es una situación, si nos interesa poner sobre la 
escena un problema, o si lo importante sigue siendo el conflicto.

En realidad, es difícil pretender que en determinadas épocas solo haya existido 
un teatro dramático, creo que como ahora, han existido diferentes formas de lo es-
cénico, otras maneras de la teatralidad. Siempre ha coexistido también la posibilidad 
de crear en la escena no solo desde el texto, se puede hacer una puesta partiendo 
de la hoja de un árbol, una imagen, una idea, un sueño, que no necesariamente se 
trasmita por medio de un escrito.

Si observamos con cuidado, Artaud, Meyerhold, Craig e investigadores escénicos 
con planteamientos anteriores a los de Hans Thies Leman, trabajaron desde esta 
perspectiva, por ejemplo, Peter Zsondi, en quien Leman se basó para teorizar sobre 
teatro posdramático, se argumentó en la necesidad de otras posibilidades para el 
arte escénico. No se puede desconocer que en esa búsqueda han surgido otras po-
sibilidades de preparación para actores y actrices, como Grotowski, Barba, Tadeuz 
Kantor, Uta Hagen, Yoshi Oida o Hahold Guskin, solo para nombrar algunos de los 
que nos influencian día tras día.

Como lo manifiestan Ryngaert y Sermon (2016)34, el actor:

Permanece a cargo, la mayor parte del tiempo de un juego y de un imaginario 
para construir, a pesar de los cortocircuitos de la ficción y de las diferencias de 
estilo. Raramente, el actor elige la neutralidad definitiva, no está desprovisto 
de emociones. Con la memoria de la escena, apuntaremos algunos fenómenos 
de la relación actor-texto-personaje, tal como se presenta en las escrituras que 
tocan los límites de las tradiciones y de los hábitos dramatúrgicos de la encar-
nación. (p. 177).

Con este panorama nos preguntamos: ¿para hacer teatro en la contemporaneidad, 
como se pretende en el El fallecido ojo de vidrio, se requiere de una propuesta espe-
cial de actuación y de preparación de la escena para actores y actrices, indagando 
conceptos específicos que justifiquen su comportamiento en la escena?

No tengo todavía los elementos suficientes para una respuesta asertiva, lo cierto 
es que considero que deberíamos hacer una división, no entre teatro dramático y 

34	 En ese fructífero debate sobre el actor y el personaje, los autores plantean una postura absolutamente 
contemporánea, y es que quizá estamos intentando pretender que el personaje desaparezca, o tienda 
a desaparecer, cuando en realidad, como lo hace toda la sociedad, se transforma y acomoda a las 
nuevas exigencias.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio138

posdramático, sino entre teatro y artes escénicas, propiciando una especie de ge-
nérico donde muchas manifestaciones estéticas puedan ser entendidas como artes 
escénicas: performancia, happening, instalación, arte underground, pasacalle, com-
parsa, circo-teatro, danza-teatro, equilibrismo, etc.; aceptando una categoría que 
llamaremos propiamente teatro, en la cual ubicaríamos el teatro dramático, posdra-
mático, contemporáneo, de vanguardia, clásico, tradicional, alternativo, laboratorio 
y otras tantas manifestaciones.

Es innegable que puede haber tendencias que intentan asociar lo dramático con 
lo posdramático, lo clásico con las vanguardias, lo contemporáneo con lo clásico, 
lo alternativo con lo establecido; en alguna de estas categorías podríamos instalar 
nuestra propuesta.

El teatro no tiene que ver con un pensamiento o una idea, sino con el oficio, con 
el hacer, pues es una profesión reconocible, identificable, decorosa y que requiere 
de una formación específica para que actores y actrices adquieran los elementos 
que les permitan ejercerla con dignidad y ética.

Pero tampoco podemos desconocer que las posibilidades de formación para la 
escena se potencializaron cuando resurgieron y se asociaron de nuevo con el teatro 
y con elementos como la danza, el circo, la acrobacia, los malabares, el ilusionismo, 
el baile tradicional, todos asociados a la actuación. En el siglo XXI, parece que el ac-
tor corre el riesgo de ser remplazado y aplastado por la tecnología y la maquinaria, 
es por ello, que actores y actrices debemos preservar su capacidad creadora y su 
“capacidad artesanal”, para que el teatro, como arte vivo, pueda subsistir, consoli-
darse, evolucionar y plantear nuevas alternativas para la sociedad.

Es esto lo que estamos buscando con nuestra investigación y creación, una nue-
va mirada del teatro que recoja los elementos del pasado, que asimile los cambios 
del presente y que tenga la posibilidad de proyectarse hacia el futuro. Probablemen-
te, El fallecido ojo de vidrio se ubica en ese espacio liminal y se acoge a lo que plantea 
Ileana Diéguez (2014) en su texto Escenarios liminales:

Un estudio sobre las teatralidades que emergen en situaciones de liminalidad, 
inmersas en el “entre” del tejido cultural y atravesadas por prácticas políticas 
y ciudadanas, tiene que reflexionar sobre la naturaleza convivial de sus even-
tos. Las experiencias liminales implican de una u otra manera experiencias de 
socialización convivialidad.35 (p. 45).

Tal vez nuestra pretensión sea demasiada y el resultado de la investigación-creación 
no manifieste ni se acerque a lo expuesto, pero ese es el camino que deseamos 
explorar, es en esa dirección que indagamos en este proyecto. Deseamos propiciar 

35	  A partir de los postulados de Víctor Turner, Ileana Diéguez plantea la teoría de los escenarios liminales 
y los relaciona con conceptos como las políticas del cuerpo, las tramas de la memoria, las prácticas de 
la visibilidad y el teatro trascendido.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

139

debates sobre la presentación y la representación, sobre lo dramático y los posdra-
mático, sobre lo clásico y lo experimental. Quizá, también nos equivoquemos pero 
es el riesgo, o mejor, es ese camino del riesgo el que deseamos transitar.

Personaje La intelectual (manipula, María Fernanda Sarmiento Bonilla).

Foto: Camilo Suárez.

Presentar-representar en El fallecido ojo de vidrio
Un proceso de investigación-creación nos puede conducir a la cuestión de cómo se 
produce conocimiento en artes, específicamente en teatro, ya que ese procedimien-
to es diferente al de otras disciplinas. Nuestra práctica está mediada por la intuición, 
sensibilidad y exploración. No partimos necesariamente de un problema, una hipó-
tesis o una pregunta, podemos hacerlo desde una idea, un concepto o una inquietud 
motivada por emociones y discernimientos, afectos y desafectos, en relación con 
expectaciones personales relacionadas con nuestras vidas, o mejor, en esa eterna 
relación vida-muerte, que fue lo que ocurrió en el proceso de El fallecido ojo de vidrio.

El proceso de investigación-creación partió de varias dudas e incongruencias so-
bre el personaje, su presentación o representación y fundamentalmente su relación 
con los asistentes, que había quedado sin resolver en dos montajes anteriores del 
grupo Vendimia Teatro, El espectro que soy yo y De pelonas tilicas y calacas36.

36	  El espectro que soy yo y De pelonas, tilicas y calacas, son dos obras que nacieron también de procesos 
de investigación-creación y actualmente se encuentran en el repertorio del grupo Vendimia Teatro.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio140

En esta oportunidad, el dispositivo fue el cuento corto, Un ojo de cristal. Memo-
rias de un esqueleto, de Alfonso R. Castelao37, quien por medio de la narración y el 
humorismo en su escritura, abordó lo barrial en relación con lo rural y por medio 
de la narración y el humorismo realizó un rescate de lo público y popular; temas 
muy interesantes para explorar la festividad y la desaterrorización de la muerte. 
Igualmente, motivó una reflexión sobre el desarraigo campesino y la cultura po-
pular anónima.

Pero la búsqueda en la puesta en escena de El fallecido ojo de vidrio, difiere de 
la perspectiva narrativa en la medida en que Castelao crea desde la literatura, en 
nuestro caso lo hacemos desde la puesta en escena y con el propósito que cada 
espectador esté presente, no solo como asistente, sino como partícipe o testigo, 
convirtiéndose en un elemento clave del acontecimiento escénico e incidiendo so-
bre la configuración del suceso.

Queríamos también seguir explorando sobre el concepto de Narraturgia o la dra-
maturgia de textos narrativos planteada por José Sanchis (2012), quien hace un im-
portante aporte investigativo para comprender la relación y articulación que existe 
entre la dramaturgia contemporánea y la narrativa de cualquier época y contexto, 
expresando:

En la gran mayoría de los textos narrativos, el marco discursivo no está clara-
mente establecido: ya sea en tercera o cuarta persona, el narrador se “limita” 
a proferir un relato. Se hace preciso, entonces, encontrar un contexto dramá-
tico que se aproxime a las circunstancias de enunciación no explícitas en el 
discurso.38 (p. 140).

Este mecanismo requerido por Sanchis que no solo se había investigado, sino apli-
cado en el proceso de El espectro que soy yo, nos permitió volver a tomar un cuen-
to derivado de la narrativa y llevarlo a escena involucrando al público-testigo en el 
acontecimiento. Un poco como ocurre con los narradores orales locales y regio-
nales de cientos de lugares y en múltiples culturas, sobre todo, donde la palabra 
es la que sigue propiciando en gran parte la transmisión de conocimiento. Sanchis 
(2012) insiste:

Nuestro trabajo parte de nuestro propio imaginario, en la dramaturgia de tex-
tos narrativos la primera fuente del producto dramático, el fragmento de reali-

37	 Alfonso R. Castelao fue un escritor español, murió en 1950. Comenzó a ser publicado en idioma es-
pañol en 1966, ya que su lengua original era el gallego. Sin embargo, su obra sí fue conocida en otros 
países de habla hispana antes de ser traducida, como por ejemplo en Argentina, donde se había cono-
cido desde 1936, ya que muchos de los intelectuales de esta época sentían cierta empatía con sus es-
critos, debido a que abordaba lo barrial en relación con lo rural y lo agrícola en relación con lo urbano, 
temas muy interesantes para la cultura del tango, la milonga y el arrabal.

38	 En Narraturgia, el autor José Sanchis Sinisterra, realiza una elocuente disertación sobre su tema y ar-
gumenta de manera concreta por qué asocia narrativa con dramaturgia.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

141

dad que queremos explorar, la sensación a la que queremos dar forma, resulta 
que no son nuestros: son de otro, son del autor del texto fuente. Por lo tanto 
nuestra escritura se verá extrañada. (p. 26).

Es verdad, cuando ponemos en escena un cuento, nuestro comportamiento si no 
está justificado se ve extraño y es confuso si no se aclara porqué se narra en primera 
o en tercera persona. Como en parte de las experiencias anteriores, tomamos la 
decisión de narrar en primera persona, lo que nos aproximaba a un personaje o a un 
actor que emite un discurso narrativo en primera persona. ¿Actor o personaje?

Por alguna circunstancia nos detuvimos en esa frágil línea que separa al persona-
je de la persona-actor, pues nos pareció interesante indagar sobre ese punto de con-
tacto o de distanciamiento entre un ser que no termina de definirse como ficcionario 
ni como real, hecho que también establece la relación con los asistentes, a quienes 
ya no sabíamos si concebir como espectadores, público y que finalmente optamos 
por llamar, indiscriminadamente, como espectador-testigo o público-testigo, pues 
participa directamente en el acontecimiento.

Ahora bien, no queríamos que el espectador-testigo se identificara con el actor 
o el personaje y entrara en estado catártico. Por ello, utilizamos el recurso de la des-
identificación39, donde el actor desaparece detrás de un escorzo de personaje y se 
convierte en una especie de entidad o de presencia, propiciada por la modificación y 
alteración de los sucesos teatrales, lo cual lleva al público-testigo a tomar una postu-
ra crítica en relación con el evento en el cual se encuentra involucrado.

Entonces, el montaje difiere de las propuestas de teatro clásico. No se soporta 
en la representación, sino en la participación activa del espectador-testigo que se 
encuentra involucrado en la puesta y asiste a un desdoblamiento de los sucesos que 
se realizan con su complicidad.

Sin embargo, no se busca establecer un discurso homogéneo, ni significar en una 
sola dirección. Se espera que el partícipe tenga la capacidad de decodificar el acon-
tecimiento y al formar parte de él lo evalúe, critique, disfrute o rechace.

En esa dirección, cuerpo, voz, pensamientos, emociones y sentimientos, juegan 
un papel importante, pues significan, inciden y sensibilizan. Ya no se trata del cuerpo 
como depositario de la palabra, sino del cuerpo-sensible, cuerpo-símbolo o cuerpo-
signo, que emite un discurso diferente al racional que significa y transmite sensa-
ciones independientes del texto, la razón o la comprensión. Al respecto, Lehmann 
(2011) expone:

39	 Entendida como un camino que propone una alternativa donde se elige una estrategia para no permi-
tir la identificación y caer en un estado de catarsis. Se propicia más una invención a partir de un sujeto 
(actor-personaje) entre la identificación y contra-identificación, lo que da como resultado invención de 
identidades híbridas y cambiantes.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio142

El cuerpo vivo se compone de una compleja red de pulsiones, intensidades, 
puntos y corrientes de energía, en la que coexisten desarrollos sensomotores 
y recuerdos corporales almacenados o codificados como shocks. Cada cuerpo 
es uno y muchos a la vez, un cuerpo para el trabajo, un cuerpo para el deseo, 
un cuerpo para el deporte, un cuerpo público y uno privado, un cuerpo de car-
ne y otro de esqueleto. Sin embargo, la idea cultural de aquello que sería el 
cuerpo se encuentra ligada a transformaciones dramáticas y el teatro articula 
y refleja tales ideas; representa el cuerpo y, al mismo tiempo lo utiliza como 
material esencial de signos. Pero el cuerpo teatral no se limita a esta función: 
en teatro el cuerpo es un valor sui generis.40 (p. 346).

Con esa forma de interpretar el cuerpo nació, hace algún tiempo, la propuesta de 
El fallecido ojo de vidrio en el grupo de investigación. El proyecto consiste en dilu-
cidar cuáles son las relaciones o diferencias que hay entre la presentación y la re-
presentación y cómo opera el cuerpo armónico (cuerpo, voz, sentimientos) en este 
proceso. ¿Se puede repensar la escena contemporánea desde la representación-
interpretación o a partir de la participación-presentación?

Nos hicimos la pregunta si en la puesta en escena hablamos desde el actor que 
interpreta un texto, el personaje que representa una situación o del performer que 
se descifra a sí mismo, lo cual implicaba que ese espacio de indagación trastocaba las 
supuestas barreras existentes entre presentar o representar.

También, indagamos en esa serie de dicotomías o dualidades muy características 
del teatro de la contemporaneidad: ¿quiénes asisten participan u observan, creen 
ciegamente o asumen una actitud crítica, asisten a un acto de posesión o son cons-
cientes de lo que sucede, se pueden comportar como una colectividad o es impor-
tante su individualidad? Resolver estas inquietudes es lo que permite hablar de si 
hacemos un teatro de participación o de representación.

Entonces, no se trata solo de si el evento ocurre o no en un espacio verdadero 
o ficcional, de si la acción la realiza el actor o si es un asunto que representa un 
personaje. Es importante pensar en que lo ocurrido puede ser cierto o inventado: 
ya sabemos que el evento es un acto verdadero, sucede en un lugar y un sitio deter-
minado, pero esto no implica que lo que se haga en ese lugar y en ese espacio sea 
cierto o verdadero.

Como ya sabemos, la noción de diálogo asociado al teatro dramático que preten-
de una conversación dialógica es cuestionada. En la actualidad, el texto se transfor-
ma y adquiere múltiples posibilidades, desde la discursiva hasta la reflexiva, desde 
la enunciativa hasta la narrativa. Para construir nuestro texto nos apoyamos en in-

40	 En el capítulo 8 del libro Teatro posdramático, Hans-Thies Lehmann, realiza un análisis del uso y recorri-
do del cuerpo en el teatro. Es importante resaltar cómo este ha sido utilizado según la época histórica 
y las necesidades sociales, pero fundamentalmente según los intereses de los grupos y las personas 
dedicadas al teatro.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

143

tertextos, subtextos o ficcionalización41 textual, lo que se convirtió en un elemento 
determinante en la puesta en escena.

En la escena tradicional se conversa por medio de diálogos más o menos com-
prensibles para el público o espectador. En las posibilidades de la escena contempo-
ránea no se pretende que el discurso sea solo argumentado en el texto y dirigido a 
espectadores pasivos, sino a testigos o partícipes, que pueden compartir con cuer-
pos dicentes, es decir, que trasmiten ideas y sentimientos pero que están dispues-
tos a aprender y enseñar, hacer y dejar hacer, participar comprometiendo su ser, o 
simplemente observar cómo otros intentan trasmitirle sentimientos y de alguna for-
ma conocimiento. Recordemos que en la lógica científica cartesiana solo es posible 
aprender por medio de la razón.

Hace algunos años, cuando inicié mis primeros procesos de investigación, me 
planteé una pregunta: ¿es posible que existan caminos creativos en la escena que 
permitan sistematizar la emoción; caminos técnicos producto del entrenamiento ac-
toral, como la exploración sobre la acción, para crear situaciones en la escena con 
sentimientos autónomos y que puedan ser codificados?

Preguntémoslo en otras palabras: ¿es posible encontrar un sistema o un método 
que nos permita emplear la emoción para darle vida a un personaje o a un estado 
sensible en la escena? En este proceso de montaje, esta duda se orienta desde una 
intuición, y es que a partir del estudio y construcción de las acciones, pueden gene-
rarse apropiados sentimientos y emociones que permitan a todos los asistentes no 
solo comprometerse con el suceso, sino formar parte activa de él.

En nuestros montajes, las acciones se realizan con el cuerpo armónico, que es 
más resistente y protege nuestra integridad, más que cuando lo hacemos solo desde 
los sentimientos. El sentimiento es caprichoso, indefinible y evasivo, por ello, afirma 
Stanislavski: “Es difícil actuar directamente sobre él”.

El actor, a partir del trabajo de las acciones, comprende las circunstancias y las 
situaciones planteadas para ubicarse en el territorio de la presentación, puesto 
que es él con su cuerpo (memoria corporal) y a partir de sus experiencias, vivencias 
y recuerdos (memoria emotiva), quien ejecutará en escena las acciones sugeridas 
por el autor en su obra (memoria racional)42; por lo tanto, se deben comprometer 
experiencias, pensamientos y sentimientos, porque así como existen las acciones 
y los sentimientos del personaje, también existen los pensamientos y emociones 
del actor.

41	 Según Wolfgang Iser, la ficcionalización es la puesta en escena de la creatividad de la humanidad y 
como no existen límites para lo que puede ser espectacularizado, el proceso creativo, en sí mismo, 
carga la inscripción de la ficcionalidad: la estructura de doble significado.

42	 He planteado un debate sobre la acción dramática que se configura a partir de las tres acciones ex-
puestas: física, emotiva y corporal. Lo anterior en el artículo, “El entrenamiento como base de la for-
mación actoral”, publicado en la revista Calle14, 3(3), de junio de 2009.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio144

En la actualidad, para concretar parte de estos planteamientos y a partir del 
entrenamiento actoral, se desarrolla la puesta en escena utilizando por momen-
tos el concepto de cápsula43, que es una especie de conocimiento físico-emotivo 
contenido, que se utiliza para concretar y trasmitir un estado, pero sobre todo, 
para salvaguardar el conocimiento y protegernos de los sentimientos desbocados. 
La utilizamos específicamente para que actores y actrices puedan comprimir una 
gran cantidad significativa de movimientos y emociones en una estructura organi-
zada orgánicamente, la cual debe tener una coherencia y debe contemplar la posi-
bilidad de significar algo en concreto, pero sin olvidar que se están transmitiendo 
sentimientos.

Es quizás algo parecido a lo que Meyerhold definió como estudio, sin embargo, 
el estudio puede estar despojado de objetivo o intención intelectual, mientras que la 
cápsula debe tener un objetivo abiertamente intelectual, físico y emotivo. También 
puede equipararse al concepto de partitura, con la diferencia que esta puede ser 
empleada repetidamente sin contar con la participación de las emociones, mientras 
que en la cápsula los sentimientos y emociones tienen el mismo valor que el movi-
miento sensible.

Es claro que no se trata de una búsqueda vertical y que en ningún momento se 
puede convertir en una fórmula, ni siquiera en un sistema, es solo otra manera de 
asumir ese debate contemporáneo en relación con la persistencia o no del entre-
namiento actoral.

La puesta en escena, orientada bajo esta perspectiva, adquiere entonces carac-
terísticas de metalenguaje, entendido como el teatro que se utiliza para hablar o 
teorizar sobre el mismo o el lenguaje que lo analiza como un objeto de estudio que 
origina sentimiento y se manifiesta estéticamente; se podría decir que es un objeto 
que propicia un estado emotivo y no pretende aniquilar la posibilidad de que el suje-
to se convierta en objeto de interpretación, análisis y estudio.

Otra búsqueda del proceso es realizar una puesta en escena que no ocurra ne-
cesariamente en un escenario o que se represente en un lugar condicionado para 
este oficio, menos aún que suceda en un tiempo histórico determinado, donde se 
representa una historia cotidiana, pues en realidad nuestra supuesta historia de El 
fallecido no conduce los hilos del acontecimiento o convivio44. Es el hecho estético 

43	 Si bien el concepto de cápsula deriva directamente de la farmacología, es acogido por la educación y 
la pedagogía para hablar de cápsulas educativas y formativas, que remiten al poder de concentración 
del conocimiento y su capacidad para guardar elementos primordiales. Este concepto fue inicialmen-
te planteado y explorado en nuestro grupo por la actriz e investigadora María Fernanda Sarmiento 
Bonilla, integrante de Vendimia Teatro y doctora de la Universidad Federal de Bahía, quien ha seguido 
indagando sobre su evolución. En nuestro grupo hemos asumido el concepto de cápsula como una 
propuesta más de preparación para la escena.

44	 Como la plantea Jorge Dubatti en su Introducción a los estudios teatrales, es decir, como un aconteci-
miento, donde el partícipe, la poética y la situación de expectación configuran el suceso escénico.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

145

lo que en realidad importa, pues busca conmover y pretende transformar en algo 
al espectador-testigo. Dubatti (2012) afirma: “En tanto acontecimiento, el teatro es 
complejo internamente, porque el acontecimiento teatral se constituye en tres su-
bacontecimientos (por género próximo y diferencia con otros acontecimientos) el 
convivio, la poíesis, la expectación” (p. 33).

Actuamos con la intención de asociar la investigación con la creación a partir del 
montaje de un texto “teatral” (no necesariamente dramático), en el que se indaga 
sobre las visiones contemporáneas de la relación personaje-persona, sin importar 
demasiado que se encuentre vigente o en crisis.

Si bien el concepto de personaje está puesto en duda en la actualidad, en nuestro 
proceso no hablamos solo de construir un personaje para la escena, denominamos 
esta actividad como la acción de crear personaje. Aunque en apariencia puede signi-
ficar lo mismo, vale la pena preguntarnos por qué hablamos de creación. Quizá sea 
porque construir tiene una relación con el oficio, con el hacer; mientras que creación 
tiene una relación específica con la imaginación y la sensibilidad.

Constantin Stanislavski (1975) nos habla del oficio en estos términos:

Si se distribuyen todas las experiencias en un orden lógico, sistemático y con-
secutivo, a lo largo de la perspectiva del personaje, tal como exige la com-
plejidad de su psicología, y tal como exige también la vida de su espíritu que 
se despliega y desarrolla a lo largo del curso de la obra, el resultado será una 
estructura bien construida, una línea armónica, en la cual la interrelación de 
sus componentes es un factor importante.45 (p. 209).

Es debatiendo este concepto de Stanislavski que se plantea el proyecto como un 
proceso de investigación-creación, es decir, como un lugar donde se indaga e inves-
tiga sobre la actuación desde la creación y no necesariamente a partir de la construc-
ción y sistematización.

Pero cuando hablamos de creación estamos refiriéndonos a una acción que se 
realiza con conocimiento previo, con pauta y siguiendo un método especifico, argu-
mentado en marcos teóricos y conceptuales, así como en técnicas con criterio ético 
y fundamentalmente desde la impresión46 emotiva (en oposición a expresión), des-
de nuestro territorio sensible, que es desde donde creamos el conocimiento teatral.

Ahora bien, gran parte de la claridad que se pueda lograr durante el proceso 
de investigación-creación estará determinada por la forma como se organizan las 

45	 Constantin Stanislavski en La construcción del personaje propone un sistema para abordar el oficio de 
la actuación desde el personaje teatral. Este sistema, aunque es cuestionado, sigue siendo aplicado, 
estudiado y desarrollado, pues de él deriva gran parte de las propuestas de actuación de la contempo-
raneidad.

46	 Hemos también desarrollado el concepto de impresión, ya que la búsqueda se realiza hacia el interior 
de la persona y no hacia el exterior, como en la expresión corporal. Impresión implica dejar huella, 
orientar la emoción y conducir los hilos de la sensibilidad hacia un objetivo determinado.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio146

respuestas y como se lleve a cabo el proceso de creación, el cual recurre, entre 
otras cosas, a algunos mecanismos del teatro sacro y a la relación teatro-ritual con-
temporáneo47.

Artaud (1978) propone la posibilidad de regresar a los estados oníricos, a niveles 
instintivos y subconscientes, conduciendo su perspectiva hacia un teatro casi que 
religioso, mítico, mágico y cercano al ritual, donde se retoman las raíces de lo primi-
genio y originario, por ello mira hacia el rito, hacia los misterios, hacia el drama tribal 
y hacia la danza pautada.

Desde este punto de vista emplea el nombre de teatro sagrado, donde se ac-
tiva lo primitivo a partir de modelos arcaicos, que en algunas ocasiones remiten 
a culturas atávicas como en los rituales tarahumaras y la danza balinesa. En otros 
postulados nos invita al rescate de lo medieval, donde la muerte funge como ele-
mento mágico y propiciador de vida. Por ello, este montaje, que tiene como pro-
tagonista a un fallecido que quiere entablar una relación diferente con la señora 
muerte, recurre a algunos de los planteamientos de Artaud (1978) para concretar 
la puesta en escena:

Es absurdo cómo el teatro psicológico ordinario se dirige desde un principio a 
su entendimiento, el teatro de la crueldad se propone recurrir al espectáculo 
de masas; buscar en la agitación de masas importantes, lanzadas unas contra 
otras, convulsas, un poco de esa poesía que está en las fiestas y en las multi-
tudes durante los días, hoy ya demasiado raros, en los que el pueblo toma las 
calles. Hace falta que el teatro nos entregue todo lo que hay en el amor, en el 
crimen, en la guerra o en la locura, si es que quiere volver a encontrar su nece-
sidad de ser.48 (s. p.).

El teatro desde sus inicios se ha vinculado con otras actividades entre las cuales se 
destacan las ceremonias religiosas, las procesiones, las fiestas tradicionales, y espe-
cialmente, los rituales, pero al afirmar esto se debe tener en cuenta que el teatro no 
es religión, ni esoterismo, ni mucho menos magia —esto no implica que no pueda 
ser místico y mágico—.

Pero no siempre el arte escénico ha estado cercano al ritual; por el contrario, en 
varias épocas tomó distancia, pues se consideró necesario diferenciar al chamán y al 
sacerdote del actor, esto para destacar la función de cada uno en la sociedad, aun-
que es una contradicción porque al separar el teatro del ritual, surge necesariamen-

47	 Ya hemos advertido que no nos interesa el ritual entendido como un acontecimiento ancestral y origi-
nario, nos inclinamos por esa visión de la ritualidad actual en la cual el teatro se convierte en suceso y 
acontecimiento, dejando de ser solo representación.

48	 De una carta que Antonin Artaud le dirige a Marcel Dalio, el 27 de junio de 1932. En El teatro y su do-
ble, Artaud asegura estar buscando los medios para poner en escena un verdadero drama capaz de 
transformar los mismos cimientos de la cultura y lo compara con la peste, ubicándolo, no en la tierra, 
sino en la cosmogonía, no en la representación, sino en la participación, no en la psicología, sino en el 
inconsciente, no en la sociedad, sino en el poder del pensamiento.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

147

te la idea de la representación en la escena y de un acontecimiento sacro se pasa a 
un suceso espectacular.

La tendencia, desde mediados del siglo XX hasta nuestros días, es la reritualiza-
ción del teatro para volverlo a relacionar con los actos sacros, o quizá como planteó 
Artaud (1978): “Destruir todo para volver a lo esencial”49, es decir, regresar a la idea 
de presentación-participación por medio de la persona-personaje que se aproxima a 
la muerte desde su accionar, lógico, la muerte como ese lugar misterioso que nunca 
terminaremos de comprender y del cual como ya lo advertimos solo hacemos imá-
genes y recreaciones artísticas.

Pero desde una mirada extática, perpleja y asombrosa: ¿la muerte viaja hacia no-
sotros, o nosotros viajamos hacia la muerte? Con toda seguridad, nosotros viajamos 
hacia la muerte, porque es tal vez el único viaje del cual no podemos escapar… sin 
embargo, no hay vida sin muerte, por ello el culto a la muerte es un suceso emble-
mático y misterioso que causa admiración, temor e incertidumbre. Por muchos años 
en diversas culturas se han generado creencias en torno a la muerte, lo que permite 
desarrollar una serie de ritos y tradiciones, ya sea para venerarla, honrarla, espantar-
la o burlarse de ella.

La puesta en escena de la obra es una propuesta que destaca algo que puede ser 
fantástico y absolutamente ficcionario, pero que es tema recurrente en nuestra vida 
y tradición: aceptar como la muerte incide en cada instante de nuestras vidas y por 
ello no está mal dedicarle un proceso de investigación-creación y algunas puestas 
en escena. Quizá puede sonar excesivo, pero recordemos que es lo único verdadero 
que existe y que todo lo demás puede ser tan solo ilusión.

El deseo con este montaje es jugar con la imagen y el nombre de la muerte... 
para aplacar un poco la angustia por no saber lo que nos espera cuando llegue ese 
encuentro inevitable y tengamos que viajar mágicamente hacia ella.

49	 Frases como esta se encuentran en El teatro y su doble y Mensajes revolucionarios, donde se especifica 
la idea de un teatro que busca transformar la escena del siglo XX. Quizá esta no sea la pretensión de 
Artaud, pero lo cierto es que a partir de sus planteamientos el teatro transmigró hacia otras nuevas e 
insospechadas posibilidades.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio148

El fallecido, personaje en su penumbra.

Foto: Fernando Araque.

Sugerencias y opiniones de los participantes
El proyecto planteó dentro de sus actividades, la posibilidad de realizar socializacio-
nes para recoger información en cuanto al resultado del proceso de investigación-
creación. Es importante tener en cuenta que aquello denominado puesta en escena 
de El fallecido ojo de vidrio, contemplaba la posibilidad que los asistentes dejaran 
comentarios relacionados con el montaje y el personaje El fallecido. Así lo aborda 
durante la obra:

Por eso les voy a pasar estas hojitas (saca un paquete de hojas de diferentes 
colores, texturas y tamaños, de las cuales algunas se encuentran en pésima 
condición). Las entregaré a ustedes para que en ellas me dejen sus comenta-
rios, opiniones y críticas, y por favor las depositen en la urna que se encuentra 
a la salida de esta cripta, que yo al leerlas y releerlas podré dejar las mías muy 
comprensibles.50

Lo realmente interesante es que el mecanismo sugerido por el personaje funcionó 
de manera natural y sin ningún tipo de presiones por parte del grupo de investi-
gación. Primero, transcribimos parte de los comentarios, críticas y sugerencias que 
dejaron escritas en un papel que les entregamos a algunos de los participantes en 

50	 Propuesta que realiza el personaje El fallecido en la puesta en escena de la obra y forma parte de los 
mecanismos de participación del público testigo.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

149

el proceso de socialización del proyecto de investigación llevado a cabo el 17 y 18 de 
diciembre de 2017.

Se podría pensar que estos pequeños escritos ameritan una forma de clasifica-
ción; sin embargo, se tomó la decisión de anexarlos sin ninguna forma predetermi-
nada de categorización, dado que cada uno de ellos, sea positivo o negativo, tiene 
un valor práctico, logístico, fructífero, sentimental y emotivo.

Aunque descartamos algunas de las opiniones por ser muy complacientes con el 
resultado, o por ser demasiado evidente la relación con el proceso y lo realizado, por 
ejemplo: las luces muy bonitas, me gustó la máscara, las sombras espectaculares, 
el vino estaba delicioso, etc. En términos generales, quisimos incluir desde los más 
críticos hasta los más aplicables en relación con el futuro de la puesta en escena; en 
algunos casos realizaré pequeños comentarios, que más que establecer juicios de 
valor, tienen una connotación de respuesta:

Lo divertido primero.

Hasta en la muerte seguimos, 

los muñequitos y las sombras. 

En el famoso ojo de vidrio.

La música controlada,

las memorias tan macabras,

parecen cabras...

Podrían subir los horizontes 

de sombras proyectadas

para mejorar visual 

de los otros esqueletos.

¡Gústame mucho vendimios,

y vendimias esqueletos!

Salud. 

Comentario: si bien es un escrito con varios tintes de poesía y de rescate de la pro-
puesta, lleva implícita la crítica en las sombras que no fueron proyectadas con su 
mayor eficacia, algunas debieron perderse para parte de los asistentes-testigos.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio150

Gracias, Carlos, Clarita,

Cris y Mafe por tan 

grato momento en Vendimia

Esperamos que sean muchos más.

¡Larga vida —o muerte— a

El fallecido ojo de vidrio!

Con amor: Angie y Jonatán.

Comentario: es una apostilla que nos llena de satisfacción y la destacamos porque 
fue una de las pocas que concluyó con la firma y nombre de los autores.

Gracias por hacernos creer en el teatro 

y en el poder del arte.

Gracias Maestro.

Que no se apague

la delicia de hacer

y decir lo que me 

gusta y quiero.

Una vida más, de las 

miles de vidas que he vivido

y tengo que vivir para

salvarme de este plano 

material. Siempre llega la

hora de la hora. No hay

más que decir.

¡Que bueno por estas memorias!

(Firma incomprensible)



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

151

Comentario: como este, varios de los escritos, toman como disculpa la obra, para 
involucrar un poco vivencias personales y sociales, lo que nos hace pensar que el 
proyecto de investigación-creación cumplió al menos uno de los objetivos para lo 
que fue creado.

Y que es la vida 

sino Colombia con

la guerra.

Comentario: esta interpretación relaciona de forma directa la historia de la obra con 
la situación del país. Aunque nuestra pretensión no era tan abierta y explícita, vale 
la relación y la reflexión, sobre todo, porque nos lleva a creer que la obra no solo 
cumple objetivos estéticos y artísticos, sino sociales y culturales.

“La verdadera muerte

es el olvido”.

Comentario: sí, de acuerdo pero también en desacuerdo, la muerte no es solo el 
olvido, es también la negación de la historia.

Excelente crítica.

Una buena manera de 

rememorar y recalcar 

que no podemos seguir así,

el cambio es ahora y es real.

Que suene la voz del pueblo.

Comentario: quizás sea la opinión de un militante político —especulación de nuestra 
parte— que se vuelve importante, ya que preveíamos que la obra propiciaba una 
reflexión política, pero no estamos seguros de estar empleando el mecanismo y los 
dispositivos acertados.

Más que sugerencia

es una felicitación.

¡Involucrar el alimento, la

memoria, la crítica y 

el “humorismo” hace una

función vibrante!



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio152

Lo mejor otros espacios

de la muerte.

No cielo, purgatorio, infierno.

Quizás corregir el balazo de Gaitán, 

fue en el torso (¡je, je! —precisiones académicas—)

Geniales.

Gracias por esta experiencia.

Comentario: esta es una de esas opiniones que nos invitan a seguir con estos pro-
cesos de investigación-creación, sin embargo, también hace una crítica en relación 
con un pequeño suceso de la obra que se debe mejorar. Aunque la verdad pusimos 
el balazo de Gaitán en la cabeza a propósito, para generar más impacto, pero vale, 
lo tendremos en cuenta.

Gran crítica. El aspecto personal de 

la obra se hace muy 

evidente y es justo

de allí donde nace 

el ímpetu y la 

vehemencia de la 

interpretación. Cada

palabra surgió de la

convicción. 

Éxitos y felicitaciones.

Comentario: como esta, muchas opiniones que se toman a pecho y a nivel personal 
el planteamiento de la puesta en escena. En realidad, no quisimos ser vehementes, 
pero el arte, si se convierte en vehemencia, bienvenido.

Vendimia para toda 

la vida. (Firma ininteligible)

Muy bien,

excelente trabajo.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

153

Hermoso arte.

Excelente crítica

para la sociedad,

donde lo político y la 

fama nos enredan la mente,

como la discriminación se 

hace algo cotidiano y da

una reflexión al público de no

dejarnos alimentar por eso.

Me gustó los recursos que utilizaron,

así no sea un teatro grande, 

es el talento amable. 

Comentario: esta opinión nos satisface en la medida en que hacer arte en lugares 
inesperados y con recursos mínimos, es todavía una de las grandes virtudes de los 
artistas de nuestro país, y más si se dicen y hacen acciones que involucran a la gente 
de manera amable.

Recibí la trágica carta de 

la muerte de mi madre.

Comentario: no tenemos la forma de cerciorarnos si lo que escribe esta persona es 
cierto o falso; lo interesante es que relaciona la obra directamente con sus vivencias 
y esto no deja de ser maravilloso.

En seguida, algunos comentarios de los asistentes al proceso de socialización 
realizado entre el 27 y 28 de marzo de 2018 en el marco del Festival de Teatro Alter-
nativo (Festa), organizado por la Corporación Colombiana de Teatro.

Excelente representación, no solamente 

nos produjo una rica experiencia, sino 

también suscita pensar en lo que puede

ser el más allá, de una forma mas agradable. 

Comentario: nosotros teníamos como objetivo traer el más allá al más acá, pero tam-
poco tenemos reparo si durante el disfrute de la obra la gente considera que por 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio154

medio de la puesta en escena puede reflexionar sobre lo que puede ocurrir en el 
más allá.

Buen uso del escenario.

Es increíble la interacción con el público.

Es una forma de mantener la atención del

espectador ¡muy efectiva!

Me encantaron… las papas (haciendo referencia a unas papas que se

reparten durante la función).

Comentario: para rescatar aquello de la interacción con el público, una de nuestras 
propuestas es realizar un teatro, que aunque contiene elementos de representa-
ción, en realidad se sustenta en la participación, es la idea de convivio, es decir, el 
acontecimiento que requiere no solo de la presencia del asistente, sino de su parti-
cipación viva y activa.

Muy Quevédica su obra, 

bastante actual.

No sé… me gustó. 

Comentario: Quevedo es uno de nuestros grandes referentes y es importante en 
toda la escritura de Alfonso Castelao, quien escribió el cuento del cual partimos para 
la composición del texto final de la obra.

Muy linda la representación

y la historia. 

Grandes felicitaciones.

Gracias por ese regalo.

Corre para que

la muerte no te alcance 

con el esqueleto al aire.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

155

Comentario: algo de lúdica propiciada por la puesta en escena no está mal.

Importante ejercicio.

Conveniente el espacio para

transmitir lo que se logró.

Muy agradable representación,

productiva y muy diciente.

Maravillosa, como siempre

mi querida Claris.

Tu amado y tú son

realmente muy buenos en esto.

Comentario: sin observaciones, o quizás sí, el comentario de un(a) enamorado(a) de 
una de las actrices, pero si el arte no propicia estas declaraciones…

La investigación- creación en Colombia

permiten a las jóvenes

generaciones ahondar en sus

ideas y sueños en un mundo

sin sentido y sin metarelatos.

Gracias por estar presentes.

Comentario: damos las gracias por relacionar las nuevas generaciones con las nues-
tras, que en realidad son varias, pues los integrantes del grupo pertenecemos, por 
lo menos, a tres descendencias. Aunque emulando a Bauman, no existe un debate 
generacional, lo que hay es una gran fortuna en que varias generaciones nos encon-
tremos en el mismo lugar y a la misma hora compartiendo un evento artístico.

El poder de una palabra bien sentida

siempre contará y representará la verdad.

¡Felicitaciones!



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio156

Comentario: es extraño, nunca queremos hablar de verdad en el arte y menos en el 
teatro, hablamos de verosimilitud y de credibilidad, pero no está mal que la gente 
vea nuestra propuesta como un acto verdadero.

La obra estaba bien interpretada, actuada.

A uno le enseña más

historias de la vida para poderla

aprovechar y no desperdiciarla. 

Comentario: tampoco pretendemos enseñar o dar enseñanzas a quienes nos acom-
pañan, pero es regocijante que alguien manifieste que por medio del arte algo está 
aprendiendo, sobre todo, de la manera como se puede vivir.

En la primera escena de la 

sepulturera, las manos en la sombra 

pueden decir más, ejemplo: el infierno

y el purgatorio o el cielo, las manos pueden 

señalar hacia donde están estos espacios,

pueden decir más los gestos. 

Comentario: gracias por esta pequeña crítica, la tendremos en cuenta. En realidad 
ya estamos trabajando en ello, lo que con seguridad aportará en el resultado hacia 
el futuro.

Que las papas sean de cebolla.

Pdt: me encantó (haciendo referencia a las papas

que se reparten en la función).

Resalto el maltrato infantil, para que 

el público reflexione. 

Gracias. 

El humor con el

tema político, social, religioso, 

fantástico. O. K.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

157

Comentario: otro elemento que quisimos resaltar en la puesta es la relación que 
subsiste entre los esqueletos de los grandes con los de los chicos, lo cual remite a 
la relación que predomina en nuestra sociedad entre los adultos y los niños. Que 
alguien lo perciba es importante en la medida que, aunque la obra está puesta en 
el terreno de la ficción, remite directamente a nuestra realidad como cultura y 
sociedad.

Que la ausencia de

tu ojo en vida, que te

llevó a la muerte…

sea ahora lo que

muchos no podemos ser y tener.

Una “calavera y hueso” andante, 

que veo más allá que los huesos

en esta muerte...

“Gracias, me cautivó tu humor”

Comentario: nos resultó un poco confusa esta opinión, pero creemos que se ubica 
en el terreno de la poesía y si con nuestra propuesta propiciamos algo de lírica, nos 
llena de inmensa satisfacción.

Mi abuela materna no

aceptó que fuera negra

se fue sin disfrutarme,

sin reír a mi lado

sin saber que mi piel es

negra pero mi alma es

del mismo color que la suya. 

Comentario: otra opinión para acompañar gratamente nuestra sensibilidad y emo-
tividad, transportándola a lugares insospechados, aquellos terrenos que solo son 
posibles con el arte y para el arte.

Mi tío siempre ayudó a todos,

daba dinero en momentos de crisis, 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio158

llevaba gente a su casa si no tenían hogar.

Un día sin saber nadie por qué,

se emborrachó y saltó del cuarto piso. 

Comentario: si en realidad ocurrió este suceso, lo sentimos, pero que nuestra obra 
traiga esos recuerdos a los partícipes, nos permite pensar que en realidad cumpli-
mos con un gran objetivo, que la gente durante el momento de la presentación ten-
ga la opción de conectar lo que sucede con su vida. 

El teatro político es y

se puede hacer sin hacerse denso.

Gracias.

Comentario: no pretendemos en realidad hacer un teatro político, dado que cree-
mos que el arte es un suceso político y por su naturaleza poética cumple funciones 
sociales, lúdicas y culturales.

Buenas noches.

Me parece que la memoria es detonante de paz.

Recurrir a las narraciones es genial.

Comentario: no teníamos la pretensión de realizar una reflexión profunda sobre el 
proceso de paz por el que estamos atravesando, pero ocurrió que varios especta-
dores relacionaron directamente nuestra propuesta con este suceso; quizá sea por-
que como grupo y personas formamos parte de esa actividad que incluye defender 
cualquier intento de paz con la cual estamos de acuerdo y de la cual participamos.

Los felicito.

Tal vez la disposición 

de los puestos en ocasiones

dificultó la visibilidad. Por lo

demás muy interesante.

Gracias.

Comentario: gracias por la sugerencia, la tendremos en cuenta para los próximos 
procesos de socialización y presentación de la obra.

Hola, qué gusto conocer la casa, 

ver que también en el sur el teatro sigue



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

159

habitándonos, haciéndonos vibrar desde la fantasía

y la resistencia creativa.

Fascinados con las técnicas de la máscara 

y las sombras en el teatro. 

Alex, Violeta, Liz.

Feliz día.

Comentario: otra interesante opinión firmada por los autores. No pensamos si nues-
tro teatro se hace en el norte o en el sur, ya que creemos que toda la ciudad debe 
pertenecer a quienes la habitamos, pero si algunos partícipes creen que nuestro arte 
teatral es una forma de resistencia de ciertos sectores de la ciudad, eso nos permite 
pensar que podríamos realizar un arte para la ciudad, pero desde ciertos lugares que 
tienen características y necesidades específicas, seguramente en eso laboraremos 
en el futuro.

Para concluir este capítulo sobre comentarios, opiniones y sugerencias del público- 
testigo, solo nos resta volver a reflexionar sobre el porqué no se clasificaron y ordenaron 
estos escritos. Desde mi punto de vista, sería de alguna forma manipular su contenido. 
En principio fue difícil clasificarlos en el orden en que fueron depositados en la urna, 
nosotros los encontramos totalmente entreverados; tampoco sería asertivo ordenarlos 
por su extensión, pues esto era lo más interesante. Nos fue imposible clasificarlos por 
tema, al ser escritos tan esporádicos y en algunos casos emocionales, una categorización 
por temas atentaría contra esa espontaneidad.

Se podría criticar y preguntar por qué escogimos unos y otros no fueron tenidos 
en cuenta; siendo esto justo, en un primer momento corresponde a un impulso emo-
tivo en cuanto a lo que dicen, pero con la sinceridad de que no excluimos ninguno 
que engolara una crítica certera y contundente. 

Lo que por el contrario nos extraña es que muy pocos aportaron en esa direc-
ción, es decir, los asistentes teniendo la oportunidad de criticar de manera anónima, 
no quedaron después del evento con la intención de hacer grandes criticas, ¿por 
qué?, no lo sabemos.

Tuvimos que descartar un número significativo de pequeños comentarios (más 
de treinta) que simplemente decían: maravilloso, me gustó mucho, este es el arte 
verdadero, mil gracias, etc. Estas opiniones son muy halagadoras, pero cuando no 
aportan más se quedan en el lugar común. De cualquier forma las reconocemos, 
como agradecemos a todo el público que asistió y nos acompañó en este proceso, 
sin ustedes no sería posible culminar un proceso de investigación-creación como 
el nuestro, lo que nos da la oportunidad de proyectar nuestra actividad artística e 
investigativa hacia el futuro, lo cual nos satisface infinitamente.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio160

Urna de sugerencias de El fallecido ojo de vidrio.

Foto: Carlos Araque.

Conclusiones
Como siempre, la labor de plantear algunas conclusiones en procesos de investiga-
ción-creación está regida por el deseo de poder continuar indagando, por lo tanto, 
cada una es posiblemente el punto de partida para nuevas pesquisas y búsquedas, 
teniendo en cuenta que se pueden constituir en elementos fundamentales para cla-
rificar los marcos teóricos y referenciales que se han utilizado en este escrito, pero 
sobre todo, para clarificar el proceso práctico de la investigación-creación.

•	 El primer gran propósito de este proyecto de investigación-creación es jugar de 
manera respetuosa con la imagen y el nombre de la muerte, para desaterrorizar-
la y sacarla un poco de esa mirada judeocristiana y con la intención de suavizar la 
ansiedad por no saber lo que nos sucederá cuando llegue ese encuentro inevita-
ble con la diva del tiempo.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

161

•	 Al acercarnos a la celebración del Día de los Muertos en los lugares donde se rea-
liza el ritual, descubrimos que se trata de la supervivencia de un mundo mágico 
que tiene sus orígenes en las culturas mayas, mexicanas, toltecas y michoaca-
nas. Sin embargo, estas celebraciones sobre nuestros seres queridos fallecidos, 
son una constante que se replica en varias culturas y lugares del planeta, y cómo 
toda celebración se va transformando como lo hace la cultura.

•	 Probablemente, la celebración del Día de los Muertos en el país azteca esté aho-
ra atravesada e influenciada por muchas otras celebraciones, inclusive foráneas, 
pero lo importante es que se mantienen en esencia las concepciones mágicas de 
la cosmogonía mexicana.

•	 El trabajo de campo permitió la comprensión de un marco teórico y conceptual 
de gran importancia para aproximarnos a esta celebración, ya no solo desde un 
lugar imaginado, sino desde una realidad concreta, en la cual la vida está confi-
gurada por las creencias que nos vienen desde el pasado.

•	 La información oral, escrita y visual sobre la festividad del Día de los Muertos se 
convierte en una experiencia vivencial de primer orden en un proceso investiga-
tivo; es esta característica la que permite pensar que este mundo mágico seguirá 
existiendo a pesar de los procesos de colonización y todas sus variantes como 
la descolonización, la exoculturación y la difusionismo cultural, que en últimas 
no son sino otra manera de conquistar el pensamiento y el comportamiento por 
medio del conocimiento.

•	 El análisis territorial de la celebración del Día de los Muertos aportó la informa-
ción que permitió cumplir con la escritura del texto dramático o teatral, el cual 
fue llevado a la escena. Pero el texto no configuró el cuerpo de la investigación-
creación, ya que para nosotros el teatro es fundamentalmente acción y el texto 
es un elemento más de esa acción que en la actualidad juega un papel disímil 
según el estilo de teatro que queramos realizar.

•	 El concepto de representación está ligado o emparentado con la idea de teatro 
dramático y con el personaje en la escena. Se debe tener en cuenta que esto im-
plica una actuación relacionada con la interpretación, de manera que se mueven 
en el terreno de lo ficcionario, es decir, un proceso que ilustra o imita la realidad 
y la vida; sin embargo, no quiere decir que siempre la representación está aso-
ciada con la mímesis, por ejemplo, en el caso de Bertolt Brecht, si bien, es verdad 
que representa, también es cierto que esa representación se hace para impactar 
o incidir en la vida cotidiana y para ello busca la transformación de los asistentes.

•	 La presentación se asocia con la idea de teatro posdramático, que es el tipo de 
teatro que en gran medida considera que tanto la situación como el conflicto y 
específicamente el personaje, están en crisis. En algunos casos se llega a afirmar 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio162

que el personaje desaparecerá y se destaca la labor de actores y actrices en la 
escena, los cuales se muestran tal como son en un supuesto acto de sinceridad. 
Pero, ¿qué es la sinceridad y la verdad en el teatro? El teatro de presentación no 
garantiza la honestidad y la sinceridad sobre la escena. En realidad, el teatro no 
pide sinceridad sobre el escenario, en él transita más la idea de la credibilidad.

•	 Tampoco el teatro exige actos verdaderos, ya que el arte no se argumenta en 
la verdad sino en la verosimilitud, es decir, aquello que podría ser cierto pero 
podría no serlo. Si todo los actos en la escena fuesen verdaderos, no podríamos 
en el presente montar los grandes clásicos, por ejemplo, Esquilo Shakespeare, 
Moliere o Lope de Vega, pues no tendríamos argumentos para realizar escenas 
como la muerte de Desdémona, personaje que fallece en el acto; es claro, sería 
realmente complicado en cada una de las funciones colocar una nueva actriz 
para que sea asesinada, espero no se malinterprete, es lógico que estoy llevando 
la situación al extremo, pero es solo para que se comprenda la dimensión del 
debate.

•	 Se habla mucho de la crisis del personaje en el teatro contemporáneo. En reali-
dad creo que el personaje se transforma, evoluciona y muta, pero no desapare-
cerá. Comparto más la idea que durante el siglo XX se descompuso, es decir, se 
separó en las diferentes partes que lo configuran: el actor, el drama, la situación, 
el conflicto, el texto. Esto ha provocado toda una discusión sobre su pertinencia 
y continuidad. Lo que es importante es que en el siglo XXI se está recomponien-
do de nuevo, ya no en el territorio específico de la ficción, sino que está permi-
tiendo que teatro y vida se asocien y manifiesten estéticamente en un mismo 
lugar que ya no podríamos llamar solo escena.

•	 Investigaciones anteriores, como en El espectro que soy yo y De pelonas, tilicas y 
calacas, fueron producto de un proceso de investigación-creación que navegaba 
en ese intersticio que existe entre la presentación y la representación. En varios 
de sus momentos se muestran al actor y las actrices con sus problemas, inquietu-
des, defectos, posibilidades; son ellos quienes nos hablan y nos transportan por 
el mundo ficcionario que los configura.

•	 En otros momentos, los personajes nos trasportan a esos mundos ficcionarios 
que están siempre presentes en las tradiciones populares, en los carnavales y en 
las festividades religiosas. La actriz-actor son también sus propios intérpretes y 
se mueven entre esos mundos reales o ficticios, generando un espacio mágico 
que se trastoca con la realidad.

•	 En El fallecido ojo de vidrio, montaje que está en continuo proceso de creación, se 
busca que el actor se transforme en el personaje pero sin dejar de ser él. Es una 
fase que se mueve entre la presentación y la representación, pero no a partir de 



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

163

una división entre las dos categorías, sino que las asocia, las enlaza y las entre-
mezcla en la escena.

•	 En estos montajes se busca que el espectador abandone ese espacio de como-
didad observando pasivamente lo que ocurre en la escena; por el contrario, se 
trata de un espectador activo, que toma partido, tiene postura crítica y política 
—no politiquera—, es consciente y puede incidir en el trascurso y desarrollo de 
la obra. Es por esto que se habla de público-testigo, aquel que está presente y 
puede reconstruir a partir de su experiencia una versión vivida del suceso.

•	 Esta característica asocia nuestro proceso de investigación con el ritual contem-
poráneo, no con la ritualidad ancestral, sino con el teatro como un acontecimien-
to o un convivio, donde todos los participantes están en la condición de comple-
mentar el acto teatral. No es un teatro para voyerista, es para asistentes vivos, es 
decir, asisten en la medida en que forman parte real del acontecimiento.

•	 Es verdad que el teatro en la actualidad se vuelve a aproximar al ritual, sin em-
bargo, no es cierto que todas las propuestas teatrales que se definen como ri-
tual vayan en esta dirección. Lo esencial es reconocer que la contemporaneidad 
permite que coexistan diversas y contradictorias propuestas escénicas, ya que la 
diversidad será la que finalmente nos posibilitará lograr y explorar nuevas alter-
nativas. El teatro, como todas las artes, se trasforma y está asociado a los movi-
mientos sociales, políticos y económicos, siendo en esa capacidad de mutación 
que podemos garantizar su existencia y continuidad.

•	 En el presente existe todo un conjunto de actividades que se autodenominan 
teatro: la instalación, los montajes escénicos, los pasacalles, el performance, el 
circo, la acrobacia escénica, el happening, el body art, etc. Propongo que a todo 
este conjunto de actividades se les reconozca como artes escénicas y que lla-
memos “teatro” a todo evento en el que predomina la acción, la imagen y los 
elementos de significación (escénicos o actorales), imitando o no la vida, cons-
truyendo una lógica de la acción que se puede argumentar en la presentación o 
la representación, donde el actor-actriz muestra sus sentimientos, deseos, anhe-
los, corporalidad, técnica y donde fundamentalmente el público-testigo tenga la 
opción de participar en el suceso e incidir sobre él.

•	 En esta categoría teatral están incluidos el teatro dramático y el posdramático, el 
clásico y el contemporáneo, el alternativo y el tradicional, el teatro laboratorio y 
el de repertorio, el teatro del absurdo y el teatro de vanguardia, el teatro físico, 
corporal o gestual y el teatro de texto, es decir, todas aquellas formas teatrales 
que consideren ser un suceso, acontecimiento, hecho o presentación, en la cual 
participa alguien que lo realiza y alguien que lo corealiza, contempla activamen-
te, comprende, vive, critica, disfruta y sufre.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio164

•	 Creo que la principal ganancia del teatro contemporáneo es que vuelve a centrar 
la atención en actores, actrices y en las técnicas que practican, exploran, definen 
y se utilizan para realizar el oficio. Mucho se podrá decir de los cambios del tea-
tro, pero lo cierto es que este sigue siendo imposible de realizar sin un actor que 
lo ejecute y un partícipe que lo disfrute, lo critique, lo evalúe y lo defienda como 
un acto social necesario para la consolidación de la cultura.

El fallecido ojo de vidrio, panorámica de interactuación con el público-testigo.

Foto: Camilo Suárez.

Referencias
Abirached, R. (2011). La crisis del personaje en el teatro moderno. Madrid: Asociación 

de Directores de Escena.

Araque, C. (2013). Dramaturgia en diferencia. Bogotá: Universidad Distrital Franciso 
José de Caldas.

Araque, C. (2014). El espectro que soy yo. En Para jugarse la vida. Guadalajara: Edito-
rial de la Secretaría de Cultura de Guadalajara, Jalisco.

Artaud, A. (1978). El teatro y su doble. Barcelona: Edhasa.

Carrerira, A. y Baumgartel, S. (2014). Nas fronteiras do Representacional. Florianópolis: 
Editorial Letras Contemporáneas.

Carreria, A. y Fortes, A. (2011). Estados. Florianópolis: Editora da UDESC.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

165

Carvajal Montoya, M. (2007). Hacia un marco teórico del training o entrenamiento en 
la formación del actor. Cuadernos de arte y pedagogía. Medellín: Universidad de 
Antioquia.

Castillo, S. (2014). Corporeidades, sensibilidades y performatividades. Bogotá: Universi-
dad Distrital Francisco José de Caldas.

Dubatti, J. (2012). Introducción a los estudios teatrales. Buenos Aires: Editorial Atuel.

Diéguez, I. (2014). Escenarios liminales. Ciudad de México: Editorial Paso de Gato.

Kdaré, I. (2006). Esquilo. Madrid: Ediciones Siruela.

Lecoq, J. (2014). El cuerpo poético. Barcelona: Editorial Alba.

Lehmann, H. (2013). Teatro posdramático. Murcia: Ediciones Cendeac.

Martínez, F. (2013). Territorios textuales en el teatro denominado posdramático. Cua-
dernos de ensayo teatral. Ciudad de México: Editorial Paso de Gato.

Martínez, G. (2012). Apostillas, memoria teatral. Medellín: Fondo Editorial Universita-
rio EAFIT.

Rozik, E. (2014). Las raíces del teatro. Buenos Aires: Editorial COLIHUE.

Revista de Artes de México. (2010-2016). Números dedicados al día de los muertos. 
Ciudad de México: Editorial Artes de México.

Revista Calle14. (2012). 3(3), 7(9). Bogotá: Universidad Distrital Francisco José de 
Caldas.

Ruiz, B. (2012). El arte del actor en el siglo XX. Bilbao: Editorial Artezblai.

Ryngaert, J. y Sermon, J. (2016). El personaje teatral contemporáneo. Ciudad de Méxi-
co: Editorial Paso de Gato.

Sanchis, J. (2012). Narraturgia. Ciudad de México: Editorial Paso de Gato.

Séjourné, L. (1985). Supervivencias de un mundo mágico. Ciudad de México: Fondo de 
Cultura Económica.

Vázquez, R. (2011). Sam Shepard: el teatro contra sí mismo. Biblioteca Javier Coy d´es-
tudis nord-ameircans. España: Universidad de Valencia.

Varios autores. (2014). Para jugarse la vida. Guadalajara: Edición de la Secretaría de 
Cultura de Guadalajara, Jalisco.





167

Anexos

Texto El fallecido ojo de vidrio1

Escrito por: Carlos Araque Osorio

Para Clara Angélica, Cristina Alejandra y María Fernanda, quienes actuando, ju-
gueteando, divirtiéndose y sobre todo creando, visionaron un camino esencial 
para desaterrorizar a la diva del tiempo, más conocida como la señora muerte. 

Personajes:

•	 El humorista.

•	 Las sombras.

•	 La enterradora.

Se ilumina el espacio. Todo, incluyendo la platea, debe remitir a una cripta en un cam-
posanto. Cruces, lápidas, pedazos de ataúdes y uno que otro esqueleto acomodado 
estratégicamente. En algún lugar se alcanza a observar un hombre-esqueleto que va 
saliendo de su tumba. Sonríe, se limpia su único ojo de vidrio; mira al público, vuelve a 
sonreír y finalmente se decide a hablar.

Humorista:	 algunos de ustedes se estarán preguntando: ¿qué hago aquí vestido 
de esta forma y cantando tan mal? En realidad ni yo lo sé, solo sé que 
este es el lugar que me tocó habitar… además es un placer estar con 
ustedes, un placer morir eternamente, ¿así se dice aquí, cierto?, morir 
eternamente en este lugar con tan distinguidos huéspedes.

No tienen por qué extrañarse de que me alegre y me sienta a mis an-
chas en este hueco. Me encanta este sito... en él puedo comunicarme 
y hablar con todos los presentes y de vez en cuando hasta converso, 
así me cause espanto... con la enterradora de este camposanto por-
que sabe miles de historias y leyendas fantásticas.

1	 Texto dramático creado por Carlos Araque Osorio a partir del cuento corto El ojo de cristal o memorias 
de un esqueleto del escritor gallego Alfonso Castelao. Este texto fue el punto de partida del proceso 
de investigación creación Representación-Interpretación/Presentación-Estados.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio168

¡Uff, ufff! Una enterradora debe saber muchas cosas, además una 
que desviste y descalza a los muertos, para surtir las tiendas de ropa 
de segunda, como lo hace nuestra... digamos, nuestra amiga, tiene 
que ser la cómplice que le hace falta a un humorista para completar 
sus bromas. Sí... una enterradora que obtiene sus buenas ganancias 
del oro de los dientes y de las joyas que les quita a los difuntos, tiene 
que ser una tipa inquietante y misteriosa.

A mí esa enterradora me cuenta sucesos trágicos que me hacen 
reír y asuntos de reír que dan miedo, pero a pesar del temor que 
le tengo... conversando con ella, se pasan las horas sin que me dé 
cuenta.

Lo que me preocupa es que un día me fui a estirar la pata, que digo, 
a estirar los huesos y encontré a la enterradora malhumorada y neu-
rótica. Después de hablar mucho, me dijo que tenía que decirme un 
secreto, siempre y cuando yo fuese una calavera muy discreta. Me 
quedé un poco acobardado por el miedo a la sorpresa desconocida. 
Después de jalarme del hombro y acercarme sus dientes podridos a 
la testa, me dijo:

Enterradora:	 (Solo se ve su sombra) “en este cementerio todos los esqueletos tie-
nen que dejar plasmadas sus memorias. No es que siempre lo quieran 
hacer, es que si no lo hacen yo les aplasto la cabeza con una pala y 
nunca podrán esfumarse ni al averno, ni al purgatorio y mucho menos 
al famoso paraíso”.

Humorista:	 la individua maloliente y fétida, sacó de entre la falda un gran puñado 
de papeles arrugados y me los dio para que se los leyese. Eran trozos 
de periódico, hojas amarillentas, pedazos de bolsas y hasta envoltu-
ras de cigarrillos... todos numerados y en algunos se alcanzaba a leer 
títulos como: el fallecido se confiesa, memorias de esqueletos, cróni-
cas del más allá, un sucumbido cuenta su historia o leyendas de un 
fenecido en el infierno.

Aquellos relatos en su mayoría eran difíciles de leer… por la pésima 
redacción o porque estaban escritos con tizón, mugre o tierra y en 
algunos casos hasta con sangre. Cuando terminé la lectura, ya había 
empezado a anochecer y con sorpresa descubrí que la enterradora 
estaba muy ofendida y juró que si no fuese porque tenía muchos en-
tierros pendientes, se iba donde todos esos esqueletos que habían 
plasmado semejantes porquerías y les destrozaba las molleras con 
un martillo.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

169

Me despedí de ella a toda prisa y asustado. Cuando ya iba para mi 
tumba, oí que me gritaba:

Enterradora:	 (Solo se ve su sombra) ¡Oiga, venga aquí!, y con voz ronca me hizo esta 
pregunta: “usted, que es una huesamenta muy educada, ¿va a garrapa-
tear unas memorias mejores que esas, verdad?, ¿me imagino que no se 
va a exponer a que le rompa la mula de un mazazo?”

Humorista:	 por físico miedo le prometí que sí, que intentaría plasmar cosas di-
ferentes a esas quejas, reclamos, protestas e injurias…, muchas..., 
cómo no... dirigidas directamente contra ella, lo cual en realidad era 
lo que más la ofendía.

Cuando yo estaba vivo me tenía sin cuidado que me rompieran o no 
la cabeza, pero ahora que estoy muerto, que conozco bien el reino 
de los acostados y que he aprendido a gozármelo, me sentaría muy 
mal que me rompieran el coco de un picazo. Es por eso que antes 
de entregarle mis memorias a esa sepulturera, tomé la decisión de 
revelárselas a ustedes... para que me den su humilde opinión..., claro, 
como calaveras de gran conocimiento.

Por sus caras veo que en estos momentos se están preguntando: 
¿cómo estiré la pata? Pues bien, se los voy a contar. Yo nací, crecí 
y me hice hombre sin mayores contratiempos; con dificultades es 
cierto, pero ¿quién no las tiene en estas épocas, quien no se pone 
maluco de ves en cuándo? Un buen día me enfermé de este ojo, 
fui a los médicos y me sacaron un buen fajo de billetes, y a fin de 
cuentas el ojo sanar, medio sanó, pero me quedó turbio y desviado. 
Por aquel tiempo tenía en mi casa un gallo tan cariñoso que venía a 
comer de mi mano. Le llamaba Gallo de oro, por que cantaba muy 
lindo, ¿entienden?

Un buen día estando agachado con granos de maíz en la palma de 
la mano y con la intención de alimentarlo, se vino hacia mí, despa-
cito, pisando la tierra con aquel aire de animal ilustre, muy cons-
ciente que era el teso de la gallada. Bueno, se planta delante de 
mí, levanta el pescuezo para mirar de cerca aquel desafortunado 
ojo desviado y quizá burlonamente o pensando que era algo de 
comer, me dio un picotazo tan bien puesto que me dejó tuerto…, 
ahora sí del todo.

Los médicos, después de sacarme otro montón de plata, me pusie-
ron este ojo de vidrio tan parecido a uno de verdad, que se mueve y 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio170

todo. ¡Ja, ja, ja…, a cuántas mujeres conquisté picándoles el ojo de 
vidrio… a cuantas chicas seduje haciéndoles cambio de luces aún 
sin quererlo…!

Pero por ese..., accidente, no viví lo justo, ni morí de muerte natural, 
pues el funesto ojo de vidrio, al final me pudrió toda la cara y me man-
do derechito al hueco. A mí me enterraron sin muchos lujos, como 
se hace con los buenos hombres. En la caja me metieron bien afeita-
do, bien peinado y con mi traje dominguero, que por cierto... ahora 
recuerdo, me lo rapó la enterradora al día siguiente de bajarme a la 
fosa y me puso este asqueroso disfraz, disque porque yo quería ser 
humorista. Para mi vergüenza y vestido de esta manera, fui descen-
diendo lentamente bajo tierra sin que nadie se acordara de quitarme 
el ojo de vidrio.

Una pregunta para ponernos a tono: ¿algo en especial de estas me-
morias les está llamando la atención... no... seguro? Recuerden que 
se las cuento, para que me ayuden con el asunto ese de la sepulture-
ra, ¿no, nada?

¡Uyuy uyuy uyuyuy…! A mí sí hay algo de todo este embrollo que 
me causa mucha curiosidad y rabia. Según entiendo en esta tierra de 
los desplomados, no está permitido presentarse con jirones de car-
ne apestosa, todavía pegada a los huesos. Ustedes que no ven, pero 
husmean como los vivos, la primera vez que me olieron, me dieron 
el mismo tratamiento que le dan a todos aquellos que aún tienen 
pedazos de carne enredada en las costillas…, me achararon a pata-
das y no me aceptaron en su sociedad… si, es que de alguna manera 
tendríamos que llamar a estas sospechosas reuniones.

Ahora recuerdo, sí… recuerdo cuando finalmente fui aceptado. En 
una noche de luna llena y después de muchos años de espera, por fin 
desaparecieron los restos de carne que envolvían mis huesos y por 
fin salí de la tumba. Trabajito me costó desentumecer la huesamenta, 
que por fortuna tenía completa, pues yo sé que entre ustedes hay 
varios cojos, mancas y avispadas descompletas que quieren robarse 
los huesos de los demás para completar sus osamentas.

Sin embargo, de todo ese embrollo quedó algo interesante; cuan-
do saqué la cabeza fuera de la tierra me quedé pasmado…; aquel 
desafortunado ojo de vidrio que me afeaba y que hasta me quitó la 
vida…, paradójicamente desde ese momento empezó a serme útil; 



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

171

sí, para mirar este extraño mundo que me rodeaba. Pues bueno… 
loco de contento me lo quité, quise darle dos o tres lamidas pero ya 
no tenía lengua, así que le zampé con la muelamenta varios besos y 
lo volví a poner en su sitio. De un brinco salí de la fosa y llegué a este 
esperpéntico lugar.

Lo primero que descubrí y aquí entre nos… es que, como dicen el 
gran filósofo, todos los esqueletos somos iguales. Los veo y me veo 
igualito a ustedes. Por el contrario, parece que ustedes hacen grandes 
esfuerzos para establecer diferencias entre unos y otras. Sí... se dis-
criminan. Debe ser porque no ven las formas y mucho menos logran 
ver los sentimientos. Yo en cambio con mi ojo de vidrio veo hasta los 
armazones más enflaquecidos, gritando, moviéndose y alborotando 
el avispero, como si fuesen micas al ritmo de una “danza macabra”. 

La verdad..., prefiero en este momento tan especial dedicarle mi 
tiempo a otros detalles. (Tomando distancia del público y señalando el 
esqueleto de una mujer que tiene un niño esqueleto entre los brazos). 
Por ejemplo, usted que tiene la calavera ladeada; sin duda expresión 
de tristeza y melancolía. De seguro que es la esqueleta de una mujer 
que murió, así no se note, por razones ajenas a su voluntad, y sin em-
bargo no veo que tenga en la cabeza agujero, ni en la cadera cortes 
de sierra o cosas que se le parezcan.

En su lápida puedo ver que hay un epitafio, ¿a ver qué dice?: “Ahora 
sí y después de mucho luchar, ligada a mi tierra, pero en la muerte”. 
Que cosas hay en estos mundos; unas mueren de amor y otras por 
seguir luchando.

¡Ufff, ufff!, es que por estos días hay muchos entierros. No sé si hab-
rá una especie de epidemia, de peste o de contagio masivo, porqué 
revolución no debe haber… que va; con el espanto que muestran los 
vivos de estos lugares, no…, no creo que haya entusiasmo para ese 
tipo de trifulcas.

(Dirigiéndose al esqueleto de un hombre que se encuentra en otro lu-
gar de la platea). Disculpe, usted que según veo es médico, ¿sabe si 
hay alguna especie de contagio?... Ya sé que no le importa y que no 
quiere contestar, quizás sea porque tiene la lengua podrida y ojalá la 
tenga putrefacta por....

(Otra vez al mismo esqueleto). Entonces usted que es un gran doc-
tor… ¿no sabe de qué murió? 



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio172

(Examinándole la osamenta). ¡Ummmmm! ya veo; se pegó o le paga-
ron un tiro. Disculpe que quiera reírme pero... ¿un médico que tiene 
una bala incrustada en el cuerpo y ninguno de sus colegas lo cura?, a 
cualquiera le dan ganas de reírse, ¿cierto?

(De nuevo al mismo esqueleto). ¿Dice usted que esto ocurre porque 
hay huelga de médicos? 

(Con sarcasmo). Que va a haber huelga de médicos, si trabajan más 
de la cuenta. Yo vi que antes de enterrarlo, dos sátrapas cirujanos 
de su misma especie, arremangados como carniceros, le abrieron la 
cabeza con un serrucho dizque para saber de qué murió, como si el 
agujero que atraviesa su corazón no fuese evidencia suficiente. ¡jiji-
jijijijijijiji…!

(Dirigiéndose al público). Disculpen..., dispensen..., excusen, ¿pero no 
tienen al menos pequeñas confidencias que quieran compartir con-
migo, no, no? Yo si tengo otros asunticos que puedo compartirles sin 
ningún reparo.

Por ejemplo cerca de mí descansa un artista, no tan en paz como era 
de esperarse. Un día me contó sus trágicas penas... en vida era ac-
tor, ¿comprenden? Me dijo: “Yo tenía una forma de interpretar increí-
ble y una voz que sacaba lágrimas de lo poderosa que era. Por superdo-
tado entré al mejor grupo de teatro de la ciudad; pero al poco tiempo 
el director me insulto porque no era capaz de aprenderme ni una frase 
y tuvo el descaro de echarme. Yo que había nacido con el gran don 
de la interpretación, no tenía memoria…, no podía aprenderme ni un 
solo parlamento. Me desanimé y para colmo perdí el placer por actuar. 
Enflaquecí y me eché a morir. Todas las noches lloraba escondido en 
las sombras de la calle escuchando los ensayos del grupo, suspirando 
y con el corazón desquebrajado. La tristeza fue estrujándome el pecho 
y en el último ensayo que oí, se me escapó la vida con un quejido es-
pantoso y terriblemente dramático. Sí…, morí gritando, berreando, 
blasfemando y maldiciendo”.

Solo para olvidar ese trágico suceso de nuestro amigo el artista, me 
voy a desplazar un poquito hacia el mausoleo de los curas. 

(Se escucha un canto siniestro). Oiga…, aquí se canta, pero... ¿si se 
baila? Preguntémoslo de otra manera: ¿se puede cantar y bailar en 
los templos, en las criptas, en los mausoleos? Claro que pueden can-
tar y bailar si lo haces con el fervor que fluye dentro de ti. Es legítimo 



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

173

cantar y danzar y religiosamente hablando no es falta. El problema 
es que ustedes lo asocian disque al pecado y a la promiscuidad.

Se puede cantar y bailar para celebrar algo especial por ejemplo un 
matrimonio, un nacimiento o la misma muerte. Los cantos y los bailes 
típicos de cada cultura no tienen nada de promiscuo y no hay nada de 
malo en realizarlos en momentos especiales. Hay comunidades que 
al cantar de forma espontánea promueven lo divino, lo hermoso, lo 
poético, es una acción emocional y permite actuar de forma natural, 
pues llevamos el ritmo en la sangre. Cantar y danzar ayuda a liberar 
tensiones, a adelgazar, a sonreír y a expresarse alegremente. Ya no 
estamos bajo la ley de la inquisición señores y señoras. El disfrute y la 
guachafita son expresión y actitud divina y un estado de ánimo espiri-
tual. Usar cantos y danzas nos comunica con los ancestros…, con mi 
tatarabuela la cantaora, y con mi abuelita la danzadora y con mi tío el 
compositor, por eso a mí me gusta el currulao:

(Cantando y bailando)

Que prueba de mi existencia 

tienes mejor que tu suerte

de estar viviendo sin verme 

y muriendo en mi presencia.

Por caminos misteriosos 

y en carreteras secretas 

o en senderos escondidos

nunca olvides mi presencia.

Y en el cielo alucinante

o en el infierno nefasto

se terminarán tus pasos

en menos que canta un gallo.

En todas partes estoy, en la tierra, 

a todas partes yo voy, donde quiera,

ven, ven, ven a mis brazos ven, ven, ven que abrazo. 

Ven, ven, ven amigazo ven, ven, ven a mis brazos.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio174

Pero que va…, aquí todo es serio y solemne. Sin embargo, escucharé 
un poco de este…, bonito canto.

(Escucha un canto gregoriano). Disculpen mi mala educación, pero me 
aburro, sí, me aburro, así que me voy para ese grupo de esqueletos 
y esqueletas de allá, que están oyendo ese caballero que tiene un 
agujero en la sien; este sí, sin duda calavera de asesinado. 

(Se desplaza a otro lugar de la platea, donde hay otro esqueleto de pie, 
en actitud de político que lanza su arenga). Por lo visto, sus palabras 
tienen a todos con la quijada desgonzada. Escuchemos un poco a ver 
de qué se trata.

(Se escucha un discurso político). Parece que este orador asesinado 
tiene como ideal la democracia.

(Dirigiéndose al esqueleto) Señor, yo en vida también fui demócra-
ta… aunque no creo que la democracia sea suficiente para cambiar 
este país, por eso y solo por eso quiero conversar con usted. No olvi-
de que hay desigualdad, que la gente tiene derechos, que la injusticia 
campea en todas partes… (Se escuchan silbidos, gritos como pendejo, 
idiota, cállenlo, etc.). Lo que más me hiere de ustedes, es que dizque 
siendo demócratas, no quieran hablar de igualdad de oportunida-
des… (Se escuchan voces, muchas voces).

Me preocupa que pregonen que el bien nos conducirá hacia una so-
ciedad donde todos seremos tratados de la misma manera, ¿acaso 
no saben que el bien como el mal son tan solo un delirio, una es-
pejismo, una ilusión? En vez de andar pensando en el bien o en el 
mal, no permitan que unos pocos se queden con todo. (Se vuelven 
a escuchar silbidos, gritos y palabras como hereje, satánico, maligno). 
Están equivocados, no soy ni hereje, ni satánico y menos maligno. 
Ya deje de empujarme que me están desbaratando el chasis. ¿Cómo 
quieren cambiar el mundo si no creen en la…? (De nuevo gritos insul-
tos. Apagón, ahora el personaje aparece un tanto resignado en otro 
sitio del espacio).

Siempre que intento hablar de estos temas no me va muy bien que 
digamos, pero a pesar de eso tengo buenas amigas.

(Señalando a otro esqueleto que se encuentra un tanto lejos). Como 
esa señorita que se encuentra allá recostada en esa tumba. ¿Recuer-
da cuando me aconsejó que yo hacía mal al intentar hablar con gente 
tan conservadora? 



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

175

(Al público). Es una extranjera que no entiende muy bien el español, 
por eso no quiere hablar. Pero no se preocupen... es mi amiga.

(Al esqueleto). ¿Recuerda cuando un buen día me aconsejo?: “mucho 
hablar por aquí de tierra, pero una cosa ser tierra y otra ser paisaje. 
Para los vivos la tierra ser algo hermoso, pero para los muertos ser las 
tinieblas, la penumbra, la oscuridad”. Y tomando un puñado de tierra 
me recalcó: “por esta ser que deber luchar”.

(Dirigiéndose al mismo esqueleto) A pesar de sus nobles pensamien-
tos, descubrí un gran defecto en usted señora… que me sigue cau-
sando profunda ira. No puedo creer que una osamenta tan recta, tan 
amable y tan inteligente tenga un humor tan sórdido…, y eso que a 
mí me encanta el humor… quiero ser humorista. No puedo olvidar 
ese día que vino a buscarme y como yo no me levantaba, se entretu-
vo jugando con el esqueleto de un niño.

(Confidente con el público). Cuando el niño se descuidaba, le daba un 
puñetazo en la mollera, se la tiraba al suelo y la veía rodar cuesta aba-
jo y se ponía a saltar de alegría. El pobre esqueletito salía corriendo a 
tientas y a ciegas tras su cabeza, y después de mucho esfuerzo se la 
lograba poner de nuevo y con ella ya en su lugar le gritaba; ¿recuerda 
qué le decía?, ¿no?, pues bien, yo se lo voy a recordar: “¡Uhhyhhh!, 
déjeme quieto y sano… gringa, y ya, no me arranque más la peladera. 
No se pase cucha...”.

Usted le prometía quedarse quieta, pero cuando el pelado se volvía a 
descuidar destornillada de risa se la hacía rodar de nuevo.

(Dirigiéndose al público). Cuando me di cuenta de semejante juego, 
yo le hice el reclamo, pero descaradamente usted me respondió: “Yo 
divertirme mucho. Yo sentir no poder dar al chico unas monedillas pa´ 
qué gastar en helados o dulces, pero aquí money no servir de nada.

(Dirigiéndose a la mujer) ¿Sabe una cosa?, eso me ofendió mucho 
más… ¿ah ah ah?… las cosas que hay que ver en la muerte.

Enterradora:	 (Solo su sombra) “¿Cómo van las memorias de este humorista charla-
tán? Yo estoy haciendo revisión, y pobre de aquel que no tenga las me-
morias listas para la ocasión. Aquí está otro que no fue capaz de escribir 
bien sus memorias y ahora le toca aguantar más y más porras”.

(Se escuchan golpes y algo que se quiebra estrepitosamente).



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio176

Humorista:	 me toco apurarme…, me queda poco tiempo, pero creo que el sufi-
ciente para terminar esta parte de mis historias. Ese suceso del niño 
me hizo recordar que siendo aún chico, un día llegó mi padre de la 
extranja. El pobre no trajo más que unas botas viejas, un tarro media-
no de papas transgénicas…, sí, aunque parezca raro… papas trans-
génicas… y un equipo de sonido muy antiguo, de esos que llaman 
tocadiscos. Aquí lo tengo.

(Saca un tocadiscos y pone un disco. Se escucha una danza macabra o 
una misa fúnebre). Mi padre regresó enfermo y murió pronto. Siem-
pre denigré del fracaso de mi padre. Aunque nunca lo tuve por el 
más bueno, valiente, inteligente y fuerte, mi padre como muchos, 
malgastaron la vida trabajando en tierras ajenas en los peores oficios 
y al menos eran dignos de regresar sanos y salvos a casa y con algo 
de dinero en los bolsillos; pero que va… volvió más pelao que pepa 
e´ guama chupada por cuatro burros.

Hace poco nos reunimos con algunos y algunas de los que conocí en 
vida para hablar de nuestras experiencias. Todavía no había termina-
do de narrar lo que le pasó a mi papá, cuando un esqueleto, de esos 
que parecen tontos o bobos, se levantó como un relámpago y me dio 
un abrazo tan fuerte que me rompió cuatro costillas y la puntica del 
rabo. ¡Era mi padre! Que cosas hay en esta vida, que digo…, en esta 
muerte. (Fin de la música).

La verdad…, la verdad en esta nueva situación tengo tiempo de so-
bra y por eso a veces lo desperdicio hablando con esa esqueleta que 
se trajo en la cabeza una biblioteca entera.

(Le habla a una esqueleta que se encuentra sentada entre el público). 
Esta tipa habla de muchas cosas y de todas sabe un montón…, pero 
por desgracia no sabe lo que es el humor. Aquí entre nos; cuando 
llegamos al punto de hablar del tema, me hace cuatro o cinco chistes 
flojos como este que pasa a relatarles...

(La esqueleta cuenta cualquier mal chiste). Cita a varios humoristas…, 
y se calla como una piedra, y yo termino sin saber qué piensa de ese 
asunto.

(Al público). Una esqueleta que tiene una biblioteca metida en la ca-
beza, debe saber definir el humorismo, si no ¿para qué sirve y de qué 
se ufana?; pero no…, esta carcacha no puede precisarlo y según lo 
que me comentó ayer: “no hubo ni habrá nadie que pueda hacerlo, 



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

177

pues el humor no se dice sino se hace”. ¿Pero si se hace como lo hace 
usted señora, a donde iremos a parar…?

Enterradora:	 (Solo se ve su sombra) escucho demasiados murmullos y cuentos de 
gran barullo, pero nada en concreto. Voy despacito, tumba por tumba, 
para ver qué está diciendo de mí… esa mula.

Humorista:	 (mirando hacia el fondo). Ya se acerca la sepulturera y trae un mazo 
en las manos. Tocó correr un poco… y hablando de correr… mis 
compañeros de fosa… no de fosa común, ni más faltaba; no quieren 
prestar atención a lo que les digo, y es que desde hace mucho tiempo 
vengo advirtiendo que algunos podridos esperpentos de… carne y 
hueso, salen corriendo de sus tumbas y se escabullen hacia la ciudad 
y después de dos o tres horas, vuelven al cementerio con los ojos 
encandecidos, y metiéndose bajo tierra gritan.

(Se oyen voces que gritan: “Incautos estúpidos, pendejos, imbéciles in-
genuos”).

La primera vez que me di cuenta de tal cosa, no quería dar crédito 
a lo que “veía mi ojo de vidrio”, pero el asunto se repitió muchas 
veces. Una noche fui tras uno de ellos y vi la escena más horrible que 
puedan imaginar.

(Vuelve a colocar otro tema macabro en el tocadiscos).

Una lamparita destartalada alumbraba suavemente la carita flaca de 
una muchacha que dormía en un lecho miserable. El esperpento se 
acercó a ella y estuvo un montón de tiempo con los dientes clava-
dos en su cuello. Cuando se levantó, tenía la boca manchada de rojo, 
mientras que por el cuello de la niña corría un hilo de sangre y en su 
carita se adivinaba la blancura de la muerte.

Aquel corrupto era un despreciable político que se dedicaba a chu-
parle la sangre a los pobres. Chupó la última gota de sangre cuando 
todavía estaba caliente. Sonó la última campanada dando las doce de 
la noche, ladraron los perros oliendo la muerte, silbaba el viento, y el 
monstruo siguió sorbiendo la sangre de su víctima.

(Hasta aquí la música).

Ese canalla es sin duda un retorcido político. Yo quiero denunciarlo y 
busco argumentos por aquí y revuelco libros por allá…, pero no pue-
do encontrar en los estatutos de este maldito país, una buena mane-



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio178

ra de desenmascararlo…, mucho menos de condenarlo y ni pensar 
en hacerlo encarcelar.

Para entender esta compleja situación es que quiero volver a hablar 
con usted señorita.

(Dirigiéndose al esqueleto que se encuentra sentado entre el público).

Sí, la que se trajo una biblioteca metida en la cabeza. Solo para ver si 
su conversación me iluminaba y me aclara eso de los muy vivos que 
viven de los pobres.

(Se escucha una voz femenina que responde). En los políticos creen 
muchos pueblos, por eso existen.

(El fallecido le responde a la esqueleta). Sí, señora, como no…, pero 
hay miles de pruebas de políticos que le chupan la sangre a los des-
poseídos. 

(Voz femenina que se escucha). Es posible, pero ya pasaron los tiem-
pos en los que se encarcelaban a las personas por tales sospechas. 
Estamos en una democracia, ¿comprende?

(El personaje respondiendo). Entiendo perfectamente, esto es una su-
puesta democracia, pero hay gente en este mundo que cree que en 
estas democracias hay chupasangres, corruptos y avivados. 

(Voz femenina que se escucha). Sí los hay; los sacerdotes y los mon-
jes…, los sacerdotes y los monjes hablan de eso y cuentan que el 
fenómeno se debe a causas metafísicas…; cuando un muerto estuvo 
en vida muy apegado al dinero y fue un corrupto, sale de la sepultura 
con el objetivo de mantener el cuerpo físico intacto, a costa de la 
sangre que chupa a los vivos.

(El personaje responde). ¿Y entonces de qué manera se les da muerte 
a tales bichos?

(Voz femenina que se escucha). Pues para apartar el espíritu ambicio-
so del cuerpo físico, no hay otro remedio que quemar el cadáver… 
como lo hacían en el medioevo.

(El personaje responde). No, no, no, no puedo creer que sea ese el 
consejo que me da usted señora. Lo mejor es no seguir escuchando 
a esta biblioteca ambulante porque sé que los muertos muy muy vi-
vos... existen…, los hay y viven sin hacer nada a costillas de los de-
más. ¡Ah… ya, ya, comprendo!…, comprendo muy bien lo que me 



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

179

dice señora; viven sin hacer nada a costillas de los demás, y quizás 
por eso no estaría mal chamuscar a todos los politiqueros, sean o no 
presidentes... de cortes, consejos, cámaras o senados… Pero eso es 
imposible…, los corruptos son capaces de hacerse los muertos para 
seguir viviendo por cuenta de los pobres, de los pobres vivos, ¿o será 
de los vivos pobres? Vaya uno a saber.

Enterradora:	 (Solo se ve su sombra) voy llegando, ya me voy aproximando; el que 
tenga las memorias listas y correctas las entrega y el que no que aguan-
té con mazo, pica, pala o martillo la muenda.

Humorista:	 apreciados…, amigos y amigas, como pueden ver el tiempo se ago-
tó. Ya conocen parte de mis memorias. Por favor, ¿puedo hacerles 
el último petitorio? ¿sí, sí? Como saben yo también tengo prisa… y 
les estoy compartiendo todos estos asuntos para que no sean solo 
insultos, reniegos y groserías.

¿Recuerdan que la sepulturera me advirtió que si terminaban siendo 
una sarta de sandeces, me aplastará la cabeza?; pues bien, también 
es responsabilidad de ustedes que esa desgracia no ocurra y quizás al 
ayudarme... adquieren experiencia para cuando les llegue a ustedes 
la hora de rendir cuentas… ¿entienden?

Por eso les voy a pasar estas hojitas…

(Saca un paquete de hojas de diferentes colores, texturas y tamaños, 
de las cuales algunas se encuentran en pésima condición. Las va entre-
gando al público).

Para que en ellas me dejen sus comentarios, opiniones y críticas, y 
por favor las depositen en la urna que se encuentra a la salida de esta 
cripta, que yo al leerlas y releerlas podré dejarlas muy comprensibles 
y así garantizar que mi torre no termine hecha añicos, ni mucho me-
nos aplastada por el mazo salvaje de esa enterradora desquiciada, 
energúmena y desconsiderada.

(Después de repartir las hojas, se saca el ojo, lo besa con la muelamen-
ta, lo limpia y se lo coloca de nuevo. Mira al público y tapa su fosa sin 
entrar en ella. El espacio va quedando a oscuras).

Solo por despistar a la sepulturera hago el amague de regresar a mi 
fosa, pero me largo para otro lugar ganando algo del tiempo que he 
perdido conversando tan amenamente, mientras ustedes piensan en 
sus opiniones y sugerencias. No olviden que todo esto lo hago para 
salvar mi hermosa calavera de la desgracia.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio180

Enterradora:	 (Se ve la sombra gigantesca de la enterradora que entra al espacio 
con un mazo gigantesco en las manos. No vemos su rostro, tan solo 
su silueta. Va hasta la caja, corre la tapa y al no encontrar al humo-
rista se dirige al público). ¿Alguien ha visto al roñoso humorista?, el 
mismo que estaba aquí incomodándolos con miles de estupideces. 
No lo encubran… que igual yo lo encontraré…, y ustedes vayan 
preparando sus memorias que ya falta poco para que les llegue la 
hora de la hora.

(El espacio se va oscureciendo lentamente).

Fin

Carlos Araque Osorio.



181

Personaje El fallecido interactuando con el maestro Fernando Pautt.

Foto: Fernando Araque.





183

Fotos
A continuación, relacionamos algunas de las fotogafías que se obtuvieron en los 
procesos de socialización de resultados finales y parciales. Fueron tomadas por Fer-
nando Araque y Camilo Suárez en las sesiones del 16 y 17 de febrero y 27 y 28 de 
marzo de 2018.

Personaje El fallecido, protagonizado por Carlos Araque (investigador principal).

Foto: Camilo Suárez.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio184

Personaje La enterradora, protagonizado por Clara Angélica Contreras.

Foto: Fernando Araque.

Personajes La enterradora (Clara Angélica Contreras) y El gallo (Cristina Alejandra Jiménez).

Foto: Fernando Araque.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

185

Personaje El fallecido.

Foto: Fernando Araque.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio186

El fallecido ojo de vidrio.

Foto: Carlos Araque. 



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

187

Personaje El fallecido, interactuando con el público-testigo.

Foto: Fernando Araque.

Plano general de la puesta en escena.

Foto: Camilo Suárez.



Presentar-Representar. Cuatro perspectivas en El fallecido ojo de vidrio188

Personajes La enterradora (Clara Angélica Contreras) y El gallo (Cristina Alejandra Jiménez).

Foto: Fernando Araque.

Personaje El fallecido, interactuando con el público-testigo.

Foto: Camilo Suárez.



Carlos Araque Osorio • María Fernanda Sarmiento Bonilla 
 Cristina Alejandra Jiménez Gómez  • Clara Angélica Contreras Camacho 

189

Personaje La intelectual, interpretado por María Fernanda Sarmiento Bonilla.

Foto: Fernando Araque.

Personaje La gringa, interpretado por Cristina Alejandra Jiménez.

Foto: Fernando Araque.



Este libro se 
terminó de imprimir
en marzo de 2019 en

Xpress Gráfico y Digital 
Bogotá, Colombia




