





Coleccidon

S

Doctoral

Cruce de caminos

Marta Lucia Bustos Gomez
Jorge Periuela
Sandro Romero Rey

FACULTAD DE ARTES ASAB

UNIVERSIDAD DISTRITAL
FRANCISCO JOSE DE CALDAS




CRUCE DE CAMINOS

© Universidad Distrital Francisco José de Caldas
© Facultad de Artes ASAB

© Marta Lucia Bustos Gomez

© Jorge Pefiuela

© Sandro Romero Rey

Primera edicién, Bogotd, D.C.,
ISBN: 978-958-5434-37-0

FRANCISCO DiAZ-GRANADOS
Coordinacién editorial - correccién de estilo

GLORIA DfAZ-GRANADOS
Concepto grafico, disefio y diagramacién

SECCION DE PUBLICACIONES
Universidad Distrital Francisco José de Caldas
Miembro de la Asociacién de Editoriales Universitarias

FONDO DE PUBLICACIONES
Universidad Distrital Francisco José de Caldas
Direcciéon: Carrera 24 No. 34-37
Teléfono: 323-9300 ext. 6202
Correo electréonico: publicaciones@udistrital.edu.co

Impresién:

IMPRESO Y HECHO EN COLOMBIA
PRINTED AND MADE IN COLOMBIA

Todos los derechos reservados. Esta obra no puede ser reproducida sin el
permiso previo del Fondo de Publicaciones de la Universidad Distrital.

Romero Rey, Sandro, 1959-

Cruce de caminos / Sandro Romero Rey, Marta Bustos Gomez, Jorge Pefiuela. -- Bogota : Universidad
Distrital Francisco José de Caldas, 2017.

132 paginas ; 24 cm.
ISBN 978-958-5434-37-0

1. Cultura - Colombia 2. Politica y cultura - Colombia 3. Conflicto armado - Colombia 4. Proceso de paz
- Colombia 5. Colombia - Politica cultural I. Bustos Gémez, Martha, autora II. Pefiuela, Jorge, autor III. Tit.

306 cd 21 ed.
A1569676

CEP-Banco de la Republica-Biblioteca Luis Angel Arango




indice

Presentacién
Sandro Romero Rey

Las politicas culturales y la construccién de la paz
Marta Lucia Bustos Gémez

La voz que clama en el desierto
Jorge Pefiuela

Escenarios de la autoficcion: nueve asaltos
en primera persona
Sandro Romero Rey

La autora y los autores

13

55

13

127

Indice 15






Presentacion

Sandro Romero Rey

CUENTA UNA DE LAS MULTIPLES LEYENDAS DEL BLUES QUE EL MUSICO ROBERT
Johnson (1911-1938) se puso una cita con el diablo en el punto exacto donde
dos caminos de tierra solitarios se atravesaban. El guitarrista, autor de 29
canciones perfectas, hizo un pacto con el demonio para ser el mejor intérpre-
te de los melancélicos. Y lo logré. La historia tiene otras variantes e incluso
se afirma que no fue Robert Johnson el del pacto mefistofélico. Lo cierto es
que las melodias grabadas que hoy por hoy se conocen del gran artista de
Misisipi estdn impregnadas por la leyenda y nadie quiere separar a Johnson
del éxtasis de su maldicién. El cruce de caminos es, siguiendo esta ruta, el
punto de encuentro en el que se concilia el bien con el mal, lo conocido con
lo desconocido, lo humano con lo que estd mas alla de la razén. A pesar de
que el demonio y Johnson hicieron un pacto cuyo desenlace es una condena,
se entiende que, en aquel lugar donde se tomaban las decisiones, se llegd a
acuerdos sublimes, a un inmenso pacto de creaciéon. Este libro es, de alguna
manera, una forma de aproximarnos a la idea de que los Estudios Artisticos
pueden llegar a momentos de equilibrio entre la creacién y la investigacién,
entre la ficcién y la realidad, entre el azar y el rigor, entre el orden y la liber-
tad. Los textos que reunimos en el presente volumen dan muestra de cémo
podemos llegar, por distintas rutas, a tacitas complicidades. ;Habra algin de-
nominador comun entre los consensos del arte con la busqueda de la paz en
Colombia, la pintura de Caravaggio, el arte poscontemporaneo o las estrate-
gias de la autoficciéon? Es muy probable que, desde la superficie, nos encon-
tremos con textos que apuntan hacia puntos de fuga diversos. El horizonte
al cual se dirigen pertenece a paisajes de variadas latitudes. Tienen climas y
accidentes geograficos diversos. Sin embargo, en algun lugar del mapa de los
sentidos, los tres discursos pueden convivir, dialogar e incluso complemen-
tarse desde la distancia de sus urgencias.

Presentacién (7



Los Estudios Artisticos de la Facultad de Artes-ASAB de la Universidad
Distrital Francisco José de Caldas se han nutrido de pensamientos y sensibili-
dades diversas. En la pluralidad de sus miradas se encuentran las pistas para
que los senderos de la investigacién y aquellos de la creacién encuentren su
propio demonio que los estimule. En los textos que siguen, se encontraran
ejemplos de cémo en la pluralidad de miradas se pueden encontrar consen-
sos que sirven para equilibrar los complejos procesos reflexivos y darle cabida
a una mirada reciente del arte, ante los desafios, transformaciones y temores
del siglo XXI. En primer término, este volumen se abre con un texto en el que
la profesora Marta Bustos establece modelos para fustigar las ideas presta-
blecidas que existen con respecto a la cultura y a la paz. Durante muchos
anos ha existido una instrumentalizacién del arte y, en ambitos mas amplios,
se ha considerado en abstracto que los niveles de bienestar de la sociedad
colombiana radican en la cantidad de inyecciones civilizadas que podamos
aplicar al tejido social. En el texto presente, se hace un recorrido por la evolu-
cién en nuestra historia de cuales han sido los pasos para entender la forma
como los procesos culturales se integran a la necesidad de “la anhelada paz”,
como se la ha denominado en no pocos documentos oficiales y reflexiones
académicas. El gran problema con una idea canénica de la cultura es que ter-
mina convirtiéndose en un monstruo de mil cabezas que, en Gltima instancia,
pierde los resortes profundos que le confieren su esencia. La paz necesita de
la cultura en términos retéricos pero, cuando comienza a implementarse, pa-
reciera que desapareciese en la ambigliedad de los escritorios. Segin Marta
Bustos, las nuevas definiciones de los distintos criterios de la cultura y su re-
lacion con los procesos de reconciliaciéon en Colombia comienzan a disenarse
de manera sistematica a partir de los afios 90. En el texto, se pueden ver las
distintas etapas vividas en los gobiernos de las décadas de transicién al nue-
vo milenio hasta que, a medida que el proceso de paz fue ganando cuerpo, la
idea de la cultura comenz0 a sistematizarse. Pero el camino no ha sido facil.
Colombia es un pais donde registrar su espiral inacabable de violencia se ha
convertido en una dolorosa necesidad para poder cicatrizar las heridas. La
idea de una “catarsis” nacional se ha servido, por ejemplo, del instrumento de
los escenarios para que los espectadores se vean alli reflejados y, como lo insi-
nuaba la tradicién aristotélica, logren sanar sus dolores mas profundos. Pero
esta mirada a las manifestaciones del arte y la cultura como apéndices de un
bien superior, el de la paz, restringe la posibilidad del disenso, de la mirada
critica, del escepticismo, incluso del humor. Las distintas manifestaciones del
arte han cambiado y ya no se puede seguir hablando de las “Bellas Artes”,
de acuerdo con los canones hegelianos (idea que se desarrolla en el tercer

8) Cruce de caminos



capitulo del presente volumen), sino que la fusién de muchos lenguajes ha
ayudado a que la pluralidad de formas incremente la lectura de un mundo
que se torna cada vez mas ambiguo e impredecible.

En ese orden de ideas, el texto del profesor Jorge Peniuela apunta hacia
esa idea de la excepcionalidad de la obra de arte frente a la reflexién que se
hace de ella misma. Con el punto de partida de una pintura de Caravaggio
(1571-1610), nos encontramos ante una reflexion filoséfica que parte de las
miradas del pensamiento frente a los objetos sensibles. Badiou y Ranciere,
Foucault y Deleuze, en fin, los representantes de la “filosofia francesa” “se
proponen rivalizar con la literatura, explorando creativamente estrategias vi-
talizantes de exposicién filoséfica acordes con las multiples urgencias de sen-
tido de la contemporaneidad”, segin palabras de Peniuela. Es un viaje por las
distintas ideas del pensamiento poscontemporaneo, en el que una nueva no-
menclatura se instala para hablar de las ideas en el arte. La performanciay lo
trans, la intencién de una “excritura”, de acuerdo con sus aproximaciones, de
los enunciados anunciantes, de la filosofia de los confines y de los desviados
saltan a la vista, de tal suerte que las fronteras del arte se yuxtaponen con
aquellas del pensamiento racional. El texto destapa sus cartas: “Se trata de
un manifiesto mediante el cual se toma distancia respecto al Arte institucio-
nal y al gusto arbitrario”. Al “buen gusto” y a la difusa idea de la Belleza en el
mundo que concluye. El texto le apuesta a una visidn transgresora en la que,
segun su autor, “las proposiciones del Arte institucional no tienen mundo,
[ya] que las frases que lo ensalzan son pobres de mundo y que los enunciados
poéticos tienen mundo”. Pero, ;cudl es “la voz que clama en el desierto”, como
lo promete el titulo del ensayo? Pareciera que en ese lamento, en ese grito
del vacio irrumpe, a su vez, clerta sensacion de fatalidad, en la que “el sujeto
instrumental moderno anuncia el sujeto comercial contemporaneo”. Es aqui
donde aparecen las secretas conexiones entre los textos disimiles. Cuando
Pefiuela habla del “uso publico y uso privado de la razén” nos advierte que “es
solo el ultimo acontecimiento con el cual se anuncia la actualidad del pen-
samiento moderno, la formalizacién final que rige la experiencia de mundo
a partir del siglo XIX”, al mismo tiempo que se esta desarrollando la idea de
la “instrumentalizacién” del arte, que, para objetos especificos (como la paz,
de acuerdo con la linea trazada por Bustos), se convierte en un “mas alla” de
la especificidad misma del arte como excepcionalidad. La muerte de la Virgen
de Caravaggio anunciaria “el fin del arte infinito”. Esto es, el anuncio, ya no
de la llegada de un Mesias, sino la evidencia del caracter efimero de lo repre-
sentado. La idea de la eternidad se descoloca y el texto tiembla, al punto que

Presentacién (9



genera dudas sobre la dimension eterna del arte y sobre sus “disociaciones y
despojos”, parafraseando al desaparecido escritor colombiano Oscar Collazos.

Desordenando la casa, el texto final del presente Cruce de caminos contri-
buye a la reflexion sobre la idea del Yo en las estrategias del arte y la escritura
contemporaneas. A través de la busqueda de la primera persona y nutrién-
dose de la propia experiencia del autor (tanto como creador de espectéculos
como “productor” de reflexiones), “Estrategias de la autoficciéon” es una suerte
de palimpsesto, nueve asaltos que son viajes literarios, desde distintas opti-
cas, por las ideas que hoy por hoy existen con respecto a la distancia de la
obra de arte. Como en el texto de Peniuela, la reflexién y el objeto creativo
tienden a confundirse, de tal suerte que la reflexién es la creacién misma. Por
un lado, esta el teatro; por otro, la critica a través del ciberespacio. Los blogs,
como objetos inmediatos del pensamiento, son el punto de partida para ideas
mas amplias, en las que el objeto libro seguiria triunfando. El blog como pa-
leta o, mejor, como boceto de las ideas. En segundo lugar, el tercer texto esta-
blece un recorrido por el concepto de autoficcién, tomando como puente el
ejercicio del blog, que conlleva, a su vez, otras miradas en las que novela y en-
sayo, ciencia y poesia, borran sus limites hasta producirse ejercicios sublimes
de la construccién destructiva, como la obra literaria de Fernando Vallejo. De
nuevo el texto, que pareceria ser un jardin de senderos que se bifurcan, se-
gun el juego borgiano, regresa al escenario, fuente primaria de quien escribe
(en este caso, no lo escondamos: yo, el que prologa), quien se adentra en la
idea de la “cuarta pared”, para hablar de distancias y acercamientos que, en
el fondo, no estarian muy lejos de la primera persona conversacional de los
textos incendiarios del autor de El rio del tiempo. La ruptura de la cuarta pared
implica, a su vez, un acercamiento a la idea del efecto de distanciamiento
brechtiano, el cual nacié para que la escena dialogara con el publico y pusiera
de presente las ideas. Como aquella de la paz, diseccionada por Bustos y que
salta en el trasfondo de los textos de la posguerra del dramaturgo aleman. El
artista piensa desde su obra. El artista ensaya cuando construye una puesta
en escena.Y sus vinculos con el mundo son plurales. Se disfrazan de diversas
formas y aparecen, por ejemplo, en las experiencias cinematograficas mas re-
cientes, de las que formo parte el autor de estas lineas: Todo comenzé por el fin,
el documental de Luis Ospina (Cali, 1949), es una manera de establecer un Yo
colectivo, donde multiples voces se convierten en una sola, coincidiendo con
otras miradas que le confieren al documental, o al cine en general, un punto
de vista. En realidad, lo pone en evidencia. De alli que aparezca el video como
una manera de fusionar las artes representativas con las formas expositivas.
La proyeccién unifica distancias y diluye las casillas diferenciadoras de las

10) Cruce de caminos



distintas disciplinas sensibles. El texto salta de la reflexion al jugueteo creati-
vo, donde el narrador se convierte en personaje y establece sus dudas desde
el divan del analista, para luego pasar a una reflexién sobre la idea de las
Bellas Artes y la presencia (o no presencia) del teatro en dicha categorizacién.
Aqui se evidencia el cruce de caminos con el texto de Pefiuela y pareciera
que las tres rutas —de Bustos, Peniuela y Romero-, separadas por la distancia
de sus especificidades, establecieran una comunién donde se celebran las
coincidencias y se da la largada a un viaje en el cual los multiples destinos
terminaran siendo, ya lo veremos, uno solo.

Presentaciéon ( 11






Las politicas culturales
y la construccién de paz

Marta Lucia Bustos Gomez

LA DECADA DE LOS 90 DEL SIGLO XX EN COLOMBIA ESTUVO MARCADA POR
la presencia de multiples fuerzas que aun desestabilizan la gobernanza del
pais y producen una situacién de zozobra e incertidumbre entre sus habitan-
tes. El asesinato de ministros y funcionarios del Estado, el genocidio de los
miembros de la Union Patridtica® y las amenazas de los carteles de la droga
fueron las constantes en este periodo. Sin embargo, en esta misma década, en
distintos ambitos, empieza a movilizarse la idea de que la “cultura” puede ser
un instrumento de paz. En efecto, en varias instancias se senalé la “cultura”
como un escenario que haria posible generar de nuevo un estado de convi-
vencla, y fueron multiples las voces que llamaron la atencién sobre la poten-
cialidad de esta en los procesos que vivia el pais. Desde entonces, el binomio
cultura-paz se instala en la retérica institucional y distintos 6rdenes apelan a
su presencia para el logro de una convivencia pacifica.

En este contexto, frente a la retérica que exalta la cultura -y, mas espe-
cificamente, las expresiones artisticas como elementos claves en el tejido de
Iniclativas y esfuerzos para encontrar alternativas a la violencia que ha pa-
decido el pais-y dada la creciente proliferacion de iniciativas que incorporan
o invocan la cultura -o, mejor, algunas de sus expresiones, en particular de
las artes—, en estos ejercicios y movilizaciones, se impone la necesidad de
rastrear los antecedentes y realizar un ejercicio de analisis sobre la manera

* La Unidn Patridtica es un partido politico colombiano, fundado en 1985 como resultado de un proceso de
negociacién que se desarroll6 en la década del 80, entre el gobierno del presidente Belisario Betancur y
el estado mayor de las Fuerzas Armadas Revolucionarias de Colombia (FARC). Surge como parte de una
propuesta politica, legalmente constituida, de varios grupos guerrilleros de la época, entre estos, el Movi-
miento de Autodefensa Obrera (ADO) y dos frentes desmovilizados del ELN y las FARC.

Las politicas culturales y la construccién de paz ( 13



como se ha planteado esta relacién cultura-paz en nuestro contexto, particu-
larmente en relacién con las politicas culturales estatales, a fin de contar con
elementos criticos para el actuar en los anos venideros del posconflicto. Para
tal efecto, se presentan en primer lugar algunas de las argumentaciones y
propuestas que se hacen en nombre de la paz; en segundo lugar, se examinan
algunas nociones que comunmente hemos acufiado respecto de los términos
“cultura” y “paz”; posteriormente, revisan los primeros documentos de poli-
tica cultural donde aparece este binomio; y, finalmente, se plantean algunas
preguntas necesarias, frente a la situacion de posconflicto que vive el pais y
en el marco de las politicas culturales publicas.

LAS ARTES EN LA CONSTRUCCION DE LA PAZ

El uso de las artes en la transformacién de conflictos y en trabajos que
tienen una conexién implicita o explicita en la construccién de la paz no es
reciente. Multiples experiencias alrededor del mundo demuestran cada vez
mas que los procesos basados en arte son un método creativo para traba-
jar las emociones no resueltas, explorar conflictos y construir relaciones. En
décadas pasadas, las practicas artisticas, en particular el teatro, fueron in-
corporadas en el trabajo social y activistas del arte —-en campos como “arte co-
munitario” o “arte y dialogo civico’- han impactado el campo social de formas
novedosas. Cada vez mas profesionales en construccién de paz y anéalisis del
conflicto estdn incrementando sus exploraciones a través de la perspectiva
artistica?. Ellos han propiciado una emergente literatura que trata especifica-
mente del nexo que conecta las artes® con la construccién de la paz. El arco
va desde estudios de caso sobre el rol de las artes en la construcciéon de la paz
en los Balcanes, durante y después de la guerra en Bosnia, hasta literatura
descriptiva sobre intervenciones especificas que echan mano de las practi-
cas artisticas en la transformacién de los conflictos. Esta literatura exalta la
potencialidad de las practicas artisticas para reforzar la identidad de la co-
munidad, su valor metaférico para capturar los matices de la coexistencia, su
importante habilidad para permitir simultaneamente multiples interpreta-
ciones de la realidad, la participacién comun y las maneras no amenazantes
que posibilita para enfrentar al otro, entre otros asuntos.

2 Agusto Boal, Paulo Freire, Paul Lederach, Craig Zelizer, Kess Epskam, Cynthia Cohen, entre otros autores.

> Por artes se hace referencia a un amplio rango de procesos creativos, como la musica, las artes visuales, la
danzay, en particular, el teatro, el cual, segin diversos autores, tiene mayor potencial para conectarse con
el trabajo de resolucién de conflictos porque compromete a la gente a crear colectivamente.

14 ) Cruce de caminos



Las experiencias vividas en la historia reciente en paises como Sudafri-
ca y Peru enfatizan el impacto del teatro en procesos de transformaciéon de
conflictos y la generacién de conocimiento Util para evaluar y monitorear los
procesos de reconciliaciéon que ahi se adelantaron. Un ejemplo concreto se
presenta en la investigacién sobre “El teatro y la transformaciéon de conflictos
en el Pert” adelantada por el Instituto para la Democracia y Derechos Huma-
nos de la Pontificia Universidad Catélica de Pert, con la colaboracién y apoyo
del CERI-Sciences de Francia y el Instituto para la Paz de Estados Unidos. En
ella se explora el aporte del teatro en las transformaciones de factores y se-
cuelas del conflicto armado interno ocurrido en Perti durante 1980-2000, que
dejd, seguin los informes de la Comisién de la Verdad y Reconciliacién (CVR),
el dramatico saldo de 69.280 victimas, entre muertos y desaparecidos.

El estudio en mencién muestra la forma como el teatro particip6 activa
y positivamente en la reconstrucciéon de una sociedad que debia reimaginar
sus caminos de paz y reparar sus economias, instituciones e infraestructuras.
En el estudio se examinan dos proyectos teatrales en Lima y Ayacucho y se
analiza la forma como, a través de la creacion de propuestas escénicas, se
introduce un modo diferente de ver los efectos y experiencias de la guerra y el
conflicto, mas alla de las categorias sociopoliticas y sicologicas. Se observa asi
cémo se influye en el sistema de creencias sobre el conflicto y en los modos
de ver cémo se pueden movilizar recursos existentes entre los miembros de
una comunidad para reconstruir y repensar el presente y futuro de forma di-
ferente. El trabajo teatral -realizado con diversos sectores de la poblacién, en
ciudades como Ayacucho, fuertemente afectadas por el conflicto- contribuy6
a hacer efectivas las recomendaciones de la Comisién de la Verdad y Recon-
ciliacién relacionadas con la atencién de las secuelas del conflicto durante el
periodo 1980-2000 y la demanda de reconciliacién nacional implicita en estas.

Seguin la CVR, los conflictos sociales y politicos precedentes fueron re-
producidos y actualizados durante la violencia politica en el Pery, en la que se
transformaron y exacerbaron, para posteriormente expresarse como secue-
las de esa violencia. Desde la perspectiva de la CVR, las secuelas y los factores
que hicieron posible la violencia deberian ser enfrentados para transformar
el conflicto, con miras a una construccién de paz con justicia. La perspectiva
de la reconciliacién propuesta por la CVR introdujo un horizonte de interpre-
tacién que fue mas alla del simple perddn interpersonal, pues “en contextos
como los que vivi6 el Pert, la idea de perddn, propio del ambito interpersonal,
suele usarse como excusa para el olvido y la perpetuacién de la impunidad
fuera de la legalidad”. Segun la CVR, la reconciliacién “constituye un proceso
de restablecimiento y refundaciéon de los vinculos fundamentales de los pe-
ruanos”y para ello se requiere “el descubrimiento de la verdad de lo ocurrido

Las politicas culturales y la construccién de paz ( 15



durante aquellos afios —tanto en lo que respecta al registro de los hechos
violentos como a la explicaciéon de las causas que los produjeron-y la accién
reparadora y sancionadora de la justicia”.

De igual manera, el académico Victor Vich en Las poéticas del duelo: Me-
morias que ocupan la ciudad, més recientemente, analiza tres intervenciones
publicas en el Pert actual que pusieron nuevamente en escena un conjunto
de deudas del Estado y la sociedad peruana por la violencia politica. El au-
tor hace una reflexién sobre como estas intervenciones dan cuenta de nue-
vas formas de visibilidad politica y nuevos agenciamientos ciudadanos que
apuestan por darle mayor inteligibilidad al pasado y neutralizar el discurso
oficial que intenta eludirlo y cémo permiten

... pensar la funcién politica del duelo en un escenario, como el actual, caracterizado por
una permanente satanizacién de todo el movimiento de derechos humanos y por la falta
de conocimiento que muchos peruanos todavia tienen sobre el conflicto armado. [...] poé-
ticas del duelo [referidas] a aquellas intervenciones que intervienen en el espacio publico
y que tienen como finalidad llamar la atencién sobre los peligros de evadir o reprimir
tales hechos. Se trata de eventos que surgen para distanciarse de cualquier triunfalismo
evasivo de las deudas que han quedado pendientes y que insisten, una y otra vez, en la

necesidad de continuar procesando lo peor del pasado (2014).

En su analisis, Vich destaca la fertilidad simbdlica de las intervenciones
publicas (realizadas por artistas y colectivos sociales) y como su pertinencia
politica (y estética) residi6 en gran parte en su intento de intervenir en la ex-
periencia de las personas, interrumpiendo su cotidianidad y generando un
contacto con la materialidad misma de la memoria, més que en producir una
accién o algun tipo de visualidad espectacular. Asi mismo, resalta el punto de
encuentro que se logro entre lo letrado y lo popular, entre las provincias y Lima
y entre Lima y las redes internacionales (Vich, 2014). Y si bien estas interven-
ciones fueron lideradas por artistas o productores culturales limenos, lograron
conectarse con activistas de derechos humanos, organizaciones de victimas,
intelectuales locales y con redes de todo tipo, a nivel local e internacional.

En Colombia, la retérica que exalta la cultura y, mas especificamente,
las expresiones artisticas como elementos clave en el tejido de iniciativas y
esfuerzos para encontrar alternativas a la violencia que ha padecido el pais,
se increment6 en los cuatro afios (2012-2016) de dialogos entre el Gobierno y
las Fuerzas Armadas Revolucionarias de Colombia-Ejército del Pueblo (FARC-
EP) para la terminacién del conflicto armado, y se plantea como un terre-
no para la accién en el periodo posterior a la firma de los acuerdos. Hoy en
dia, cuando se han surtido los diadlogos y de manera tortuosa se ha llegado

16) Cruce de caminos



a la firma de los Acuerdos entre Gobierno y las FARC-EP, sOn mas numerosas
las acciones que se justifican en nombre de este binomio cultura-paz. Como
ejemplos de esta abundante produccién de obras estan las experiencias y
procesos que, de una u otra manera, apelan a este binomio, concretamente en
los trabajos de artistas profesionales que han reflexionado sobre la violencia
en Colombia desde los afios 90 hasta el presente y en las iniciativas de victi-
mas del conflicto armado que se recogen en el archivo virtual Oropéndola Arte
& Conflicto*, para explorar caminos diferentes de narrar el drama de la guerra
en el pais, en contraste con el relato histérico y periodistico.

En efecto, muchas de las acciones realizadas en estos ultimos afios y
las proyectadas en el escenario del posconflicto, con la intencién explicita de
rechazar las expresiones de violencia y/o tomar conciencia, visualizar, discu-
tir, demandar, presionar o construir una alternativa de paz para la sociedad
colombiana, han incorporado lo que el Centro Nacional de Memoria Histérica
(CNMH, 2014)°> ha denominado “practicas expresivas”, es decir, expresiones
musicales, performaticas, fotograficas, de mapping, audiovisuales, plasticas,
literarias, de tradicién oral, rituales, festivas, artesanales, gastrondémicas, 1i-
tuales, étnicas o relacionadas con patrimonio inmaterial, entre otras. En 2015,
el CNMH informaba en una nota web que, después de organizar y consolidar
informacién de multiples fuentes y bases de datos, elaboré una caracteriza-
cién de 341 ejercicios realizados por multiples actores de la sociedad de ma-
nera autébnoma para reconstruir y representar las memorias de lo ocurrido
en el conflicto interno armado. En esta labor, encontré que en esos ejercicios
ciudadanos era posible identificar siete dimensiones expresivas, dentro de las
cuales se encontraban, ademas de las mencionadas antes, las investigativas,
los lugares de la memoria, las archivisticas, las de comunicacién y las pe-
dagogicas. Lo que mas llama la atencién en este comunicado del CNMH es
que, ademas de identificar la categoria de practicas expresivas para nombrar
las practicas utilizadas, muestra que estas han sido usadas en un numero
significativo de Iniciativas en el prisma no solo de artistas e intelectuales,
sino de sectores y movimientos de jévenes, mujeres, campesinos y, mas
recientemente, victimas.

¢ Proyecto que la artista plastica Manuela Ochoa gestioné desde el afio 2013 con el Centro Nacional de Me-
moria.

°  Establecimiento publico del orden nacional, adscrito al Departamento para la Prosperidad Social (DPS) que
tiene como objeto reunir y recuperar material documental, testimonios orales, entre otros, relativos a las
violaciones de que trata el articulo 147 de la Ley de Victimas y Restitucién de Tierras. Mediante actividades
museisticas y pedagogicas contribuye con la reparacién integral y el derecho a la verdad del que son titu-
lares las victimas y la sociedad en su conjunto asi como al deber de memoria del Estado con ocasién de las
violaciones ocurridas en el marco del conflicto armado colombiano, en un horizonte de construccién de
paz, democratizacién y reconciliacién.

Las politicas culturales y la construccién de paz ( 17



Otros ejemplos de como esta retérica marca los titulares de los medios
de comunicacién y los preocupaciones de entidades estatales se registran en:
El arte como actor en el proceso de paz, especial virtual del periédico EI Tiem-
po (2017) donde se proclama que “victimas, artistas y hasta victimarios del
conflicto colombiano han encontrado en la cultura un medio para exorcizar
los traumas, denunciar la violencia y hacer memoria de lo que ha sufrido el
pais”, y en eventos como la Cumbre Mundial de Arte y Cultura para la Paz
de Colombia celebrada en 2015, la cual buscé “que el arte y la cultura sean
tenidos en cuenta en el Proceso de Paz, pero mas alla de eso, incidir en una
sociedad que necesita movilizar la mente, el cuerpo y el espiritu alrededor de
la posibilidad de construir una cultura de paz en donde todos podamos ser y
podamos ejercer una ciudadania libre y democréatica”, en la cual fueron con-
vocados 109 invitados internacionales de 37 paises, 354 invitados nacionales
de todas las regiones del pais, 150 procesos artisticos y culturales y 15 lideres
indigenas (IDARTES, 2015).

Podriamos incluir también en este breve recuento la iniciativa de la
Secretaria de Cultura, Recreacién y Deporte de Bogota, en su Catedra de Nue-
vas Politicas Culturales®, en busca de analizar enfoques y tendencias en las
politicas culturales y discutir sobre la importancia de la memoria en la cons-
trucciéon de la paz y, en particular, sobre la necesidad de argumentar la nocién
de paz, de reconocer la participacién de artistas y gestores culturales en la
generaciéon de memoria, superacién y reconstruccién de sentido entre comu-
nidades afectadas directamente, asi como de integrar de manera sistematica
la dimensién cultural en los procesos en el posconflicto.

A nivel nacional, esta el documento que propone la construccién de
una Politica publica para la poblacién victima del conflicto armado, desde el arte y la
cultura, en la construccién de memoria histérica (Mincultura, 2016): las declaracio-
nes de la ministra de Cultura (Corporacién Nuevo Arco Iris, 2014) y del Alto
Comisionado para la Paz (Mincultura, 2017), en reunién con los 65 secretarios
y directores de cultura departamentales, distritales y de ciudades capitales; y
el proyecto Expedicién sensorial, iniciativa realizada en el afio 2016 para revita-
lizar los saberes y capacidades de las comunidades y sus procesos culturales
y que, en palabras del Ministro del Posconflicto, “busca convertirse en un mo-
delo de politica publica para los sectores rurales” (Arcadia, 2017), como otros

¢ Desde el afio 2003, y durante tres afios consecutivos, la Secretaria de Cultura, Recreacién y Deporte de
Bogoté, en alianza con centros de educacién superior, organizaciones culturales y entidades internacio-
nales promovié la realizacién de una Céatedra de Nuevas Politicas Culturales como un espacio de debate y
participacién ciudadana en torno al balance y perspectivas de las politicas culturales en la ciudad frente
al escenario del posconflicto.

18) Cruce de caminos



ejemplos de la diversidad de propuestas que se llevan a cabo en nombre del
binomio cultura-paz.

Como lo sugleren los apartados previos, en los ultimos anos se ha aco-
piado un significativo dossier de experiencias con una amplia diversidad geo-
grafica y tematica sobre el uso de la cultura y de las artes, en particular, en la
transformacion de conflictos y en trabajos que tienen una conexién implicita
o explicita con la construcciéon de la paz. Sin embargo, es necesario decir que,
aunque de cierta manera se ha generado una creciente conciencia acerca de
las dificultades y los multiples retos que implica esta empresa, ain son in-
cipientes la reflexion y el desarrollo de conocimiento critico a partir de estas
experiencias desde las artes y la cultura. De la literatura producida en Colom-
bia, hay que destacar el trabajo de Ana Maria Ochoa a partir de su experiencia
en el Ministerio de Cultura, en un examen de los usos de la cultura y las artes
en los procesos de paz. En su libro Entre los derechos y los deseos (2003a), Ochoa
plantea un andlisis en profundidad de los alcances, preguntas y dilemas
que se derivan de la implementacién del Programa CREA: una Expedicién
por la Cultura Colombiana. En el &mbito de las artes plésticas, sobresalen
las reflexiones recientes de Alejandro Gamboa sobre el auge de las practi-
cas artisticas que representan la guerra, los dispositivos de visualidad que
despliegan, las representaciones que movilizan y las consecuencias politicas
de su perspectiva (2016, p. 16), asi como el trabajo realizado por el grupo de
investigacion Ley y Violencia: Comunidades en Transicion, de la Universidad
de los Andes, a partir de una investigacioén sobre las relaciones entre historia,
memoria y justicia en el contexto de la justicia transicional en Colombia, el
cual explora las problematicas relaciones entre expresiones artisticas y los
fendmenos de violencia en Colombia.

Con el animo de aportar elementos a estas reflexiones, este texto se
centra en senalar los precedentes que, en términos de politica cultural pu-
blica, estan en la base de la retérica que exalta la cultura y méas especifi-
camente las expresiones artisticas como un elemento clave para encontrar
alternativas a la violencia que ha padecido el pais. Las argumentaciones que
se esgrimen actualmente no surgieron ahora; son recientes, pero tienen an-
tecedentes. La apuesta es volver la vista atras por un momento y revisar qué
tanto de la retérica actual esta enraizado en palabras, sentidos y caminos por
los que ya hemos transitado.

Las politicas culturales y la construccién de paz ( 19



VOLVER LA VISTA ATRAS

En Colombia, desde 1984, cuando se concretaron los primeros acuerdos
de “tregua armada” entre el gobierno nacional y algunas de las organizacio-
nes insurgentes’ y se ensayaban férmulas de “solucién politica al conflicto
armado”, aparecen a través de la geografia nacional las primeras expresiones
de un activismo por la paz. Mauricio Garcia-Duran, SJ., planted que, si bien
entre 1978 y 1985 se produjeron timidamente cierto tipo de acciones y se
desplegaron algunos elementos simbélicos, solo posteriormente, en la década
de los 90, se va a identificar el activismo por la paz, cuando la movilizacion
por la paz tuvo una intensidad mas significativa, por su caracter masivo, por
el repertorio creciente de acciones y por su cobertura nacional. En cuanto
surge y se incrementa el activismo por la paz en diversos ambitos sociales y
ciudadanos, la busqueda de la paz en el ambito gubernamental se centra en
las negociaciones con los grupos guerrilleros; sin embargo, y pese a las des-
movilizaciones de algunos de estos grupos entre 1989 y 1994, los niveles de
violencia no se redujeron y, por el contrario, se incrementaron.

El inicio de los anos 90 fue uno de los momentos mas criticos de la his-
toria reciente del pais. Hoy en dia parecen olvidados aquellos anos, cuando se
hizo mas evidente la desolacién y desconfianza que generaron los confusos
hechos del 6 de noviembre de 1985%, las dindmicas del conflicto interno, par-
ticularmente la guerra sucia que se desatd entre 1986 y 1989 en el Magdalena
Medio, Uraba y el departamento del Meta y la incuestionable presencia y au-
mento de poder del narcotrafico y el paramilitarismo.

Son estas algunas de las multiples las razones por las cuales en esa
década se expresa de manera mas contundente la demanda colectiva, pu-
blica y organizada por la defensa de la vida y por unas condiciones minimas
de paz en las que fuera posible la convivencia. Recordemos la Marcha del
Silencio, realizada el 25 de agosto de 1989, una semana después del magni-
cidio del candidato presidencial Luis Carlos Galan, y Movimiento de la Sép-
tima Papeleta® liderado por una poblacién universitaria, que sale a la calle

7 Bajo el gobierno de Belisario Betancur, se inicia un didlogo nacional y la reorganizacién de la Comisién de
Paz designando 40 miembros pertenecientes a distintos sectores sociales y politicos. Su tarea fue adelantar
discusiones con diferentes sectores sociales sobre la reforma politica y social, asi como diglogos con la
guerrilla. Dicha Comisién de Paz firmé un cese del fuego con: las FARC, en marzo de 1984, el M-19, EPL y
ADO, en agosto de 1984, y unos sectores del ELN, en diciembre de 1985.

& Cuando guerrilleros del M-19 asaltan el Palacio de Justicia y en respuesta el ejército irrumpe y desata el
incendio del edificio, la destruccién de sus archivos y la muerte de once magistrados de la Corte Suprema
de Justicia y de numerosos funcionarios y visitantes.

°  El gobierno del presidente Virgilio Barco habia promovido un “Referendo extraordinario por la paz y la
democracia” que se vio obligado a hundir en enero de 1990, debido a la presién violenta de los carteles del
narcotrafico para que se incluyera una pregunta sobre la extradicién. A raiz de este hecho y de la violencia
generada, grupos de estudiantes de universidades publicas y privadas impulsaron la inclusién de una

20) Cruce de caminos



ante la degradacion de la vida politica y social y la presencia del narcotrafi-
co como catalizador de la violencia y factor de descomposicion del conflicto
armado. Algunos de los promotores de este movimiento ~Oscar Guardiola,
Catalina Botero, Darfo Dangond y Oscar Ortiz— sefialan que la movilizacién
y la conciencia del movimiento estudiantil se desataron ante las masacres y
el asesinato sistematico de lideres politicos, jueces, magistrados, policias, etc.
Dangond recuerda, en efecto, como en Santa Marta, en los afios 70, el pro-
grama de los jévenes después de la escuela era ir al anfiteatro a ver cuantos
muertos habia. Esa violencia que vivi6 en sus anos de juventud en la bonanza
marimbera se extendié en los 90 a todo el pais y dejo de ser un asunto de leja-
nas regiones para incrustarse en la vida de ciudades como Bogoté, donde, en
palabras de Dangond, “uno sabia que salia de la casa, pero no si iba a volver”
(Contravia, 2009). Posterior a este movimiento ciudadano —que cre6 un hecho
politico supraconstitucional sin precedentes en el pais e hizo posible una re-
forma constitucional, tantas veces aplazada-y ante el crecimiento de las vio-
lencias, las acciones ciudadanas masivas por la paz aumentaron en nimero
y magnitud. Entre 1996 y 1999 se promovi6 el Mandato de los Ninos y Nifias
por la Paz (1996), el Mandato Ciudadano por la Paz (1997), la Asamblea Per-
manente de la Sociedad Civil por la Paz, que tuvo su primera sesién en 1998, y
la Marcha del No Mas, el 24 de octubre de 1999, entre muchas otras acciones.

En este contexto de desestabilizacién social, politica y econémica en el
pais y dentro del repertorio de acciones originadas en el deseo de un estado
de paz, multiples voces, desde distintas instancias, llamaron la atencién so-
bre la potencialidad de la cultura en los procesos que vivia el pais y la sena-
laron como un mecanismo que haria posible generar el anhelado estado de
convivencia pacifica. En efecto, en distintos ambitos se empezd a consolidar
una idea de cultura que oscilaba entre considerarla, por un lado, como una
especie de acervo de costumbres y modos de hacer que nos constituyen como
colombianos o que nos identifican con lo violento, lo ilegal, lo desviado —con
lo que se postulaba que los colombianos somos violentos por naturaleza,
como si ello fuera algo inherente o una esencia que nos identificara e integra-
ra— o, por otro lado, verla como la panacea que cura todos los males que nos
aquejan, cuyo “uso” se promueve para alcanzar la anhelada paz.

Por supuesto, entre estos dos extremos aparecia toda una gama de for-
mas de entender, asumir y utilizar el término cultura, que, a la vez que se la
hacia funcional a las misiones de las entidades culturales del momento, les
daba forma a estas y justificaba las que habrian de surgir en adelante. De he-

“Séptima papeleta” en las elecciones del 11 de marzo de 1990 para realizar una Asamblea Constituyente
en Colombia.

Las politicas culturales y la construccién de paz ( 21



cho, a mediados de los anos 90, la propuesta de crear un Ministerio de Cultura
como el Ministerio para la Paz avanzé en medio de encendidos debates en
contra y a favor, al mismo tiempo que las politicas neoliberales orientaban la
disminucién del Estado y la privatizacién de algunas de sus funciones segiin
la retérica que asimila lo estatal con ineficiencia. Esta nueva entidad se for-
malizé finalmente en 1997, en el marco de una controversia mayor sobre la
legitimidad del gobierno de Ernesto Samper®, y fundamento su existencia en
el desarrollo de proyectos que sefnialaban el camino hacia la paz, tal y como
se registro en la prensa unos meses después de creado.

El Ministerio de Cultura debera justificar su presencia en el panorama politico y social
del pais, con obras y proyectos que apunten al logro de la anhelada paz y que sirvan
al proposito de apoyar y enriquecer la maravillosa diversidad cultural de la nacién [...].
Estamos seguros de que en la busqueda de la paz conviene que cada regiéon, cada etnia
y cada grupo tengan la oportunidad de expresarse, y qué mejor vehiculo que la cultura
para exponer la diversidad del pensamiento. Ningin esfuerzo en pro de la tolerancia y el
respeto por las ideas ajenas seré en vano. // Ha comenzado bien el Ministerio, orientado
hacia el fin preciso. Y es grande su responsabilidad, més aun cuando se le ha encargado
de explorar los caminos del entendimiento y de la hermandad. No podemos menos que
animar a los protagonistas de esta empresa para que no desfallezcan en la busqueda de

la esquiva paz (Nullvalue, 1997).

A partir de entonces, la relacién paz-cultura se invoca como algo inhe-
rentemente natural en los discursos institucionales y en las politicas cultu-
rales estatales, y de manera creciente es apropiada por los agentes culturales
y por los colectivos que movilizan diversas acciones colectivas de paz. El bi-
nomio cultura-paz se instala en la retérica institucional y se naturaliza, de
tal forma que la cultura, nombrada como un sustantivo genérico, sin historia
y sin conflicto, se presenta ungida de un poder especial para, entre muchas
otras cosas, trasmutar el conflicto social, explorar caminos de tolerancia y
lograr una convivencia pacifica. La cultura se pondera como aquello que con-
lleva la perfeccién espiritual arménica y, por tanto, como un camino para
alcanzar una idea particular de paz.

1 Cuyo periodo presidencial transcurrié entre 1994 y 1998, en medio de debates y fuertes criticas, pues,
después de posesionado, fue acusado de haber recibido para su campana dinero de uno de los carteles del
narcotrafico, el de Cali. En medio de los debates nacionales, una investigacién de la Fiscalia General cono-
cida como EI Proceso 8000 y la descertificacién por el gobierno de los Estados Unidos, Samper se defendio
diciendo: “Si entr6 dinero del narcotrafico en mi campana presidencial, en todo caso fue a mis espaldas”.

22 ) Cruce de caminos



POLISEMIA

Antes de continuar esta reflexién, es necesario aclarar que estos dos
conceptos —cultura y paz- son complejos, amplios y multidimensionales.
Cuando se revisan los reportes de prensa y documentos de registro sobre
los procesos y activismos por la paz, se encuentra que, al invocar la cultura
como el conjuro eficaz para alcanzar la anhelada la paz, un mismo grupo no
siempre apunta en el mismo sentido y hasta designa cosas relativamente
diferentes. En general, el lenguaje humano es polisémico, pero unas palabras
contienen mayor carga de ambivalencia que otras; en nuestro caso, cada uso
de los términos —cultura y paz- constituye un campo semantico especifico y
un campo de fuerzas que lleva grabadas las huellas de las relaciones sociales
que los han producido y que a su vez contribuyen a definir y producir.

En efecto, hoy en dia contamos con una diversa y amplia literatura so-
bre estos términos y también enormes controversias que nos recuerdan la
importancia de situar histéricamente estos conceptos, para no olvidar que lo
que entendemos y asumimos respecto de cada uno de ellos esta inscrito en
un régimen de verdad, régimen que a su vez produce relaciones de saber y po-
der en las cuales se libra una lucha permanente por la primacia. Es decir que
las palabras “cultura” y “paz” -y lo que hacemos en su nombre- responden a
un régimen de verdad que define las condiciones mismas desde las cuales
aquellos que pensamos y disputamos el mundo distinguimos los enunciados
falsos de los verdaderos, proscribimos los discursos alternativos y definimos
las técnicas adecuadas para la obtencién de la verdad en nuestro contexto y
situacion histérica particulares.

Al revisar en diferentes medios los documentos institucionales y las
declaraciones de diversos actores sociales, se percibe que la paz es un valor
muy importante y una situacién deseable. Sin embargo, al intentar precisar
las condiciones de esta situacién deseable en las retédricas de la paz aparece
un concepto polivalente, que adquiere diferentes dimensiones, cualidades y
fuerzas vinculantes segln el contexto en que se lo mire, los sujetos que in-
volucre y el fin que persiga. Angelika Rettberg coincide con esta idea cuando
afirma que a nivel internacional “el comun denominador de los debates sobre
estos temas —que se refleja en la multiplicidad y heterogeneidad de los pro-
gramas y estrategias que han adoptado organizaciones nacionales, interna-
cionales, publicas y privadas— es que no hay consenso sobre el significado de
la palabra ‘paz’ y cuales son las condiciones suficientes para generar las ba-
ses de una paz duradera o para evitar que los conflictos se reanuden” (2013).

Aungque a lo largo de las ultimas décadas han emergido analisis mul-
tidimensionales de los conflictos y la violencia en nuestro paifs, que asumen

Las politicas culturales y la construccién de paz ( 23



que la paz es mucho més que el cese de la confrontacién politica armada
y que su construccién exige la asimilacién positiva de los conflictos, es fre-
cuente encontrar concepciones dominantes de la cultura occidental a lo largo
de nuestra historia, que llevan muchas veces a postular una nocién de paz
entendida como mera ausencia de guerra y de desérdenes internos, la cual
autores como Johan Galtung® han llamado la paz negativa?. Son comunes
las ideas de paz que mantienen un fuerte vinculo con el término eirene que
en la antigua Grecia se usaba para referirse a un estado de ausencia de hos-
tilidades entre ciudades griegas o al interludio entre dos conflictos, es decir,
una armonia en la unidad interior y social griega, un estado de tranquilidad
interior que aplicaba solo a los grupos griegos y nunca a las interrelaciones
entre griegos y quienes no pertenecian a la civilizacién helénica, es decir, los
“barbaros”®®. De la misma manera encontramos también descripciones que
nos remiten al término romano pax vinculado a pactum y a una idea de paz
que respondia a una estructura social y econémica imperialista que buscaba
velar por la ausencia de conflictos y rebeliones violentas dentro de los limites
del Imperio Romano mediante un poderoso aparato militar. La pax romana
era una relacion legal que mantenia una ley y un orden establecido, en pro-
cura de mantener el statu quo, es decir, de defender los intereses de los que se
beneficiaban de la estructura del Imperio respecto de los que quedaban en la
periferia. Igual que en la idea griega de paz, los “barbaros” no estaban inclui-
dos en la pax romana.

Estas ideas de paz como ausencia de guerra y de desérdenes internos y
como un sistema de control para mantener un orden especifico fue dominan-
te a lo largo del siglo XIX y XX e incluso aun sigue encontrandose en muchas
de las propuestas que se movilizan en diversos contextos. Vale la pena decir
que esta concepcién de paz como un estado ideal de ausencia de conflic-
tos o de guerra se encuentra consignada en documentos tales como la Carta

1 Johan Galtung es investigador, teérico, conferencista, asesor gubernamental y activista en estudios para la
paz. Ha sido profesor de estudios para la paz en numerosas universidades y director de la Red Internacio-
nal para la Paz y el Desarrollo. En 1959 fundo el Instituto Internacional de Investigaciones para la Paz en
Oslo. En el afio 2015 estuvo en Bogotd, invitado al Congreso Internacional de Comunicacién Social para la
Paz de la Universidad Santo Tomas y a la Catedra de Nuevas Politicas Culturales de la Secretaria de Cultu-
ra, Recreacién y Deporte de Bogota.

2 La paz negativa esta relacionada con los estudios sobre la guerra que la definen a partir de lo que no es,
0 sea, como ausencia de guerra, en particular, como ausencia de guerra entre Estados. Galtung (2003)
reconoce dos tendencias en esta concepcién: en la primera, la paz significa unidad interior frente a una
amenaza exterior, de la que surgen las luchas que han caracterizado la historia de Occidente y los apa-
ratos militares, con sus respectivas expresiones de militarismo y armamentismo, a nivel nacional, e im-
perialismo y expansionismo colonial, a nivel internacional. La segunda tendencia que se presenta desde
el Imperio Romano y que nace junto al concepto de “derecho de Estado”, asume la paz como netamente
eurocéntrica y aspira a un universalismo con un centro social, politico y cultural en Occidente.

# Aquellos seres humanos que, desde una perspectiva etnocentrista, no comparten los valores de la socie-
dad a la que yo pertenezco y, por tanto, se les niega su pertenencia al género humano y se asumen como
una amenaza.

24 ) Cruce de caminos



de las Naciones Unidas, en cuyo articulo 26 se proscribe el armamentismo, asi
como en diversas resoluciones de la Asamblea General de la Organizacién de
Naciones Unidas (ONU), en la Declaracion Universal de Derechos Humanos y en
el Preambulo de la Carta constitutiva de la Organizacién de Estados Americanos
(Moreno, 2014). En suma, esta nocién hace parte del arsenal de ideales que
promueven estos instrumentos de politica internacional, que Colombia ha
suscrito de manera incondicional. De hecho, Rettberg (2013) sefiala cémo la
ONU, organismo internacional creado al finalizar la Segunda Guerra Mundial
con la misién de “mantener la paz y la seguridad internacionales”, ha sido la
cuna de los principales insumos conceptuales y materiales de la construc-
cién de paz y es, en la actualidad, la organizacién internacional con el ma-
yor numero de oficinas encargadas de aspectos relacionados con este campo:
operaciones de mantenimiento de paz, desplazamiento forzado y refugiados,
desarrollo, menores de edad, erradicacién de minas antipersonales, desarme
de combatientes y asistencia electoral.

Solo hasta bien entrado el siglo XX, cuando los estudios de paz se con-
figuran en un campo, se introduce una nocién diferente, que entiende la paz
como elemento opuesto a la violencia verbal, fisica y psicolégica que se pien-
sa y verbaliza en una cultura concreta. Galtung —quien a finales de los afios
60 planted el concepto de violencia estructural* y posteriormente lo comple-
mento con las nociones de violencia directa® y cultural**- propuso entender
la violencia como las “afrentas evitables a las necesidades humanas basicas,
y mas globalmente contra la vida, que rebajan el nivel real de la satisfaccién
de las necesidades por debajo de lo que es potencialmente posible” (2003). En
este marco, el autor planted cuatro clases de necesidades basicas que podian
ser mancilladas y, por tanto, generar violencia: necesidades de superviven-
cia (negacién: muerte, mortalidad); necesidades de bienestar (negacién: su-
frimiento, falta de salud); necesidad de representacién, identidad (negacién:
alienacién) y necesidad de libertad (negacién: represion).

A partir de alli, se han incorporado elementos que complejizan e inten-
tan senalar diferentes dimensiones y relaciones que hacen que no exista paz,
aunque no haya una guerra declarada. De hecho, en 1982 la Organizacién de
las Naciones Unidas para la Educacioén, la Ciencia y la Cultura (Unesco) in-
dicaba la necesidad urgente de estrechar la colaboracién entre las naciones,

#  La que forma parte de la estructura social e impide cubrir las necesidades basicas, como la generada por
la desigualdad social, la falta de servicios sanitarios o educativos basicos, etc.

La que supone una agresion fisica. Formas de maltrato fisico, como el asesinato, la tortura, una bofetada,
una mutilacién, son ejemplos de violencia directa.

¢ La que hace que la violencia estructural y la directa aparezcan o se perciban como cargadas de razén o, por
lo menos, no tan malas. Son aquellos aspectos del &mbito simbélico que pueden utilizarse para justificar
o legitimar y hacernos percibir como normales situaciones de violencia profunda.

Las politicas culturales y la construccién de paz ( 25



garantizar el respeto del derecho de los demas y asegurar el ejercicio de las
libertades fundamentales del hombre y de los pueblos y su derecho a la auto-
determinacién como baluartes de paz. Asi mismo, en 1992 el entonces Secre-
tario General la ONU, Boutros Boutros-Ghali, en las memorias sobre la labor
de esta organizacién tituladas Un programa de paz (Naciones Unidas, 1992), se-
nialaba como la experiencia acumulada en las décadas anteriores habia trai-
do como aprendizaje que el establecimiento, mantenimiento y consolidacion
de la paz debe ser entendido como un proceso dindmico que va mas alla de la
resolucién de conflictos por medio de negociaciones de paz o victorias milita-
res y que implica diversos retos y frentes de accién paralelos. Desde entonces,
la ONU promueve una cultura de paz que establece una identificacién entre
cultura de la no violencia y cultura de paz y que subraya el aporte cultural
que contienen ciertos valores, actitudes y comportamientos.

En nuestro contexto, un ejemplo de la ampliacién de contenidos y signi-
ficados de la nocién de paz lo encontramos en las discusiones planteadas en
el Simposio “Culturas para la Paz” que se llevé a cabo en 1992 en el marco del
VI Congreso de Antropologia, donde se sugiri6 una mirada multidimensional
sobre los conflictos y la violencia en el pais, desde una perspectiva en que la
paz en Colombia significaba mucho mas que el cese de la confrontacién po-
litica armada, y que su construccién debia estar asociada a la resolucién de
conflictos sociales y politicos, mil veces pospuestos, a la asimilacién positiva
de los conflictos y al mejoramiento de la calidad de las relaciones sociales, en
un pais pluriétnico como el nuestro.

En efecto, en Colombia se van movilizando diversas expresiones y for-
mas de llamar la paz, lo cual no significa la negacién o adscripcién absoluta
a una u otra, sino mas bien su mezcla o superposicién, como en una especie
de palimpsesto. A las voces que la ven solo como la ausencia de guerra se
suman otras que sefalan que en la base de nuestro conflicto se encuentran
las persistentes relaciones de desigualdad y una forma particular de abor-
dar los conflictos, de vivir las diferencias y de relacionamos con el otro, que
hacen que la democracia colombiana esté habitada por violencias difusas y
multiformes. Es decir, se integra la idea de que el no reconocimiento del otro
es también una fuente del conflicto. En pocas palabras, desde una perspectiva
que supone que la paz es mucho méas que el cese de la confrontacién politica
armada y que hace eco de lo propuesto en la Constituciéon de 1991%, se en-
fatiza en la diversidad cultural y se incorporan preguntas sobre cémo crear

¥ Ademas de proclamar que Colombia es un Estado que reconoce y protege la diversidad étnica y cultural de
la nacién colombiana, en su articulo 22 designa la paz como un derecho fundamental.

26 ) Cruce de caminos



unas relaciones basadas en el respeto a la diferencia, la cooperacion, el apoyo
mutuo, la colaboracién y la creacién de condiciones de conflanza mutua.

En consecuencia con estas perspectivas, la relacién entre paz y cultura
se refuerza bajo la presunciéon de que la cultura o, mejor, algunas expresiones
culturales hacen posible estas situaciones de cooperacién, confianza, apoyo
mutuo y asimilacién positiva de los conflictos. Asi pues, el término cultura,
lleno de sentidos y tremendamente polisémico, también se invoca y se pone
a funcionar en relacién con la paz de multiples maneras.

Afirmar hoy en dia que cultura es un término polisémico y un compo-
nente estructurante de las relaciones sociales no es una novedad. Si bien el
concepto cultura, como lo sefiala Santiago Castro-Gémez, “hunde sus raices
en el historicismo teleolégico propio de la modernidad” (1999, p. 101), durante
las Gltimas décadas se han producido una serie de movimientos académicos
y sociales que desplazan sus usos tradicionales y cuestionan los lugares en
los cuales se la inscribié como “Cultura”, siempre en singular y con mayus-
cula. Las transformaciones surtidas en las ultimas décadas han conducido
a la emergencia de la “cultura” como un objeto digno de convertirse en un
“area del conocimiento” y a modificar las practicas mediante las cuales se la
interpreta, valora y produce. La cultura “ya no es lo valiosamente accesorio, el
‘cadaver exquisito’ que se agrega a los temas duros” (Rey, 2002, p. 1), ni un epi-
fenémeno o simple proyeccién de las estructuras y condiciones materiales de
la sociedad, sino que es constitutiva de la realidad social, en cuanto contiene
“estructuras de significacion socialmente establecidas en virtud de las cuales
la gente hace cosas” (Geertz, 2001, p. 26), y, a la vez, es una dimensién afectiva
y practica de (re)producciéon econdémica y simbdlica del capitalismo global.

Estas transformaciones, que han venido siendo registradas y analizadas
por la academia e impulsadas en diversos contextos por diferentes fuerzas
sociales y econdmicas, no se incorporan de manera inmediata en la retérica
estatal colombiana ni tampoco reemplazan antiguas nociones. A pesar de la
falta de consenso en torno a un concepto o nocién de cultura, en los docu-
mentos de las dependencias culturales publicas es posible encontrar de ma-
nera frecuente dos acepciones del término: la humanistica y la antropolégica.
Por una parte, se encuentra la nocién de cultura selectiva, jerarquica y nor-
mativa, atada a una concepcién humanista que asocia el término a un tipo
determinado de actividades y a sus resultados culminantes, calificados como
nobles por sus valores estéticos o espirituales, entre las que se encuentran
las expresiones artisticas candnicas, que deben ser adquiridas y transmitidas
mediante la educacién y que garantizan una forma organizada y ordenada
de vivir de acuerdo con el canon europeo, en una palabra, de vivir la vida
civilizada. La cultura —usada en el sentido del refinamiento de la mente y del

Las politicas culturales y la construccién de paz (27



comportamiento y entendida como un bien cuya posesién ennoblece, dignifi-
ca, perfecciona— marca la diferencia con aquellos que no lo poseen, es decir,
las poblaciones barbaras y salvajes.

Una relacién de poder esta implicita en esta representacion del otro
como no civilizado, como un barbaro y, por tanto, sometido al poder civiliza-
dor; de alli que se construya al “otro” como una poblacién de tipos degene-
rados sobre la base del origen racial, de modo que se justifica la conquista y
el establecimiento de sistemas de administracién, instruccién y disciplina-
miento de sus subjetividades. Es numerosa la literatura que analiza cémo la
maquinaria geopolitica de saber/poder ha subalternizado otras voces de la
humanidad desde el punto de vista cognitivo y ha declarado como ilegitima la
existencla simultanea de distintas formas de conocer y producir conocimien-
tos, ello a partir de construir una autoimagen ideoldgica de la modernidad
occidental y una vision teleolégica y eurocéntrica de la historia y del futuro
de todos los seres del planeta que lleva a asumir como natural este tipo de
clasificaciones y las relaciones que de alli se desprenden.

Un ejemplo de esta concepcién lo encontramos en el informe que en
1935 redacté el entonces Ministro de Educacién, Luis Lopez de Mesa, quien,
al mencionar la colecciéon de literatura universal de la Serie Cultura Aldeana
—editada para dotar las bibliotecas escolares en todo el pais—, equiparaba la
edad mental de los campesinos de nuestro pais a la inteligencia infantil de
un nino de diez a catorce anos de edad (1935, p. 23) y comparaba a los indige-
nas con salvajes, en los cuales el erario “gasta una cantidad apreciable, méas
o menos el 20 por 100 en los ultimos afos [...], en la catequesis o divulgacién
del dogma cristiano, la escuela oficial para los nifos, y el orfanato en donde
se da a estos una completa orientaciéon hacia la vida civilizada” (p. 54). Para
Lopez de Mesa los campesinos, que es otra manera de designar a la poblacién
racializada que no hacia parte del proyecto andinocéntrico, eran menores de
edad, seres en un estado inferior a quienes habia que conducir hacia una vida
civilizada mediante la catequesis, el aprendizaje de la lengua y las sanas cos-
tumbres occidentales. En coherencia con este eje estructural de pensamiento
y con un sistema basico de clasificacién de las poblaciones construidas como
no-blancas -los campesinos, los indigenas, los afrodescendientes e incluso
las mujeres—, la “cultura” se entendia como un proceso de refinamiento de la
mente y del comportamiento se convierte en un campo de intervencion del
Estado, necesario para que esta poblacién pueda pasar de un estadio inferior
a uno superior, mediante la combinacién de acciones de vigilancia, control,
castigo y formacién para la civilidad (Saenz, 2007, p. 21).

28) Cruce de caminos



Por otra parte, se halla también una visién antropoldgica que intenta
ampliar la tradicional nocién humanista, al incorporar dentro de su defini-
cién los habitos, valores, costumbres y habilidades adquiridos por el hombre
como miembro de una comunidad. En esta linea apunta la definicién que pro-
puso la Unesco en la Conferencia Mundial sobre las Politicas Culturales reali-
zada en México en 1982 y que fue acogida en Colombia en su Ley de Cultura:
“en su sentido méas amplio, la cultura puede considerarse actualmente como
el conjunto de los rasgos distintivos, espirituales y materiales, intelectuales
y afectivos que caracterizan a una sociedad o un grupo social. Ella engloba,
ademas de las artes y las letras, los modos de vida, los derechos fundamen-
tales al ser humano, los sistemas de valores, las tradiciones y las creencias”.

Si bien esta nocién complementa y desjerarquiza nociones anteriores,
este reconocimiento de costumbres y contenidos culturales acentta un cierto
caracter estatico y esencialista de las relaciones politicas entre los distintos
actores sociales. Por ello algunas criticas sefialan que, al ser considerada la
cultura como resultado del esfuerzo humano, suele definirse en funcién o
no de la apariciéon de una serie de realidades materiales e ideales que termi-
nan convertidas en atributos, de cuya existencia depende su autenticidad y
legitimidad. Es decir, la cultura, asi entendida, suele desplegarse como una
categoria universal que crea sujetos sociales genéricos y atemporales, a los
que se los incluye en sociedades estaticas y homogéneas que siguen siendo
vistas, estudiadas y clasificadas desde afuera. Como ejemplo de esta visién
antropologica, pero sustantiva, de cultura, Rojas sefiala que “durante el perio-
do de debates de la Asamblea Constituyente la inclusién de las poblaciones
negras como grupo étnico fue problematica y no llegd a hacerse explicita, ni
en el texto definitivo de la nueva Constitucién, ni en el Articulo Transitorio
que se incluy6 para proteger los intereses de las comunidades habitantes de
la cuenca del Pacifico”. Rojas y Castillo (2005) citan a Wade y reafirman que

... la manera como se moldeé el discurso sobre los grupos étnicos, fundamentado en
la imagen de lo indigena (Wade, 1997) contribuyé a hacer mas problematico el asunto.
Parece como si las poblaciones negras, al no ser poseedoras de un idioma diferente al cas-
tellano, tener formas de autoridad tradicional en sus territorios, ademas de haber vivido
procesos de interaccién y mestizaje con otras poblaciones, no pudieran ser pensadas en

términos de una cultura diferente a la de la sociedad blanca/mestiza (p. 52).
En suma, tanto estas dos acepciones del término cultura -la humanis-

tica y la antropolégica— como las multiples y diversas acepciones del término
paz que encontramos frecuentemente en los relatos institucionales y entre

Las politicas culturales y la construccién de paz ( 29



artistas y activistas por la paz nos hablan de las memorias de las relaciones
sociales que los han producido, de sus tensiones y de las formas en que se ha
intentado fijar sus significados.

LAS POLITICAS CULTURALES PUBLICAS

Hasta aqui hemos venido examinando cémo las nociones de lo que
comuUnmente hemos entendido por cultura y paz son complejas, amplias y
multidimensionales y se encuentran entroncadas en enormes controversias.
A continuacién introducimos el concepto de politica cultural, en cuanto esta
tiene referentes ideolégicos y propositos que han servido para movilizar no-
ciones particulares de cultura y a su vez diversas concepciones de paz y rela-
ciones con la cultura y los usos que se han hecho de una y otra.

Una reflexiéon sobre las politicas culturales supone entender las trans-
formaciones que se han surtido en las Ultimas décadas y que han conducido
a la apariciéon de la “cultura” como un objeto digno de convertirse en un “area
del conocimiento”, asi como a la transformaciéon de las practicas de interpre-
tacién, valoracién y producciéon de esta. Por ello en las Gltimas décadas, v a
medida que las politicas culturales empezaron a forzar las puertas de las uni-
versidades (Teixeira, 2009) ha sido recurrente la pregunta por cémo entender
hoy en dia sus territorios y fronteras, cuando se han producido una serie de
movimientos que, al mismo tiempo que cuestionan las visiones convencio-
nales de la cultura como fantasia, simple escape, pasatiempo de élite o mera
contemplacién, la promueven como una mercancia o como un dispositivo
simbdlico y politico.

Cierto es que las politicas culturales son un instrumento retérico abier-
to a diferentes usos, incluso antagdnicos, que varian de acuerdo con los con-
textos, lo que tiene que ver con la historia intelectual y la insercién que cada
autor asume en su conceptualizacién. En efecto, las politicas culturales se
han destacado en las Gltimas décadas como un campo de intensas disputas
tedricas y politicas. Aquello que frecuentemente se identificaba con el térmi-
no politicas culturales ha ido adquiriendo un caracter més complejo y, si se
quiere, auténomo. Han dejado de ser un area anexa de la educacion, referida
exclusivamente a lo realizado por el Estado, y se ha venido convirtiendo en un
espacio o dispositivo para activar nuevos procesos sociales. Ana Maria Ochoa
recordaba que aunque la esfera que prevalecié como articuladora de las poli-
ticas culturales en América Latina fue histéricamente el Estado, a comienzos
del nuevo siglo XXI las politicas culturales se han convertido en un campo

30) Cruce de caminos



de aguda controversia, pues en las Gltimas décadas las fronteras entre arte,
cultura y politica se han transformado radicalmente.

Pese a que lo que queremos decir con cultura y la manera como se
justifica el sentido del arte en la sociedad son terrenos en disputa (Ochoa,
2003a, p. 17), es posible ubicar algunas tendencias que, mas que campos ce-
rrados y autébnomos, con claros limites, son lineas de pensamiento y accién
que se entrecruzan para movilizar proyectos especificos. En primer lugar, esta
la tendencia que marco Néstor Garcia Canclini en su texto Politicas culturales
en América Latina. Alli senialaba la corriente que centra el interés en la acciéon
estatal y se enlaza a unos objetivos que se proponen como “universales” y
que frecuentemente aparecen implicitos o codificados en las constituciones
de cada pais: la conservacién del patrimonio artistico e histérico; el apoyo a
la creacion y produccién artistica y a la innovacién; la ampliacién del acceso
y la participacién en la cultura; y la proteccién al pluralismo y a la libertad de
expresion. En esta tendencia, en cuya construccién de sentidos ha jugado un
papel importante la Unesco desde la década de los 70%, lo que varia de pais a
pais seria el énfasis, el grado de prioridad que se atribuye a cada uno de esos
objetivos y los modelos gubernamentales empleados para conseguirlos.

En segundo término, esta la tendencia que intenta superar visiones es-
tatistas de la politica y de la cultura, vista como campo auténomo separado
de lo politico y reducido al consumo de bienes y servicios, para abarcar un
amplio terreno de acciones diversas a través de las cuales se redefine la ma-
nera como valoramos las artes y la cultura en la sociedad. Al plantear una
visiébn ampliada de las politicas culturales como campo relacional y, por ende,
como terreno de luchas y negociaciones, el objeto a promover no son tanto las
culturas especializadas, industriales o de élite, sino la cultura cotidiana, don-
de los individuos interactian elaborando un mundo de sentidos compartidos.
En esta perspectiva, la politica cultural no la ejerce solamente el Estado, sino
también los movimientos sociales, grupos y colectivos artisticos, organismos
internacionales, cooperativas, empresas, etc., que generalmente establecen
relaciones entre si para movilizar sus agendas culturales, sociales y politicas.
En este sentido, Arturo Escobar subraya que las politicas culturales tienen que
ver con las articulaciones discursivas y los procesos que se generan cuando
“diferentes conjuntos de actores politicos, marcados por, y encarnando prac-
ticas y significados culturales diferentes, entran en conflicto en contextos de
condiciones histéricas particulares” (Escobar, Alvarez y Dagnino, 2001). Aqui
encontramos varios desplazamientos importantes: de una nocién convencio-

®  De hecho, autores como Rubén Bayardo afirman que las politicas culturales son un campo de problemas
construido internacionalmente en la segunda mitad del siglo XX, con el fin de las guerras mundiales y la
conformacién del Sistema de las Naciones Unidas.

Las politicas culturales y la construccién de paz ( 31



nal de la cultura se pasa a una que visibiliza las practicas cotidianas como
un terreno para y fuente de practicas politicas; de una visién centrada en el
Estado como agente principal se pasa a la pluralizacién de los agentes de la
politica cultural, que ahora incluye diversos actores y movimiento sociales;
y, finalmente, de una nocién restringida de los alcances de las politicas cul-
turales se pasa a una que las plantea como formas de transformacién o de
construccion de ordenamientos sociales.

Como hemos dicho, estas son lineas de pensamiento y accién que se
entrecruzan para movilizar proyectos especificos, en las cuales es posible en-
contrar dos ideas que estan fuertemente imbricadas, suelen reproducirse de
manera silenciosa y dominan las retéricas sobre la politica cultural: la prime-
ra se refiere a la visién que tiende a deshistorizar la cultura y el arte, funda-
mentando su importancia en “valores inmanentes” que se constituyen en un
recurso prodigioso que por si mismo hara “de los pueblos comunidades més
civilizadas, mas justas y méas sanas y de las personas seres mas inteligentes,
sensibles y respetuosos de otros (Unidad de Arte y Educacién, 2008). La se-
gunda linea de pensamiento concibe las politicas culturales como acciones
que sirven para llenar los vacios de un sujeto que se define como éticamente
incompleto, moralmente fragil, cuya posibilidad de convivencia en una socie-
dad debe ser disciplinada y orientada por un orden social racional que traza
una linea divisoria radical entre civilizacién y barbarie y donde la educacién
y la cultura han jugado un papel importante. En esta Gltima linea, Miller y
Yudice ubican el término “politica cultural” en el vértice entre gubernamen-
talidad y gusto, dirigido a la producciéon de sujetos mediante la formacién de
estilos respetables de comportamiento, bien sea en el plano individual o en
el publico (2004).

En Colombia el debate sobre las politicas culturales ha sido amplio y
en él han participado intelectuales, académicos y sectores artisticos, organi-
zaciones y entidades publicas. Desde el siglo anterior, se puede identificar en
la institucionalidad publica de cultura un conjunto de medidas y acciones
en este tema, que, si bien, como senalan Mena y Herrera (1994), representan
a lo sumo un conjunto de propuestas viables, que no alcanzaron su imple-
mentaciéon completa ni la debida sancién gubernamental, si han implicado
acuerdos temporales sobre situaciones percibidas como insatisfactorias o
problematicas, unas decisiones de inversion y el desarrollo de programas y
proyectos para atenderlas. En este sentido, y siguiendo a André-Noél Roth,
desde nuestra perspectiva han existido politicas culturales publicas en Co-
lombia desde los anos 30 del siglo XX, pues “un conjunto formado por uno
o varlios objetivos colectivos considerados necesarios o deseables, que son
tratados por unos medios y acciones, por lo menos parcialmente, por una

32 ) Cruce de caminos



Institucién o u organizaciéon gubernamental con la finalidad de orientar el
comportamiento de actores individuales o colectivos para modificar una si-
tuacién percibida como insatisfactoria o problematica” (2002, p. 27). A partir
de esta nocién, expondremos en los siguientes apartados algunos elementos
que muestran cémo se ha desarrollado una politica cultural publica en la que
emerge la asociacién entre cultura y paz y cuéles son sus referentes.

POLITICAS CULTURALES PUBLICAS EN TIEMPOS DE TRANSICION

En el afio 1990, después de una oleada de violencia y situaciones que
pusieron a temblar la institucionalidad politica y social del pais, César Ga-
viria® inicié su mandato con el eslogan “Bienvenidos al futuro” y un plan de
desarrollo llamado “La revolucién pacifica”. El futuro y la revolucién pacifica
de su administraciéon (1990-1994) se expresaron en la insercién del pais en las
dindmicas econdémicas y comerciales globales que daban continuidad y pro-
fundizaban las medidas de libre comercio —como la reduccién de los arance-
les, la apertura a la inversién extranjera y la liberalizacién de la economia-y
reducian la presencia del Estado como prestador de servicios y como regula-
dor de mercados.

El “futuro” fue: la focalizacién del gasto social, los subsidios a la de-
manda y la creaciéon de programas sociales dependientes directamente de
la presidencia; las medidas de corte neoliberal, que combinaron el enfoque
universalista de los derechos humanos con la asistencia publica, la privati-
zacién y la mercantilizacién; la flexibilizacién laboral, que hacia parte de las
politicas econémicas de liberalizacién profunda y rapida que -se suponia—
permitirian al pais lograr un desarrollo econémico y estar en el concierto in-
ternacional. Bajo el desideratum del modelo neoliberal que se inici¢ a finales
de los afios 70 en Inglaterra y Estados Unidos de extender las relaciones de
mercado al conjunto de la actividad humana y de permitir al mecanismo del
mercado dirigir el destino de los seres humanos, se introdujeron en Colom-
bia reformas al Cédigo Sustantivo del Trabajo que permitieron en el pais la
adopcién de una serie de disposiciones que apuntaban a la precarizacién de
la relaciéon laboral, tales como el sistema de salario integral®.

1 César Gaviria sustituy¢ en la candidatura liberal a Luis Carlos Galan, luego de que este fue asesinado en
campana electoral, el 18 de agosto de 1989, y asumi6 la presidencia entre 1990 y 1994.

2 Mediante esta figura, se podia pactar un salario que, ademas de retribuir el valor del salario ordinario,
contenia el valor de las prestaciones, recargos y beneficios, como primas, cesantias, subsidios, suministros
en especie entre otros (Ley 50 de 1990).

Las politicas culturales y la construccién de paz ( 33



La logica de globalizacién econdémica y las politicas neoliberales intro-
dujeron, entre otros aspectos, un nuevo tipo de relacién entre el Estado y la
sociedad civil, una definicién distintiva de la esfera publica y de sus partici-
pantes, basada en un Estado minimalista y una nocién de ciudadania equipa-
rada con la integracién del individuo al mercado.

En lo que respecta a las politicas culturales, durante el gobierno de Ga-
viria no se contempld el sector cultural como un componente particular en su
plan de desarrollo?, con lo cual se rompia una débil pero significativa tradi-
cién que habian instaurado los dos planes de desarrollo anteriores (1983-1986
y 1987-1990), que asignan un acapite particular al tema cultural, aunque rei-
teraban que el sector educacién era el responsable de las politicas nacionales
de desarrollo cultural. Ahora bien, aunque en ese plan de desarrollo la cultura
no tenia un lugar especial, durante esa administracion el Instituto Colombia-
no de Cultura (Colcultura) elaboré dos documentos de politicas culturales
casi con un afo de diferencia: “La cultura en los tiempos de transicién 1991-
1994” y “Colombia, el camino de la paz, el desarrollo y la cultura hacia el siglo
XX. Plan Nacional de Cultura (1992-1994)", que sefialaban los derroteros de la
accién cultural orientada por el Estado en tiempos de apertura econémica.

Estos documentos se formulan cuando en diversos ambitos se insiste en
que el Estado, a través de sus politicas, otorgue “el reconocimiento a la cultura
popular?? como elemento indispensable del proceso colectivo y la paz social y
[...] afiance las identidades regionales para equilibrar el desarrollo nacional”
(Fals Borda, 1991, p. 85) y cuando soplaban con fuerza los vientos de la Cons-
titucién Politica de 1991, que reconoci6 la diversidad étnica y cultural de la
nacién colombiana, designé la paz como un derecho fundamental y establecid
que el Estado tenia el deber de promover y fomentar el acceso a la cultura de
todos los colombianos en igualdad de oportunidades, por medio de la educa-
cién permanente y la ensenanza cientifica, técnica, artistica y profesional, en
todas las etapas del proceso de creaciéon de la identidad nacional (art. 70).

“La cultura en los tiempos de transicién 1991-1994”, segundo documen-
to CONPES?? sobre cultura, presentado publicamente en abril de 1992, reflejé
los nuevos tiempos de apertura econémica y universalizacién de derechos y
planted a la gestién publica un doble reto: en primer lugar, el de conservar

2 Enlos dos planes de desarrollo anteriores (1983-1986 y 1987-1990) se asignaba un acépite particular para
el tema cultural, aunque se reiteraba que el sector educacién era el responsable de las politicas nacionales
de desarrollo cultural.

22 Aunque en este documento el socidlogo Fals Borda no se extiende en explicaciones sobre el concepto de
cultural popular, desde los afios 70 planteaba la necesidad de una “cultura propia” y la existencia de dos
culturas en el pais, una elitista y una popular. En su texto El problema de la autonomia cientifica y cultural en
Colombia, siguiendo a Gramsci, postulé e hizo una defensa de los saberes populares, sus aportes, autono-
mia y creatividad como una reserva cultural y técnica de primer orden.

»  Aprobados por el Consejo Nacional de Politica Econémica y Social.

34 ) Cruce de caminos



la identidad cultural y, al mismo tiempo, asimilar e incorporar las manifes-
taciones provenientes de otros ambitos; y en segundo lugar, reconocer las
diversidades culturales promoviendo el didlogo y la tolerancia con los otros,
tomando al municipio como escenario “natural” de la cultura.

El documento senalaba como necesario reorganizar y modernizar la
institucionalidad publica y reasignar competencias y responsabilidades a los
diferentes actores institucionales presentes en el pais, para pasar de la di-
vulgacién de las Bellas Artes a una busqueda sistematica de apoyo a formas
de expresioén y creacién ciudadanas; de una nocién de conservacién del pa-
trimonio a una evaluativa que le diera valor de uso en la vida presente, y de
una investigacion centrada en las disciplinas a una que abarcara los procesos
socioculturales en su conjunto. En consonancia con la idea en un Estado mi-
nimalista, y con el imperativo de la modernizacién, se propuso entonces el
traslado de algunas dependencias de Colcultura, como el Teatro El Parque y
el Museo Juan del Corral, a los municipios de Bogota y Santa Fe de Antioquia,
y la Escuela de Arte Dramaético a la Universidad Nacional, asi como la trans-
formacién de la Orquesta y Banda Sinfénica, el Teatro Colén y el Coro Infantil
y Juvenil en corporaciones mixtas con asoclaciones de amigos conexas, con
el fin de promover su administracién y la captacién de recursos privados.
El documento senalaba de la misma manera la necesidad de actualizar las
normas que regulaban la actividad cultural, la capacitacién en gestion, el es-
tablecimiento de sistemas de informacioén, la asesoria a los municipios para
la elaboracién de un plan de desarrollo institucional y el impulso a las indus-
trias culturales, todo para identificar nichos de mercado, generar publicos
potenciales, conseguir financiamientos y realizar proyectos redituables, tanto
para los empresarios como para sus inversionistas.

Vale sefialar que a la par con estos propésitos modernizadores se plan-
teaba en el documento la realizacién de una serie de programas de apoyo a
las manifestaciones culturales regionales y locales, los cuales, en un infor-
me de gestion entregado posteriormente, se destacan como estrategias para
consolidar la descentralizacién en el pais, proceso que en la mayoria de los
documentos oficiales se asimilaba a desconcentracién. Se asumia que se des-
centraliza la accién cultural cuando se disefian programas en el nivel central
que se llevan a las regiones o cuando en las regiones se realizan actividades
culturales para ser presentadas en el nivel central. La descentralizacién, en
el plan y en general en la literatura institucional del momento, no se enten-
dia como el proceso de transferencia de una parte del poder y los recursos
del Estado nacional a las instancias regional o local, sino como una distri-
bucién mayor en las regiones de la atencién del nivel central o como una
desconcentracion o delegacion de funciones, pero manteniendo el poder de

Las politicas culturales y la construccién de paz ( 35



decisién a nivel central. Por ello el documento hacia referencia a las Jorna-
das Regionales de Cultura Popular, a las Jornadas Campesinas de Cultura, a
la Caravana Itinerante de Cultura y al Programa CREA, Una Expedicién a la
Cultura Colombiana, entre otros, como estrategias de descentralizacién que
abrian escenarios de visibilizacién al pais pluriétnico y multicultural de la
Constitucién de 1991,

A suvez, el documento “Colombia, el camino de la paz, el desarrolloy la
cultura hacia el siglo XXI. Plan Nacional de Cultura” planteaba la responsabi-
lidad constitucional del Estado, a través de Colcultura, de proteger, difundir y
conservar el patrimonio del pais y, como tareas prioritarias, el impulso y esti-
mulo a procesos educativos, investigativos y de creacién, asi como el cuidado,
estudio y preservacién de la biodiversidad; la garantia de la presencia de la
cultura en los medios masivos de comunicacion y la participacién ciudadana
en ellos; el impulso a procesos de descentralizacion; el desarrollo del concep-
to de comunidad fronteriza y la promocién de la creacién y difusién del co-
nocimiento cientifico y tecnolégico como producto cultural. Este documento,
ademas de reiterar la necesidad de modernizar el sector, detallaba una serie
de programas especiales que apuntaban a consolidar la descentralizacién, al
promover “la investigacién y la educaciéon para la valoracién, conservaciéon y
protecciéon del patrimonio cultural colombiano”. Dentro de ellos, destacaban:
el Programa CREA, el Plan Batuta para la Formacién Musical Sinfénica, el Plan
de Lectura “Es rico leer” y los encuentros recreativos de la tercer edad, todos
ellos orientados por el despacho de la primera dama.

Estos documentos eran el sustento de los programas que surgieron en
los afios 90, en los cuales lo primordial es el reconocimiento de la existencia de
una riqueza de formas culturales populares que no pasan por los dispositivos
culturales de la cultura ilustrada (la biblioteca, el museo, la sala de conciertos)
y que se encuentran “ocultos” en las diversas regiones del pais. Las demandas
por el reconocimiento de la cultura popular como elemento indispensable de
la paz social se tramitaban a través del disenno y puesta en marcha de eventos
que intentaban invertir el flujo cultural que histéricamente se habia dado del
centro hacia las regiones. Ejemplo de este proposito fueron los Encuentros
Nacionales de la Musica y la Danza tradicional, los conciertos Noches de Co-
lombia en el Teatro Coldn, con artistas que interpretaban musicas regionales
y que eran transmitidos en directo por la televisién nacional*, asi como las
Jornadas Regionales de Cultura Populary el Programa CREA. Especial interés
revisten los dos ultimos, en cuanto reflejan el espiritu de la época de celebra-

*  Enla denominacion de estos dos programas ya se hace explicita una nocién de lo popular que se asimila
a la idea de folclor, en particular a aquellas expresiones tradicionales y regionales de musica y danza.

36 ) Cruce de caminos



cién de la diversidad y la cultura popular y, particularmente, de vincularlas
a la construccion de la paz, por considerar que promueven el diadlogo y la
tolerancia con los otros.

JORNADAS DE CULTURA POPULAR

Las Jornadas de Cultura Popular con su esquema de fiesta, reflexién y
formacién fueron uno de los primeros programas de Colcultura realizados
de manera mancomunada con otros sectores de la administracién nacional;
en este caso, con el Plan Nacional de Rehabilitacién (PNR), un programa pre-
sidencial que hizo parte de la estrategia de paz en los anos 80 y que tenia
como objetivo aumentar la inversién social del Estado y su presencia en zo-
nas rurales, para asi disminuir el apoyo a la guerrilla. Durante el gobierno de
Belisario Betancur, este programa concurrié en la rehabilitacién econémica y
social de los guerrilleros amnistiados en 1982%°, y durante el gobierno de Vir-
gilio Barco Vargas, se propuso combatir la pobreza desde una perspectiva de
desarrollo regional, aportando recursos y apoyo técnico para la construccién
de vias, alcantarillado y acueducto, la construccion de puestos de salud o la
readecuacion de los mismos, y en proyectos de agricultura y educacién, como
lo expresan los documentos oficiales, en las regiones y poblaciones afectadas
por la falta de convivencia y por la ausencia del Estado.

Los municipios receptores de los beneficios del Plan y el programa
mismo fueron determinados inicialmente por la presencia de los conflictos
armados en los municipios de su jurisdiccion, pero luego fueron introduci-
dos otros indicadores de tipo socioeconémico, consistentes con el viraje del
discurso oficial de preocupaciéon por la violencia y compromiso con la “erra-
dicacién de la pobreza absoluta”, en boga entonces dentro de las agencias
internacionales. En consecuencia, con este giro, para el periodo 1986-1990 su
objetivo fue integrar econdmica, social y politicamente a las comunidades y
estratos mas pobres de la sociedad, localizados en areas donde la presencia
del Estado habia sido débil,para consolidar asi los resultados econémicos del
plan de desarrollo y apoyar su politica de “Reconciliacién del Estado con la
comunidad y normalizacién de la vida ciudadana”.

% Betancur plante6 durante su gobierno la necesidad de iniciar un proceso de paz y de ejecutar una reforma
politica que facilitara la realizacién de didlogos con las guerrillas y demés grupos ilegales, con el fin de
llegar a la solucién negociada del conflicto armado y a la consecucién de la paz. En 1982, como parte de
este proposito, logré que el Congreso aprobara la Ley 35 de 1982, que concedi6 amnistia general a los au-
tores, complices o encubridores de hechos constitutivos de delitos politicos (rebelién, sedicién o asonada)
cometidos antes de la vigencia de la ley.

Las politicas culturales y la construccién de paz ( 37



Esta voluntad de integracién econdmica, politica y social que impulsé
el PNR, como senald su director Eduardo Wills en la presentacién del libro
que recoge las memorias de este proyecto, “no podia omitir el componente
cultural, como elemento sustancial de difusién de un modelo democratico de
sociedad, razén por la cual, mediante convenio suscrito con el Departamento
Administrativo de la Presidencia de la Republica y Colcultura, se acordd la
realizacién de jornadas culturales en zonas de rehabilitacion” (1990, p. 10). Es-
tas jornadas, segun el informe de gestién de Liliana Bonilla, fueron un espacio
de participacién y comunicacién que duraba una semana y al cual estaban
“convocados creadores, depositarios de la tradiciéon popular, investigadores de
la regién y artistas de diversas disciplinas” en torno a tres espacios:

... [uno] festivo creativo, que reivindica la fiesta popular colectiva como lugar de supervi-
vencia y permanencia de las mas arraigadas expresiones populares [...], [un] espacio de
discusién y confrontacién, [donde| se congregan los intelectuales y pensadores de la re-
gién, al lado de los participantes espectadores, alrededor de los foros, los videos y las pe-
liculas, y [uno de] reflexién y aprendizaje a través de talleres de diversa indole (biblioteca,
tradiciéon oral, literatura, etc.) que abrian la posibilidad de seguir con grupos capacitados

por Colcultura, la gestién auténoma de su patrimonio local (1990, p. 26).

Las Jornadas Culturales fueron concebidas por los directivos de Colcul-
tura como “un instrumento de la politica de reconciliacién que busca acercar
el Estado y la comunidad, y generar la credibilidad del ciudadano en sus ins-
tituciones” (Triana, 1990, p. 14) a través del reconocimiento de la diversidad
cultural regional, expresada en un rico y variado imaginario colectivo: “musi-
ca, danza, teatro, cine, recitales de poesia han posibilitado no solo la comuni-
cacién entre creadores, intérpretes y depositarios, sino que han dado origen a
la conviccion sobre la importancia de sus valores frente a si mismos y frente
a los otros, y al encuentro de su identidad como grupos sociales”.

Frente al papel hegemoénico y privilegiado que histéricamente se ha
otorgado a los centros metropolitanos, en detrimento de otras regiones, y de
cara a la emergencia de poderes y violencias regionales al margen de la ley,
que pusieron de relieve en los afios 90 la histérica tension entre Estado cen-
tral y regiones y amplificaron los profundos debates sobre configuracién y
organizacién espacial de las unidades territoriales vigentes en Colombia, Li-
liana Bonilla, directora de Colcultura, argumenté en su momento que las Jor-
nadas de Cultura Popular eran la respuesta concreta del Estado a la ansiedad
de la gente de todas las regiones de Colombia por ser reconocidas.

38) Cruce de caminos



La existencia de las expresiones locales venia siendo tratada por el centro en forma mar-
ginal, de una manera no solo injusta, sino también torpe, pues ya se ve muy claro que el
conjunto de las regiones es lo que conforma la identidad de la nacién [...]. Es imperioso,
entonces, el reconocimiento al papel de la cultura como parte esencial del desarrollo
integral de un pueblo, como era imprescindible romper con el esquema de una cultura
Unica, homogénea y rigida [...]. /Acaso no es la diversidad la verdadera base de nuestra

riqueza colectiva? (1990, p. 8).

Preocupaciones de diferente calado sobre este tema ya habian sido ex-
presadas en los foros y mesas preconstituyentes, particularmente en el Foro
Nacional para, con, por, sobre, de Cultura. Imagenes y Reflexiones sobre la
Cultura en Colombia - Regiones, Ciudades y Violencia®, donde se alimen-
t6 la discusién nacional sobre la regionalizacion, se discutié la relacion del
proyecto nacional, se exploraron algunas dinamicas locales y se reflexioné
sobre si debiamos propender por una cultural nacional o reconstruirla como
suma de lo regional. Alli, Bonilla plantea que el interés principal de Colcultu-
ra en dicho evento no era otro que “develar cual es el sentido y el alcance que
puede tener lo cultural en las explicacién de los procesos urbanos, regionales
o de violencia reciente y qué es lo que sucede con las entidades culturales
en su permanente interacciéon con los procesos de cambio suscitados en los
diversos ordenes de la sociedad” (1991, p. 5).

Como hemos senalado, el proyecto nacional que se fundé en una sola
raza, una sola lengua y una sola religién y el anhelo de progreso en el que se
cimento se vieron impugnados por el reclamo de sectores y grupos sociales
de regiones hasta ahora vistas como periferias, regiones a las que se les habia
asignado la tarea de ascender de la jungla de la barbarie a la metrépoli de la
cultura, la cual residia en Bogota como centro del poder politico y cultural.
La tension entre lo urbano y lo regional que se expresa en el Foro tiene que
ver con un Estado que, en palabras del sociélogo Orlando Fals Borda, “supo
centralizar pero no integrar” (1991) y también con el modo de valoracién y
la manera en que se fueron configurando conocimientos y formaciones dis-
cursivas sobre el territorio nacional, que pusieron en marcha un sistema de
sujecién y control que se soportaba y reproducia la relaciéon jerarquica entre
centro y periferia.

La pregunta por la “cuestion regional” presente en este foro, en mu-
chos de los debates publicas del momento y en la puesta en escena de las
Jornadas Regionales mismas, deja ver preocupacién por la manera en que

% Realizado en junio de 1990 y convocado por Colcultura conjuntamente con la Universidad Nacional de Co-
lombia, el Centro de Investigacién y Educacién Popular (cinep), la Federacién Colombiana de Trabajadores
de la Educacién (fecode) y la Corporacién Colombiana de Teatro.

Las politicas culturales y la construccién de paz ( 39



el discurso de la modernidad organizé la experiencia y el proyecto nacional
en el pais a partir del andinocentrismo imperante, que marginé y borré las
subjetividades de grupos y paisajes sociales de las distintas regiones, en tanto
se concibieron como receptores del progreso y, a su vez, mediante las fal-
sas pero efectivas dicotomias barbaro/civilizado, iletrado/letrado, indigena/
blanco, que jerarquizaron la diferencia y privilegiaron una clerta subjetivi-
dad como el modelo a asumir. Las discusiones sefialan cémo, en esta légica
de desarrollo histérico unilineal de las sociedades —cuya trayectoria hacia el
progreso implicaria la superacién de las expresiones locales y su organiza-
cién social y econémica-—, la diferencia colonial se constituyd en una nociéon
central del proyecto nacional en Colombia. Margarita Serje parece coincidir
con este punto de vista cuando apunta que el proyecto nacional en Colombia
sustento “el poder colonial-moderno donde tanto la dominacion de las razas,
es decir el mantenimiento del ‘concierto colonial’, como la domesticacién de
su geografia tropical se transforman en un proyecto de progreso. La nacion se
ha definido a si misma en términos de una empresa en particular: la de forjar
una sociedad, una cultura y una forma de vida, a imagen y semejanza de las
metrépolis” (2005, p. 21).

Aunque para Wills el componente cultural en este programa no era
un constituyente fundamental del modelo democratico de sociedad, sino un
elemento de difusién de este en las regiones, que debian ser integradas eco-
némica, social y politicamente, segin lo propuesto en los objetivos del PNR,
para quienes lo lideraron en Colcultura, las Jornadas Culturales realizadas en
zonas de conflicto en los departamentos de Caqueta, Cauca, Chocé, Coérdoba,
Magdalena, Santander y Bolivar senialaban su preocupacién por el panora-
ma geopolitico de las regiones y por las articulaciones que el Estado habia
venido construyendo con estas. Frente a anos de olvido y negacién y a una
representacién del pais en la que el pueblo era uno e indivisible, cobijado bajo
el manto de unidad cultural, religiosa y linglistica, las Jornadas fueron para
las politicas de Colcultura la posibilidad de reconocer y reconstruir el tejido
social regional y una especie de puerta que se abrié a los debates académicos
en torno al multiculturalismo?’, como corriente que intentaba consolidar una
narrativa nacional basada en el reconocimiento de sectores sociales y cultu-
rales excluidos del relato nacional.

¥ De acuerdo con Stuart Hall, el “multiculturalismo” es un sustantivo que se refiere a las estrategias y poli-
ticas adoptadas para gobernar o administrar los problemas de la diversidad y la multiplicidad en los que
se ven envueltas las sociedades multiculturales, en cuanto el término “multicultural” de manera adjetiva
describe las caracteristicas sociales y los problemas de gobernabilidad que confronta toda sociedad en la
que coexisten comunidades culturales diferentes, que intentan desarrollar una vida en comun y a la vez
conservar algo de su identidad “original” (2010, p. 583).

40) Cruce de caminos



Adicional a la preocupacién por el reconocimiento de lo regional y la
incorporacién del discurso multicultural, es posible inferir de la lectura de los
reportes y documentos que registran la intervencién de Colcultura en el PNR
que las Jornadas Culturales en zonas de rehabilitacién también fueron para
Colcultura una opcién para montar otro esquema de relacién con las regio-
nes y una posibilidad para deslizar su gestién en un registro diferente del que
convencionalmente se le habia sido atribuido. Colcultura, desde su creacién,
se planteé un modelo de gestién que sefialaba que su funcién principal era
“democratizar la cultura y descentralizarla, lo cual supone una tarea a nivel na-
cional y popular” (Cromos, 15 de junio de 1970, p. 4; énfasis agregado), es decir,
asumioé que existe una cultura que hay que llevar a aquellos que no la tienen
-los habitantes de las regiones— segin el mismo modelo de difusién-exten-
sién cultural que heredd de la Oficina de Extensién Cultural del Ministerio
de Educacién. Por ello centrd su gestion en “la organizaciéon y modernizacién
de las bibliotecas como verdaderos centros culturales en las regiones, el le-
vantamiento de un inventario del patrimonio cultural y reorganizacién de
los museos, el fomento a la educacién artistica en los pensum elementales
y la unificacién e integracién de las escuelas de musica y artes plasticas que
operan en las regiones, entre otros” (pp. 4-7).

Esta idea de democratizar la cultura surge en la segunda mitad del siglo
XX, cuando los gobiernos creen en el valor civilizador de la cultura y tratan
de democratizar el acceso a la misma (Matarasso y Landry, 1999). Este tipo de
politicas tienen dos elementos esenciales. Por un lado, parten del supuesto de
que la cultura es un bien universal, que tiene unas expresiones paradigma-
ticas en la alta cultura, y por otro, fundamentan la intervencién publica en
tratar de acercar a la gente a este tipo de cultura. Este modelo difusién-ex-
tensién cultural se mantuvo vigente, con ciertos matices, hasta los afios 90,
cuando se introdujeron en el panorama nacional los debates que hemos ve-
nido mencionando, en particular, con las Jornadas de Cultura, que se presen-
taban como la posibilidad de abrir

. espacios de comunicacién y participacion a varios niveles, que permitan establecer
contactos, recoger informacién y tener bases de datos para la elaboracién de diagnésticos
y programas mas permanentes que surgen de propuestas de las mismas comunidades,
rompiendo los esquemas burocraticos y etnocéntricos, paternalistas y, muchas veces,

clientelistas con que se manejan los proyectos desde los escritorios (Triana, 1990, p. 19).
Respecto a la oportunidad de deslizar su gestién hacia un registro di-

ferente del que convencionalmente le habia sido atribuido, vemos que Col-
cultura se propuso responder a los reclamos por el desequilibro entre la

Las politicas culturales y la construccién de paz ( 41



promocion de la cultura ilustrada y las identidades locales, pero también ser
un instrumento de la politica de reconciliacién del gobierno nacional. Para
ello recalcaba que la cultura promueve el didlogo y la tolerancia con los otros
y argumentaba que esta funge como zona franca para el acercamiento y el
didlogo y como aglutinador de la poblacién, cemento social que une lo roto.
Asi lo enfatizaba Bonilla:

Colcultura, como todas las entidades nacionales, debia ejecutar un programa de inver-
sién en la zonas del PNR [... y| se partia del postulado de que la cultura, como pocas
veces antes en la historia, debia en las actuales circunstancias del pais jugar un papel
protagdnico en las zonas de conflicto y en las areas tradicionalmente marginadas. La
cultura era pues en estos casos el elemento aglutinador de la poblacién y el espacio de
tolerancia propicio para el acercamiento, el dialogo y la interaccién de fuerzas sociales
usualmente antagodnicas, que requerian de la “zona franca” de la cultura para entrar en
contacto. (Bonilla, 1991, p. 26)

Con las Jornadas de Cultura la institucionalidad cultural desliza su ges-
tion hacla un nuevo registro y la idea de una cultura de paz conecta debates a
lolargo de los anos 90, como los de los foros de cultura de la preconstituyente,
y argumentos de programas estatales, que reivindican ahora la tradicién po-
pular y sus depositarios como puntales para construir los anhelados escena-
rios de paz en el pais. Esta idea de que la cultura es un “espacio de tolerancia
propicio para el acercamiento, el dialogo y la interaccién de fuerzas sociales
usualmente antagoénicas”, que planteaba Liliana Bonilla para conjurar la vio-
lencia desbordada en la que se sumié al pais, se alimenté de una nocién de
cultura popular asociada al folclor que busca rasgos comunes a las expresio-
nes culturales, mantiene vigente el velo de la autenticidad y la preocupacion
por el cambio y la vulnerabilidad de las expresiones culturales. Al mismo
tiempo, se ligaba a otra practica que tiende a “escindir lo violento de la nocién
de civilizacién, sociedad civil, cultura y artes”, sobre la base de que “la violen-
cia no es uno de los 6rdenes de la racionalidad y de las relaciones humanas”
(Ochoa, 2003a, p. 25), lo cual hace que automaticamente se piense que la vio-
lencia no forma parte de lo cultural. Pero también se nutria, por un lado, de
las orientaciones emanadas del Congreso de la Unesco en Yamusukru, Africa,
sobre la Paz en la Mente de los Hombres (Cote d’Ivoire, 1989), donde se sentaron
las bases de la retérica sobre una cultura de paz, como un conjunto de valo-
res, actitudes, tradiciones, comportamientos y estilos de vida que rechazan
la violencia y tratan de atacar las causas de los conflictos para solucionar los
problemas mediante el didlogo y la negociacién entre las personas, los grupos

42) Cruce de caminos



y las naciones, y por otro, de las cerca de 43 Declaraciones sobre la Cultura
de Paz, que se produjeron con el respaldo de la Unesco en los anos noventa®.

Como hemos visto, la alianza con el PNR y la realizacién de jornadas
culturales en zonas de rehabilitacion fueron a la vez un mecanismo que po-
sibilit¢ la visibilizacién de las culturas regionales, el inicio de un esquema de
relacién con las regiones y una oportunidad para ampliar la gestiéon de Col-
cultura en otros registros, hasta ahora desatendidos en su politica cultural.
No obstante, estas politicas también permiten vislumbrar algunos dilemas
implicitos en su gestién. En primer lugar, es necesario sefialar que, si bien
fue un logro la inclusién de lo cultural en el PNR, esta inclusién fue margi-
nal, en dos sentidos: en presupuestos y en el hecho de que las Jornadas no se
imbricaban con los otros componentes del PNR de manera sustancial, pues
ellas sucedian —y en aunque se daban publicamente en los municipios— es-
taban pensadas para visibilizar las “producciones” locales y para congregar
y construir propuestas con los agentes del sector cultural: “lideres negros e
indigenas de organizaciones comunitarias, profesores universitarios, maes-
tros, promotores culturales, antropélogos, funcionarios, directores de Casas
de la Cultura, representantes de Fundaciones culturales, historiadores, poe-
tas, literatos, quienes aportaron con sus ponencias las bases para la discusién
abierta sobre los més diversos temas” (Triana, 1990, p. 19).

Aunque Gloria Triana sefialaba que no hay proyecto de democracia que
no sea un proyecto cultural, primo¢ la idea de Wills de entender la cultura
como un mecanismo de difusién de la nocién de “democracia” que maneja-
ba el PNR, en detrimento de una vision méas amplia que pensase y actuase
considerando lo que Galtung denomin¢ “violencia cultural”, es decir, aquellos
aspectos del ambito simbdlico que suelen utilizarse para justificar o legitimar
y hacer percibir como normales situaciones de violencia profunda. Al ser pen-
sada como un mecanismo o instrumento que sirve para divulgar, publicar,
ensenar o circular informacién, que desde el nivel central se remite por el
Estado y sus instituciones, se soslaya el potencial de la dimensién cultural
para influir en el sistema de creencias sobre el conflicto y en los modos de
movilizar recursos existentes entre los miembros de una comunidad para
reconstruir y repensar el presente y futuro de forma diferente.

% El Foro Internacional sobre la Cultura de Paz que se celebré en San Salvador en febrero de 1994, fue el
punto de partida de un trabajo que a lo largo de la década del 90 se adelant6 en la Unesco y que llevé a
que en noviembre de 1997 la Asamblea General de las Naciones Unidas proclamara el 2000 como Afio In-
ternacional de la Cultura de Paz. En América Latina hacen parte de esta labor la conferencia “La Historia,
instrumento para la paz”, celebrada en Cartagena de Indias (Colombia) en noviembre de 1996, promovida
por el Convenio Andrés Bello-Unesco, y la Cumbre Regional para el Desarrollo Politico y los Principios De-
mocraticos, de junio de 1997 en Brasilia, cuya declaraciéon final “Gobernar la globalizacién: el consenso de
Brasilia”, puso de manifiesto la necesidad de un nuevo pacto de gobernabilidad global.

Las politicas culturales y la construccién de paz (43



En segundo lugar, y aunado a lo anterior, es necesario senalar que,
aunque se resalta la importancia de los cambios y conflictos de las ultimas
décadas, que dieron origen a regiones caracterizadas por la heterogeneidad
cultural, y se consideran los procesos acelerados de conformaciéon de cultu-
ras populares urbanas, la reiterada apologia de la cultura, particularmente
de la cultura popular, como cemento social tiende a promover una nocién
sustantiva de la cultura, que se constituye per se en una experiencia elevada,
cuyos artifices existen en un plano moral superior, ya que trabajan al servicio
de una gran fuerza, que es inherentemente buena. Como lo senala Ochoa,
se elimina lo violento de la nocién de cultura popular. Se argumenta que lo
popular debe ser entendido segun los cambios y dindmicas contemporaneas,
pero, al mismo tiempo, se exaltan la historia popular y los mitos, cuentos tra-
dicionales, fiestas como espacios de tolerancia propicios para el acercamien-
to, el didlogo y la interaccion de fuerzas sociales usualmente antagénicas, con
lo cual se borran los conflictos y tensiones que puedan existir.

Finalmente, se resalta que las Jornadas de Cultura Popular en el marco
del Plan Nacional de Rehabilitacién se adoptaron como estrategia para inte-
grar y administrar los problemas de una diversidad étnica y cultural que el
pais apenas reconocia en su Constitucién, con una combinacién de acciones
que Stuart Hall denomina de “sesgo liberal”, porque buscan integrar a los di-
ferentes grupos culturales lo més rapidamente posible dentro de lo estableci-
do por una ciudadania individual universal, que solo en privado tolera ciertas
practicas culturales peculiares y de corte corporativo, porque “administra” las
diferencias culturales de las minorias en interés o beneficio de un centro de
la multiculturalidad (2010, p. 584).

CREA: UNA EXPEDICION POR LA CULTURA COLOMBIANA

Las Jornadas de Cultura Popular que se adelantaron en zonas de con-
flicto fueron también el antecedente inmediato de otro programa nacional
disefiado en Bogota para recorrer y reconocer el pais diverso y multicultural: el
Programa CREA: una Expedicion por la Cultura Colombiana®. Este programa
tuvo dos versiones. La primera, comprendida entre 1992 y 1996, durante el pe-
riodo presidencial de César Gaviria, como programa presidencial del despacho
de la primera dama, y la segunda, entre 1996 y 1998, cuando pasoé a ser par-
te del Instituto Colombiano de Cultura, Colcultura, y se incorporé al Plan de
Desarrollo Nacional “El salto social”, de la administracién de Ernesto Samper

2 Sobre este programa, véase Ochoa (2003a).

44 ) Cruce de caminos



(1994-1998), como una estrategia para promover “la autonomia y el fortaleci-
miento de la personalidad de todas las regiones, etnias y comunidades, como
reflejo nitido y enriquecedor de la diversidad cultural” (DNP, 1991, p. 108).

En 1992, durante la administracién Gaviria, en un ambiente permea-
do tanto por la discusién sobre la democracia y la adopcién de nuevas for-
mas de participacién ciudadana como por el reconocimiento de la diversidad
cultural y étnica, el despacho de la primera dama consulta a un grupo de
intelectuales, artistas y gestores culturales para disenar e implementar un
programa nacional que atendiera las culturas populares. Como resultado de
estas consultas se diseni6 el Programa CREA: una Expedicién por la Cultura
Colombiana, con el proposito fundamental de “rescatar, valorar, promover y
difundir las manifestaciones culturales a lo largo y ancho del territorio nacio-
nal” (Colcultura, 1997) a través de la realizacion de una serie de encuentros
culturales que, a la usanza de las expediciones de siglos pasados, descubren
las maravillas del pais.

Con este programa, y con los ecos de la Asamblea Nacional Constitu-
yente, se pretendia reelaborar la idea de nacién vigente, que, como lo afirmoé
Jesus Martin-Barbero, hasta hace muy poco “era incompatible, tanto para la
derecha como para la izquierda, con la diferencia: el pueblo era uno e indi-
visible, la sociedad era un sujeto sin texturas ni articulaciones internas y el
debate politico cultural se movia entre esencias nacionales e identidades de
clases” (2000, p. 26).

En términos generales, el Programa CREA consisti6 en la realizacién de
encuentros culturales en cada nivel territorial, empezando por el municipio,
pasando por lo departamental y regional hasta llegar a lo nacional. En cada
nivel territorial, creadores y artistas se reunian para compartir un escenario
y experiencias con sus colegas, mientras se daba un proceso de seleccién que
permitia que un grupo de estos artistas y creadores locales clasificara para
representar a su regiéon en un escenario del nivel nacional. Estos encuentros
se plantearon como el medio para encontrar y visualizar la diversidad cul-
tural y favorecer diadlogos y contactos entre las expresiones culturales regio-
nales existentes en el pais. En los 150 encuentros intermunicipales se realizd
una exhibicién de expresiones de la mas diversa indole, mediante la cual se
convocd a la poblacién en general a presentar sus creaciones, sin ningun tipo
de preseleccién o clasificacién previa. Posteriormente, de los 24 encuentros
departamentales y los cuatro regionales se hizo una seleccién estructurada
de acuerdo con los criterios establecidos por un grupo de jurados encargados
de depurar la muestra, de lo intermunicipal a lo departamental y de alli a
lo regional y nacional. En el folleto promocional se explicaba que una de las
funciones de este comité de seleccién era “fijar criterios para la evaluacién

Las politicas culturales y la construccién de paz ( 45



y seleccidén de las muestras que participaran en los encuentros culturales”,
pero més adelante, en el mismo folleto, se planteaba que la tarea del comi-
té era “seleccionar las obras de la mayor calidad dentro del contexto de la
muestra y/o aquellas que sean innovadoras, tradicionales o estan en proceso
de desaparicion”.

Asi, a la usanza de la Expedicién Botédnica (1781 y 1817) y Corografica
(1850 y 1859) donde hace unos siglos un grupo de expertos recorri el pais
y nos fue descubriendo las maravillas naturales, la expedicién por la cultura
colombiana, con su comité de seleccién, nos descubria —a nuestros ojos del
centro, de Bogota y del pais nacional urbanizado y concentrado en dos o tres
ciudades- el trabajo anodino y oculto que en diversas regiones del pais rea-
lizaban cantadoras, tejedores, ceramistas, bailadores, poetas, pintores, na-
rradores orales y cientos de personas que expresaban y manifestaban, bajo
una mirada sustantiva, los rasgos distintivos de cada una de las regiones que
constituyen este pais.

... después de tres anos de trabajo en las mas apartadas regiones de Colombia desentra-
nando artistas de los rincones mas anénimos, este programa de Colcultura ha logrado
ubicar y promover el trabajo de 1.462 cultores populares provenientes de 769 municipios
[...] // Crea ha venido realizando una expedicién por la cultura desde 1992. En ese afio
comenzd a promover una serie de encuentros municipales y departamentales, en los que
se invitaron a creadores e intérpretes del lugar a exhibir sus habilidades y su obra. Con la
interaccion del Estado y la iniciativa privada y comunitaria Crea partié de la Amazonia y
la Orinoquia, llegd a Agua de Dios que demostrd que ya no era solo la ciudad de los lepro-
sos, revivié en Tolima expresiones ancestrales como Los Matachines y llegé finalmente a
Aracataca. Y ahora esta expedicién reune en Bogoté las mil caras de la cultura popular

rescatadas del olvido durante estos afios (Semana, 2 de septiembre de 1995).

El Programa CREA se presenté como un proceso que revelaba las ri-
quezas que posee el pais y que son ignoradas por los colombianos que re-
siden en los centros urbanos. Alli la diversidad cultural fue celebrada como
una ventaja, como una riqueza acumulada —en sabiduria, comportamientos
y experiencia humana- y se reivindicé como un tema fundamental en los
procesos de desarrollo nacionales, los cuales, a su vez, postulaban la cultura
y la diversidad cultural como recurso o instrumento para movilizar practi-
cas politicas y econémicas de desarrollo. CREA fue un intento de redefinir a
la naciéon mediante la presentacion —inclusién- de aquellas poblaciones que
han ocupado un lugar de otredad en la sociedad o de aquellas que han sido
catalogadas como alteridades ambiguas, en cuanto han vivido procesos de
interaccién y mestizaje con otras poblaciones y no pueden ser pensadas en

46) Cruce de caminos



términos de una cultura diferente a la de la sociedad blanca/mestiza, pero
tampoco como parte de esta.

Con casi una década de diferencia, la intervencién estatal hecha a
través de las Jornadas Regionales de Cultura Popular y el Programa CREA
mantenia en comun la idea del reconocimiento y de la visibilizacién de esa
Colombia oculta que ahora sera incluida en el marco de una identidad nacio-
nal multicultural y diversa. Este mecanismo -las Jornadas y la Expedicién-in-
tentaba reconocer al otro, pero al mismo tiempo lo “encerraba o atrapaba” en
una representacion determinada, a partir de la cual unas cosas son visibles
y otras no, unos comportamientos son inducidos y otros evitados, unas cosas
son tenidas por naturales y verdaderas, mientras que otras son reputadas de
artificiales y mentirosas.

En otras palabras, la idea multiculturalista de la diversidad busca la
unidad a pesar de las diferencias étnicas y culturales, naturaliza las identi-
dades, fijandolas como sujetos sociales genéricos y atemporales, y soslaya las
condiciones desiguales en las que los grupos participan en la construccion
de la nacién, por ejemplo, comunidades marginales (negros, indios) frente a
otros sectores de la poblacién urbana y alfabetizada con mayores recursos
para el despliegue de sus derechos. Después de la fiesta y del desfile, cada uno
vuelve a su lugar y los problemas o tensiones que emergen de la diversidad
cultural se resuelven a través del consumo, en este sistema donde sigue mar-
cando la ruta la diferencia colonial, es decir, aquella 16gica de identificacién,
clasificaciéon y jerarquizacién de las personas, por sus lenguas, religiones, co-
lor de piel, grado de inteligencia, etc., la cual marca la diferencia y la inferio-
ridad con respecto a quien clasifica.

La idea recurrente del reconocimiento como forma de inclusién que
soportan estos programas se complementa con la nocién de cultura como
una especie de “zona franca” donde es posible suspender los conflictos o una
especie de antidoto contra la violencia. Este discurso, que intenta borrar los
conflictos, hace parte de las luchas de sentido que se libran dentro de estas
entidades y de los mismos proyectos estatales de normalizacién de la cultura.
En el pais la cultura —tanto en su concepcién restringida de alta cultura, como
en su concepcién ampliada de modos de ser, estar y expresarse— instituyé
formas jerarquicas de relacién, y se proclamé como “espacio de tolerancia
propicio para el acercamiento, el didlogo y la interaccién de fuerzas socia-
les usualmente antagoénicas” (Bonilla, 1991, 26). Es en este contexto donde se
reitera cada vez més la importancia del reconocimiento de la cultura como
elemento indispensable del proceso colectivo y de la paz social y el papel que
puede cumplir como zona donde se suspenden las diferencias y los conflictos.
Al respecto, Ana Maria Ochoa senalé:

Las politicas culturales y la construccién de paz ( 47



...en Colombia el clamor de la cultura como una ruta hacia la paz aparece reiterada por
grupos de artes populares en diversas regiones y ciudades del pais, por intelectuales y ar-
tistas letrados de diversos tipos, por integrantes de los movimientos sociales, entre otros.
La controvertida idea de que la cultura es un ambito desde el cual es posible construir la
paz se traduce de diferentes modos y desde distintos lugares y no tiene por tanto un tinico
significado (2003a, p. 4).

Con esa idea de cultura celebratoria de la diversidad y el reconocimien-
to formal se anulan las demandas politicas y sociales de los grupos histérica-
mente excluidos. Como si por la inclusién formal se respondiera a la injusticia
histérica real y como si la expedicién por la cultura fuese el remedio de las
desigualdades econémicas, politicas y sociales existentes.

A MODO DE CIERRE

Al inicio de este texto hemos argumentado que fue en la década de los
90 del siglo XX cuando empieza a movilizarse en Colombia la idea de que
la “cultura” puede ser un instrumento de paz. Para contextualizar esta ar-
gumentacion, presentamos en primer lugar algunas experiencias alrededor
del mundo que hacen uso de las artes en la transformacién de conflictos y
trabajos que tienen una conexién implicita o explicita en la construccion de
la paz a partir de procesos basados en practicas culturales y artistica, como
meétodos creativos para resolver conflictos y reconstruir relaciones, al tiempo
que senalamos ejemplos de la retérica institucional en Colombia que apela
al binomio cultura-paz y algunos estudios criticos sobre estas relaciones, los
cuales analizan la potencia, pero también los limites y dilemas, que se deri-
van de asumirla acriticamente.

En segundo lugar, se dio un vistazo a la historia reciente de Colombia
con el fin de ubicar el periodo en el cual la demanda colectiva, publica y or-
ganizada por la paz se expresa de manera contundente. Alli, senalamos los
anos 90 como la década en la que, en medio de una situacién de desasosiego,
temor y escepticismo, se expres6 un reportorio de acciones que se movieron
en torno al deseo de un estado de paz y el momento inicial en el que aparecie-
ron las primeras voces que llamaban la atencién sobre la potencialidad de la
cultura como un mecanismo que haria posible generar el anhelado estado de
convivencia pacifica, a tal punto que en 1997 el Ministerio de Cultura emergia
como el Ministerio para la Paz.

A renglén seguido se exploraron algunas acepciones de los polivalentes
conceptos de paz y cultura, por cuanto se reconoce que adquieren diferentes

48) Cruce de caminos



dimensiones, cualidades y fuerzas vinculantes, segin sea el contexto desde
el que se los mire, los sujetos que involucren y los fines que persigan. En lo
que respecta a la paz, se revisaron las concepciones dominantes de la cultura
occidental, que llevan muchas veces a postular una nocién de la paz entendi-
da como mera ausencia de guerra y de desérdenes internos, al tiempo que se
consideraron los aportes de Johan Galtung en la construccién del campo de
los estudios de paz y en la introduccién de los términos de violencia estruc-
tural, directa y cultural. En particular, nos interesa resaltar la idea de Galtung
de que la paz se consigue evitando que la violencia aparezca y reduciéndola,
una vez que se manifiesta, lo cual implica trabajar en los tres tipos de vio-
lencias al mismo tiempo, y no en asumir que un cambio basico en una de las
tres automaticamente conduce a cambios en los otros dos o a la paz. Por su
parte, el término cultura se analiz6 a partir de lo registrado en los documen-
tos de las dependencias culturales publicas, en los cuales se identificaron dos
acepciones la humanistica y la antropoldgica, acepciones que hacen parte o
se movilizan mediante las politicas culturales.

En este punto, y antes de adelantar la revisiéon de los documentos de
politicas culturales publicas en Colombia que han incorporado asociaciones
entre cultura y paz, introdujimos el concepto de politica cultural, en cuanto
esta tiene referentes ideoldgicos y propoésitos que han servido para movilizar
nociones particulares de cultura y a su vez diversas concepciones de paz y de
relaciones y usos de la cultura. Se identificaron asi dos lineas de pensamiento
y accién que se entrecruzaban para movilizar proyectos especificos: una que
centro el interés en la acciéon estatal y se enlazd a unos objetivos que se pro-
pusieron como “universales” que frecuentemente aparecen codificados en las
constituciones de cada pais, y otra que abarc6 un amplio terreno de acciones
a través de las cuales se redefine la manera como valoramos las artes y la
cultura en la sociedad. En ambos casos, se senald que es posible encontrar
imbricadas o bien la idea de cultura como un recurso extraordinario exento
de violencia o como un recurso para llenar los vacios de un sujeto que se de-
fine como éticamente incompleto.

En concreto, se revisaron dos documentos de politicas culturales que
senalaban los derroteros de la accién cultural desde el Estado en el pais, en
tiempos de apertura econdémica: “La cultura en los tiempos de transicién
1991-1994" y “Colombia, el camino de la paz, el desarrollo y la cultura hacia
el siglo XX. Plan Nacional de Cultura (1992-1994)". En estos dos documentos,
formulados con casi un ano de diferencia, revisten especial interés las Jorna-
das Regionales de Cultura Populary el Programa Crea: una Expedicién por
la Cultura, en cuanto reflejaron el espiritu de la época de celebrar la diversi-
dad y particularmente de vincular la cultura popular a la construccién de la

Las politicas culturales y la construccién de paz ( 49



paz. La revisién de estos dos programas nacionales mostrd como las politicas
culturales en Colombia generadas desde el Estado se soportan en la idea de
que la cultura funge como aglutinador de la poblacién, como cemento social
que une lo roto o como camino seguro para la paz, en cuanto se considera que
ella promueve el dialogo y la tolerancia con los otros. Es decir, se soportan, al
mismo tiempo, en las nociones humanista y antropolégica de cultura escindi-
das de lo violento y celebratorias de la diversidad, que anulan las demandas
politicas y sociales de los grupos histéricamente excluidos y, por tanto, los
conflictos que generan y la situacién de violencia, pues tramitan dichas si-
tuaciones con acciones que buscan integrar a los diferentes sectores sociales
dentro de lo establecido por una ciudadania individual universal y “adminis-
trar” lo méas eficientemente posible las diferencias culturales existentes.

En sintesis podriamos afirmar, por una parte, que estos programas y las
politicas culturales que los soportaban intentaron reforzar el modelo de Esta-
do naciéon que ve la diferencia como conflicto y propende por la consolidacién
y la cohesién de la poblacién diversa. De tal modo, asume que un cambio
basico y temporal en una de las tres violencias, anteriormente enunciadas,
automaticamente conduce a la paz. Por otra parte, nos interesa sefialar que
estos programas, como muchas de las politicas culturales que se han promo-
vido en las ultimas décadas coinciden en que son acciones de gobierno que se
disefian y piensan en los centros urbanos y, mas especificamente, en Bogota,
y pocas veces son pensados, disenados o cimentados en las regiones donde
se ejecutan, pues los programas son llevados, ejecutados y evaluados, en el
mejor de los casos, a miles de kilémetros de donde tienen lugar las violencias
y los conflictos. Otro elemento que deriva de esta revision es la manera como
se disenian los programas —que se suceden unos a otros sin mayores revisio-
nes o evaluaciones- y se esparcen iniciativas en el tiempo y en las regiones,
al vaivén de los cambios de gobierno o de equipos en las entidades guberna-
mentales, sin mayores explicaciones o valoraciones sobre sus impactos ni
sobre la eficacia o el logro de sus resultados.

Desde otra perspectiva, es necesario subrayar que estas intervenciones
no son unilaterales. Incluso, como se observa en el caso de las Jornadas Regio-
nales de Cultura Popular, una cosa pensé el PNR y otra los profesionales invo-
lucrados en su disenio en Colcultura. Para el PNR el componente cultural era
un mecanismo de difusién y para Colcultura era una oportunidad para iniciar
un giro en las formas, modos y asuntos propios de la gestién de esta entidad.
Las intervenciones estatales con intenciones normalizadoras se canalizan y
la gente las toma con otros propositos, diferentes a los pensados desde los
escritorios de Bogota. Si bien no cambia todo, tampoco es que no sirvan para
nada, pues de cierta manera han incidido en la compresiéon que la gente tiene

50 ) Cruce de caminos



sobre la paz y lo cultural; en la ampliacién de voces, cuerpos, olores, saberes,
colores o sensaciones que reconstruyen la historia reciente de Colombia; y
en los retos de caracter tedrico y existencial que se plantean a quienes, en
distintos 6rdenes de la institucionalidad publica, tenemos un espacio para
desplegar el sentimiento, el saber y el conocer en diversas formas.

Para finalizar, quisiera subrayar la importancia de este tipo de inda-
gaciones, para entender que las acciones, intervenciones o propuestas que
se estan barajando actualmente no surgen de ahora. Son recientes, pero tie-
nen antecedentes, y conocer esos precedentes nos permite leer la realidad
e interpretarla de otra manera. En este sentido, conocer lo realizado hace
veinte anos por Colcultura, sustentado en la compleja y problematica rela-
cién cultura-paz, nos lleva a preguntarnos por las propuestas del Ministerio
de Cultura en el contexto actual y a llamar la atencién sobre la posibilidad
—opcién— que ofrecen las politicas culturales para problematizar las identi-
dades e introducir nuevas presentaciones de las existentes, para cuestionar
y transformar nuestros imaginarios dominantes sobre paz, guerra, conflicto
y violencia y para hacer mas visibles los antagonismos sociales y las nuevas
formas de imaginar la vida cotidiana en nuestro pais.

REFERENCIAS

Acosta, Maria del Rosario (2016). Resistencias al olvido. Memoria y arte en Colombia. Bogoté: Universi-

dad de los Andes, Facultad de Artes y Humanidades.

Arcadia (2017). Los planes culturales del posconflicto beneficiaran al campesinado. Entrevista a
Rafael Pardo. Agenda, 2 de agosto. En linea: http://www.revistaarcadia.com/agenda/arti-
culo/rafael-pardo-ministerio-para-el-posconflicto-y-ministerio-de-cultura/61952

Bermudez Suzy (ed.) (1999). Culturas para la paz. En Simposio “Culturas para la Paz”, VI Congreso
de Antropologia, Bogota.

Bonilla, Liliana (1991). Foro nacional, imdgenes y reflexiones de la cultura en Colombia. Bogota: Colcultura.

Castro-Gomez, Santiago (1999). Fin de la modernidad nacional y transformaciones de la cultura
en tiempos de la globalizacién. En: J. Martin-Barbero, F. Lépez de la Roche y J. E. Jaramillo.
Cultura y Globalizacién. Bogota: Universidad Nacional de Colombia — Centro de Estudios

Sociales

CNMH - Centro Nacional de Memoria Histérica (2014). ;Qué es el Centro Nacional de Memo-
ria Histérica? En linea: http://www.centrodememoriahistorica.gov.co/somos-cnmh/que-

es-el-centro-nacional-de-memoria-historica

Las politicas culturales y la construccién de paz ( 51



Colcultura - Instituto Colombiano de Cultura (1992). Plan Nacional de Cultura 1992-1994: Colom-
bia, el camino de la paz, el desarrollo y la cultura hacia el siglo XXI. Bogota: Ministerio de

Cultura.

__(1997). Crea: una expedicién por la cultura colombiana. Bogota: Consejeria Presidencial para
la Politica Social.

Contravia (2009). Séptima Papeleta - Constituyente 1991. En linea: https://www.youtube.com/
watch?v=E1vC5mjyvZs

Corporacién Nuevo Arco Iris (2014). Cultura serd importante en posconflicto. 8 de septiembre.
En linea: https://www.arcoiris.com.co/2014/09/cultura-sera-importante-en-posconflicto/
(consultado enero 2017)

DNP - Departamento Nacional de Planeacién (1991). La cultura en los tiempos de transiciéon.
Bogota: DNP.

El Tiempo (2017). El arte como actor en el proceso de paz. Especiales. En linea: http://www.eltiempo.
com/multimedia/especiales/el-arte-como-actor-en-el-proceso-de-paz/15925137/1

__(2017D).

Escobar, Arturo, Sonia Alvarez y Evelina Dagnino (2001). Politica cultural & cultura politica. Una
nueva mirada sobre los movimientos sociales latinoamericanos. Bogota: Taurus - ICANH.

Fals Borda, Orlando (1970). El problema de la autonomia cientifica y cultural en Colombia. Revista
Eco, 126, 610.

__(1991). Regién y cultura, algunas implicaciones tedricas y politicas. Foro Nacional Imagenes y
Reflexiones de la Cultura en Colombia. Bogota: Colcultura.

Galtung, Johan (2003). Violencia cultural. Espafia: Centro de Investigacién para la Paz, Fundacién
Gernika Gogoratuz.

Gamboa, Alejandro (2016). Hacer ver: representaciones de la guerra en Colombia. Bogoté: Minis-
terio de Cultura de Cultura, Universidad de los Andes, Facultad de Artes y Humanidades,
Departamento de Arte.

Garcia-Duran, Mauricio, SJ. (2006). Paz en el territorio: dinamica de expansiéon geografica del ac-

cionar colectivo por la paz en Colombia 1978-2003. Revista Territorios, 15: 9-32.
Garcia Canclini, Néstor (1995). Politicas culturales en América Latina. México: Siglo XX.

Geertz, Clifort (2001). Descripcién densa: hacia una teoria interpretativa de la cultura. En La inter-

pretacion de las culturas. Barcelona: Gedisa.

Hall, Stuart (2010). Sin garantias: trayectorias y problemdticas en estudios culturales. Popayan: Envién
Editores, Instituto de Estudios Peruanos, Pontificia Universidad Javeriana, Universidad An-

dina Simén Bolivar.

IDARTES — Instituto Distrital de las Artes (2015). Comunicado, 4 de marzo. En linea: http://www.

idartes.gov.co/content/comunicado

52) Cruce de caminos



Lopez de Mesa, L. (1935). Gestion administrativa y perspectivas del Ministerio de Educaciéon 1935.

Bogota, Colombia: Imprenta Nacional.
Barbero, J. M. (2000). Las identidades en la sociedad multicultural. Guaraguao, 4 (10), 54-70.

Matarasso, Frangois y Charles Landry (1999). Balancing act: twenty-one strategic dilemmas in

cultural policy (4). Strasbourg: Council of Europe.

Mena, Ursula y Ana Rosa Herrera (1994). Politicas culturales en Colombia. Discursos estatales y prdcti-

cas institucionales. Bogota: Nomos.
Miller, Toby y George Yudice (2004). Politica cultural. Barcelona: Gedisa.

Mincultura (2016). “No hay nada més importante que los cambios culturales para que la paz eche
raiz”: Sergio Jaramillo. Prensa, Noticias, 19 de febrero. En linea:

http://www.mincultura.gov.co/prensa/noticias/Paginas/No-hay-nada-m%C3%Als-importan-
te-que-los-cambios-culturales-para-que-la-paz-eche-ra%C3%ADz-Sergio-Jaramillo.aspx

Moreno Millan, Franklin (2014). El concepto de paz en la constitucién politica de Colombia de
1991: reconstruccién dialéctica de su significado a partir de la jurisprudencia de la Cor-
te Constitucional. Revista de Derecho (Coquimbo), 21 (2): 305-346. En linea: https://dx.doi.
org/10.4067/50718-97532014000200009

Naciones Unidas (1992). Un programa de paz. Asamblea General — Consejo de Seguridad, 47 Pe-
riodo de Sesiones, 17 de junio, A/47/277-524111. En linea:
http://www.un.org/es/comun/docs/?symbol=S/24111

Nullvalue (1997). Un ministerio para la paz. El Tiempo, Archivo, 13 de noviembre. En linea: http://
www.eltiempo.com/archivo/documento/MAM-670256

Ochoa, Ana Maria (2003a). Entre los deseos y los derechos. Bogota: Instituto Colombiano de Antro-
pologia.

__(2003Db). Sobre el estado de excepcién como cotidianidad: cultura y violencia en Colombia. Sig-

no y Pensamiento, 22 (43): 51-69. En linea.

Rettberg, Angelika (2013). La construccién de paz bajo la lupa: una revisién de la actividad y de la
literatura académica internacional. Estudios Politicos, 42: 13-36. Universidad de Antioquia,

Instituto de Estudios Politicos.

Rey, German (2002), Cultura y Desarrollo Humano: Unas relaciones que se trasladan. Revista de

Cultura Pensar Iberoamericano (febrero). En linea.

Rojas, Axel y Elizabeth Castillo (2005). Educar a los otros: Estado, politicas educativas y diferencia cul-

tural en Colombia. Popayan: Universidad del Cauca.
Roth, André-Noél (2002). Politicas publicas. Formulacion, implementacion y evaluacion. Bogota: Aurora.

Séenz O., Javier (2007). Desconflanza, civilidad y estética: practicas formativas estatales por fuera
de la escuela en Bogotd, 1994-2003. Revista de Estudios Sociales, 23: 11-22.

Las politicas culturales y la construccién de paz ( 53



Serje, Margarita (2005). El revés de la Nacion. Territorios salvajes, fronteras y tierras de nadie. Bogota:

Universidad de los Andes - Centro de Estudios Socioculturales e Internacionales.
Teixeira, Coelho (2009). Diccionario critico de politica cultural. Cultura e imaginario. Barcelona: Gedisa.

Triana, G. (1990). Las Jornadas Regionales de Cultura Popular: un espacio de participacién y co-

municacién. En G. Triana, Aluna. Bogota: Procultura.

Unesco (1982). Informe Final. Conferencia Mundial sobre las Politicas Culturales: México, D.F,
26 de julio-6 de agosto. Paris: Unesco. En linea: http://unesdoc.unesco.org/images/0005
/000525/052505sb.pdf

Unidad de Arte y Educacién - Universidad Nacional de Colombia (2008). Experiencia y acontecimien-
to. Reflexiones sobre educacion artistica. Bogota: Universidad Nacional de Colombia.

Vich Flérez, Victor M. (2014). Las poéticas del duelo: Memorias que ocupan la ciudad. Salapreta. En

linea: http://www.revistas.usp.br/salapreta/article/viewFile/81753/85353

Wills, Eduardo (1990). Las Jornadas Regionales de Cultura Popular: un espacio de participacién y

comunicacién. En G. Triana, Aluna. Bogota: Procultura.

54 ) Cruce de caminos



La voz que clama en el desierto

Jorge Periuela

¢Quién no se conmueve y tiembla de horror cuando Te ve a Ti,

mi Salvador, en el madero de la cruz. Llevas el ropaje de la muerte,

pero también estds envuelto en el manto de la eternidad.

ANUNCIADO

Los gestos artisticos hacen visibles las
voces multiples que figuran el entre inaudible e
invisible en el cual yace el hay de la existencia
que hoy claman mujeres y hombres. La verdad
de ser seres sentidos en el acto de la apertura
de la existencia no es asequible a los protoco-
los del método cientifico, y aun asi, desde su
marginalidad, con cada gesto artistico se rei-
vindica el ahi de la verdad espaciosa con la cual
se modelan mujeres y hombres. Con los ges-
tos artisticos se accede al entre, al umbral en el
cual se figuran los cuerpos comunes de los ha-
blantes poscontemporaneos. Cada vez que un
poeta clama por su existencia, se anuncia un
acontecimiento, cada vez que se distancia con
su escritura, modela el acceso mismo al vérti-
go de su finitud, abriendo la comprensién del
ser que habla a la infinitud de su diferencia y

K. Weitzmann

Caravaggio: La muerte de la Virgen.

Muerte de la Virgen (Caravaggio) - Wikipedia, la

enciclopedia libre

expandiendo diversamente una multiplicidad de afectos. Los cuerpos comu-
nes son discursos retenidos, restos de realidades sometidas para someter las

La voz que clama en el desierto ( 55



diferencias por venir. Con su escritura, el poeta libera a los cuerpos de sus
servidumbres.

Los gestos artisticos expanden el sentido estancado en el sentir codifica-
do y regido por el interés comun; con el fluir de este ultimo, se actualiza una
y otra vez toda su intensidad, se modelan los cuerpos sentidos en comunidad
singular. Los limites discursivos que retienen los cuerpos solo pueden des-
bordarse mediante una excritura, mediante un salto por fuera del régimen del
sentido comun. El acceso a la mismidad de los cuerpos comunes singulares se
abre cuando el artista toca y desborda los limites que cercan los cuerpos. Los
cuerpos de sentido habitan en los limites de la verdad del régimen del sentido
comun. Traspasado el limite, el poeta se encuentra en el umbral del sentido de
ser. Los cuerpos gestuales que propician la construccién de un cuerpo comun
singular son inacabados e inacabables: finitud infinita: precarizaciéon sin re-
dencién. Asi se declara la existencia: abierta, libre y ofrendada a la experiencia
de la gravedad ligera que habla haciendo mundo. Mediante este toque de ser
habla, realizado por el poeta, se desborda el flujo de la verdad del sentido en el
hecho mismo de la existencia, presente en cada existencia singular.

La libertad de la decisién abre lo abierto y agita los bordes mismos que
figuran la existencia en cada existencia singular. El acceso abierto al-ahi, a los
mundos que anuncian el mundo sentido, es aquello que es necesario abrir
permanentemente. Con el gesto del artista, ese ahi se abre para disolver todos
aquellos discursos que no sienten la gravedad ligera del sentido, que obstacu-
lizan la realizacién de las multiples libertades detonadas en la igualdad ins-
taurada con el acontecimiento del gesto artistico. El ahf siendo en cada gesto
se espacia con parsimonia dentro de un mundo comtn, lo desborda y lo abre a
otros estados de ser singulares.

El artista y el poeta danzan en el borde de aquello que es inapropiable
en su propio acontecer. Una y otra vez, desdibujan los signos que cosifican
lo comun y anuncian la ofrenda por venir, aquella realidad erigida sobre cada
uno de sus gestos. El acontecimiento del gesto revolucionario es imprevisible
e introduce un desfase sentido en la experiencia de ser comun. Por ello mis-
mo, su cadencia es singular e insujetable por los protocolos que rigen la me-
dicién discursiva. Con sus multiples voces, el artista y el poeta dispersan a su
alrededor anuncios de mundos otros. La finitud del gesto artistico potencia y
amplia la experiencia infinita de mundos otros. En la piel abierta de los poetas
revolucionarios, se espacia el acceso por medio del cual se problematiza per-
manentemente la dificultad infinita de los hablantes: mantener, en lo comun,
la apertura infinita de la verdad del sentido en la muerte. Todo arte mantiene
la intensidad que da sentido a lo comun.

56 ) Cruce de caminos



Pensar consiste en vadear entre las intensidades de ser!. Exultantes, el
artista y el poeta revolucionarios gritan su propia finitud entre el mundo que
dispersa mundos, en aquella dispersiéon infinita de ser finitamente otros. La in-
tensidad de esta verdad se mantiene mediante el distanciamiento prometido en
cada escritura poética. La escritura es la distancia de ser con la cual se modela
cada existencia. Mediante este recurso, el poeta espacia lugares dentro del
mundo comun, dispersandolo en multiplicidades diversas. La escritura preser-
va a los sujetos hablantes de caer fulminados bajo los efectos instrumentales
de las fuerzas discursivas instaladas en lo comun, que irrumpen y menguan
la verdad del sentido en un morir infinitamente, una y otra vez, en cada gesto
artistico. La poesia interrumpe el sentido de aquello que no hace sentido den-
tro del mundo instrumentalizado. El mundo esta constituido por la cercana
distancia abierta por la poesia en sus bordes. Bajo la figura de unos labios en-
treabiertos al ser, la poesia silente de Caravaggio despliega la verdad del senti-
do de la muerte anunciada en las voces que brotan borbollones de existencia.

Ya no se comparte el sentido como lo més compartido de las cosas del
mundo, afirma Nancy (2002). Al contrario, lo méas compartido en la contempo-
raneidad es el sentido como problema. Urge una problematizacién del senti-
do. Las artes proporcionan la experiencia de ser desde la cual parte la actividad
de todo pensamiento: esta buisqueda de verdad sentida con sentido. Abru-
mados con la evidencia no visible de la pérdida de sentido, crece el vértigo
de la existencia y la urgencia de mostrar otros mundos no posibles. El gesto
artistico es un acontecimiento de sentido no previsto, no autorizado por el ré-
gimen del sentido comun. Al percibirse el sentido como fuga hacia el abismo,
como ausencia de existencia, como pérdida de si, como vacio de ser, el poeta
evidencia la necesidad de asumir con coraje el acontecimiento de su gesto,
con el cual irrumpe en el vacio intenso de la existencia minima y reactualiza
las verdades detenidas y custodiadas en el sentido comun. En la contempo-
raneidad, afirma Nancy (1996), la carencia de sentido detona el sentido como
problema de la libertad. La libertad es el hecho de la existencia.

No se trata de implementar el juego general de la verdad instrumental,
sino de renovar permanentemente el acceso a la verdad veraz por medio de
la escritura en sus bordes, de la excritura del sentido de morir una y otra vez,
excritura que figura la finitud de los mismos sujetos hablantes en su mismidad

! “Pensar intensidades en lugar de (y antes que) cualidades y cantidades; profundidades en lugar de longi-
tudes y latitudes, movimientos de individuacién en lugar de especies y géneros; y mil pequefios sujetos
larvarios, mil pequefios yo (moi) disueltos, mil pasividades y hormigueos alli en donde ayer reinaba el su-
jeto soberano. En Occidente, siempre se ha rechazado pensar la intensidad. Las mas de las veces, se la ha
plegado bajo lo mensurable y el juego de las igualdades; Bergson, bajo lo cualitativo y lo continuo. Deleuze
la libera ahora con y en un pensamiento que sera el mas alto, el mas agudo y el més intenso” (Foucault,
2010c, p. 289).

La voz que clama en el desierto ( 57



infinita. Se es excribiéndose, saltando fuera de si, fuera de la externalidad de
los discursos instrumentales. El acceso, el limite en el cual los cuerpos son
percibidos al tocarse, permanece inaccesible a la razén instrumental y a los
protocolos de investigacion. El acceso es aquello que insiste en esconderse, en
permanecer inaccesible. La percepcion corporal del poeta y del artista no es
reducible a un protocolo de visibilidad, no se trata de ejercitarse en la realidad
por medio de un 6rgano especializado. Se trata de tocar la diferencia de ser en
aquel entre en que se manifiesta al poeta. Con el toque de ser se suspende la
instrumentalizacién de los sentidos en favor de una percepcién de mundos
multiples. La idea de Nancy segun la cual al existir se llega para tocar, des-
bordar, y simultaneamente saludar y decir adiés, indica que solo mediante la
excritura se accede a los cuerpos atrapados y retenidos en el discurso. El dis-
curso del alma es la carcel de los cuerpos sentidos. Hurta a los cuerpos la fui-
dez del alma, ese gozo infinito prometido en la finitud que aquellos claman.
Al tocar, el gesto artistico disuelve los discursos con los cuales los cuerpos
son sometidos. La escritura artistica expande sus cenizas y crea lugares otros
para la emancipacion.

En el ahi figurado entre los limites de afeccién y comprensién, el ac-
ceso al entre de la existencia es una realidad poética, pues es experiencia de
habla de sentido sentida. Comprender los gestos artisticos consiste en cuidar
la afeccion finita de las medias verdades que las cosas susurran infinitamente
a los poetas y a los artistas, en aquel entre en el cual se encuentran para ser
cuerpos de sentido singulares. Cada vez, en un gesto artistico se reactualiza
el conflicto infinito entre las verdades de ser sentido. La actualizacién consiste
en propiciar la apertura de los corredores cerrados en que se pierden los ha-
blantes. La busqueda de todo poeta comienza con su propia incomprension y
termina con su perdicién, con la pérdida del habla en comun. Mediante esta
accién plastica —sin fines pragmaticos—, se incentivan las rupturas de los ce-
rrojos proposicionales, se habilitan pasajes finitos que llevan fluidamente de
unas verdades a otras. Cada vez, el artista cuida la fluidez dentro de dichos
corredores de verdad. Con sus gestos, impide la sedentarizacién del sentido, su
cosificaciéon, su mercantilizacién. Propicia que acontezca lo no posible y per-
dure el sentido infinito de la diferencia en la finitud reivindicada con gozo en
cada uno de sus gestos. Poesia: cuerpo-gesto que se gusta, que se place en
su perdicion, en su perversa finitud; llevada por el poeta, arrastrada hacia el
acontecimiento, hasta la apertura del umbral de multiples voces que lo recla-
man con igual fuerza, intensidad, legitimidad y persistencia.

Las artes detonan pluralidades, rupturas, umbrales, de las cuales emer-
ge una multiplicidad de voces que se con-prometen en diversas modalidades
de ser otros cuerpos y otras realidades entre los flujos de ser. Dejan de hacer-

58 ) Cruce de caminos



lo cuando esta pluralidad se determina o se regula por medio de dispositivos
instrumentales, es decir, cuando se usan técnicas disefiadas para dominar la
existencia. Suprimida la poesia del mundo que habita en los restos esparcidos
en cada una de las huellas de existencia dejadas por las artes, solo resta la
exterioridad cerrada, nuda, sin apertura, sin decisién, sin libertad: mecanica
del mundo despojado de su mundo sentido. Restan solo sujetos in-mundados
o des-mundados, sin posibilidad de ejercitar un pensar sentido, con gravedad
ligera, con peso libre (Nancy, 2002, pp. 167-171).

La verdad del sentido, en la experiencia intensa de morir infinmitamen-
te en los cuerpos de neustros amantes, emerge entre la distancia abierta en el
umbral, en ese pasaje a través del cual el sujeto hablante se abre a su mismi-
dad. En este hay, los hablantes del hoy se guarecen libres de determinaciones
y regulaciones proposicionales (p. 165). Con el toque del gesto finito del artis-
ta, el umbral evidencia la no visibilidad de la infinita distancia abierta por el
poeta del sentido. Los hablantes se mantienen separados, ahi, inmersos en la
intensidad del entre de la exposicién del gesto de la muerte; ahi acontece la
comprensién del sentido de ser existente. Sin sentido sentido, los hablantes
quedan sin la experiencia de la comprensioén, sin el afuera de la afectividad.
Sin las voces que emergen en este entre en que acontece el mundo, quedan a
merced del aparataje (Gestell) de la técnica mercantil, divinidad esbelta, ano-
réxica, que cada vez los devora solo por el placer de excretarlos o vomitarlos.
El placer de la época mercantil es individual, consiste en el placer de excretar
y vomitar el ser otros singulares, multiples y veraces.

Trans EL ANUNCIADO

La excritura aqui ensayada se inscribe en aquello que Alain Badiou pre-
senta como el programa de la filosofia francesa a partir de 1950. Las coinci-
dencias en este programa comun exaltan las singularidades que mantienen
el flujo del sentido del mundo. No desconocen la multiplicidad de métodos,
conceptos, tensiones y contradicciones entre los filésofos que, como Kant, tie-
nen el coraje de salir al encuentro de la actualidad y no temen implicarse en
sus intrigas (Badiou, 2013, p. 22). La verdad se pone a prueba tomando distan-
cia de la intriga, de la polémica politica. Al contrario, este programa resalta la
presencia de una ontologia de la multiplicidad. Esta ontologia figura aquello
que Foucault denomina la episteme que le da caracter a una época (Revel,
2014, p. 31). Durante esta practica escritural, los teéricos estudiados se leen
desde la perspectiva del arte poscontemporaneo, un conjunto de practicas
con el cual se incentiva la emergencia de subjetividades que se proponen mo-

La voz que clama en el desierto ( 59



delar una sensibilidad epocal, més incluyente e igualitaria. Aqui es necesario
preguntar: en la actualidad, ;qué resta del hombre y la mujer por fuera de la
Iintriga entre las diversas multiplicidades que se desencuentran? Poca cosa.
Se es en este entre que configura la intriga de mundo, se es en esa distancia
escritural, en los bordes de las polémicas desatadas por el control del ser de
los hablantes.

Badiou resume los seis puntos del programa de la filosofia francesa.
En primer lugar, refrenda el interés contemporaneo por la existencia. Expe-
riencia y existencia actualizan el mismo estado de dnimo. Ninguna de ellas
se opone a la realidad que se instaura con el concepto de multiplicidad con
el cual se relaciona a los diversos teéricos. En ambas instancias se figura la
misma infinitud de la experiencia como condicién de la finitud de la exis-
tencia, de su singularidad. Es necesario resaltar el concepto de multiplicidad
como ambiente urgido de un estudio con el cual se sefialan las fuerzas reales
que intervienen su propia realidad, para anunciarla, censurarla, disminuirla,
extinguirla, modelarla, potenciarla o transfigurarla. Por otro lado, en su ex-
posicién, Badiou no diferencia claramente entre existencia y vida, entre una
apuesta subjetiva radical y una claudicacién cientista y biologicista.

En segundo lugar, se asume plenamente una actitud contemporanea,
aquella que Foucault destaca del pensamiento de Kant: la preocupacién por
la actualidad. Ser actual consiste en dejarse mirar por las ideas de los tiempos
que diversamente hacen presencia en la actualidad, consiste en dejarlas en
libertad de ser en la actualidad aquella multiplicidad olvidada en el ser. Al
tener el coraje de mirar las ideas que acontecen, se les permite interrogar los
diversos acontecimientos en los cuales estan inmersas. Ser actual consiste en
dar la cara a lo real desde las sombras que proyectan las ideas en los espa-
cios abiertos, alejados del régimen de la significacién, tal y como propone un
lector atento de esta tradicién, Giorgio Agamben (2011). Consiste en sacar la
filosofia de la academia y ponerla a circular dentro del conjunto de ambientes
especificos en los cuales las practicas de los sujetos hablantes estan inscritas.
Si la filosofia esta inmersa en diversos ambientes de aprendizaje, no puede
evitar contagios, simbiosis o hibridaciones con otros medios de expresion con
los cuales cada uno a su manera figura ambientes de aprendizaje perpetuo.
Esta practica esté abierta a los contagios propiciados en la intriga del mundo.

En tercer lugar, Badiou resalta el peso de la filosofia de Kant en el pensa-
miento contemporaneo. Se abandona el régimen moderno que aquel filésofo
identifica con el programa kantiano, segiin el cual se separa la explicacién
del conocimiento teérico de la comprension del saber practico, y estos dos del
goce en el juego de la experiencia artistica. Como la ética y las artes, el cono-
cimiento cientifico es una practica afectada por multiples modos de existir,

60) Cruce de caminos



de producir sentido y excribir verdades de diverso género?. En este mismo or-
den de ideas, la filosofia debe responder al reto de mirarse como un modo de
existencia que estd interactuando con otras comunidades, tanto en aquellas
que se concentran en una determinada discursividad como en aquellas otras
que se dispersan en multiples escrituras.

En cuarto lugar, ademas de proporcionar una reflexién sobre la politica,
la filosofia contemporanea se sitia directamente en escenarios reales para
propiciar la creacién de otras subjetividades politicas. Los artistas poscon-
temporaneos denominan a este tipo de actividad con el concepto de practicas
In situ, en lugares especificos. Badiou aboga por un militantismo filoséfico com-
binado con una filosofia politica. Cambiando aquello que se ha de cambiar, el
campo del arte se enfrenta a la misma problematica, es decir, dilucidar si es
adecuado que paralelamente el artista se inserte en la accion politica y propi-
cie la creacién de figuras pensativas acerca del acontecer de la politica actual
(Ranciere, 2010, p. 105). Sera necesario esclarecer qué se expresa en el campo
del arte mediante el anunciado todo arte es politico. Es oportuno mencionar
que este ejercicio que el lector tiene en sus manos es una apuesta politica: se
propone crear un entre, una relacién de filosofia e historia del arte, de inves-
tigacion y creacion. Este tipo de relacién no es una relaciéon de compromiso
y unidad. La politica del arte no consiste en tomar partido por algunas de las
ideologias en pugna. Esté dirigida a crear subjetividades artisticas como ori-
gen de subjetividades ciudadanas.

El sujeto cartesiano, como problemética central en las discusiones con-
temporaneas, ocupa el quinto lugar del programa del pensamiento contem-
poraneo. Se abandona la perspectiva moderna del sujeto y se entra a dialogar
con el psicoanalisis, en opinién de Badiou, el enemigo mortal de la filoso-
fia francesa. Como en la mayoria de los puntos, a este respecto los filésofos
también expresan tensiones, ponen de manifiesto multiples contradicciones,

2 “La practica requiere oficio” (Heidegger, 2001, p. 137). Los oficios son caminos que se hacen en una marcha
incesante ante y hacia el mismo lugar del acontecimiento de la misma singularidad de ser. Antes de alguna
accién posible, hay practicas que reclaman al sujeto hablante. Atendiendo a las indicaciones de Foucault,
se entiende la nocién de practica como modos de estar y de comprenderse en ambientes especificos. Las
practicas son ambientes, campos de fuerzas rodeantes y rodeadas de los cuales los hombres y las mujeres
emergen bajo el cobijo de aquellos oficios que los caracterizan en su singularidad y su propiedad més pro-
pia. Las practicas son campos relativamente regulados que padecen el asedio de otras fuerzas discursivas
(el saber) o no discursivas (el poder). Las practicas parten de la experiencia de los cuerpos que se despren-
den de si mismos para encontrar su propia mismidad, alli, en medio de una diversidad de ambitos espe-
cificos de comprension, afeccién y habla, como son la vida, la economia y el lenguaje, entre otros. Debido
a esta interaccién entre las que ellas estan alojadas, las reglas que los hacen posibles son transformadas
permanentemente. La trasformacién de las reglas es una accién politica. Las practicas reales son acciones
politicas en las cuales la teoria es practica: “el papel del intelectual ya no consiste en colocarse ‘un poco
adelante o al lado’ para decir la verdad muda de todos; mas bien consiste en luchar contra las formas de
poder alli donde es a la vez su objeto e instrumento: en el orden del ‘saber’ de la ‘verdad’, de la ‘concien-
cia’, del ‘discurso’. Por ello la teoria no expresard, no traducirg, no aplicard una practica, es una practica”
(Foucault, 2012, p. 32).

La voz que clama en el desierto ( 61



aunque reconocen ser parte del mismo programa filosofico, exaltando sus
divergencias singulares. En este punto, contingencia y singularidad permiten
comprender este programa. Es importante mostrar la tensién tedrica entre
Badiou y Nancy. Entre ellos existe una controversia con respecto al sentido, al
pensamiento, a la finitud, al mundo y la verdad (Badiou, 2013, pp. 182-191).
Nancy se coloca del lado del sentido como limite, como expresiéon de la fini-
tud del pensamiento del mundo, mientras que, de ascendencia platénica y
matematica, Badiou centra sus ideas en los procedimientos de verdad como
expresion de infinitud (2009, pp. 109-117). En su querella con el psicoanalisis,
Nancy ofrece su definicion sintética de mundo, en la que se instala esta escri-
tura. El mundo intima con el sentido: “el mundo es el espacio donde el sentido
se compromete o se inventa, mas alla de la verdad, y en consecuencia més alla
de la ‘responsabilidad de la verdad’ sobre la cual debe desembocar el proceso
analitico” (2003d, p. 78). La responsabilidad ante la verdad se manifiesta me-
nos ante las demandas formales que plantean los sistemas de pensamiento
y mas ante el llamado del sentido real que clama en la existencia. Se es res-
ponsable ante la inaudibilidad del mundo. Se responde por la ausencia de
coraje ante los cierres que obturan la existencia. Nancy destaca el caracter de
co-promesa y de invencién que reivindica la finitud en cada gesto en la expe-
riencia infinita del sentido del mundo. En el entre abierto en los limites del sis-
tema discursivo y la existencia real, emerge la co-promesa de otros mundos,
de lugares otros propicios para la emergencia de subjetividades reales, salidas
de la transgresion del sentido hecho discurso comun. Es importante registrar
que las ideas instauran légicas mientras que las palabras singulares reivin-
dican el sentido de lo no posible, lo no autorizado por ser incomun. Ahora,
mientras los deseos a los cuales sirve la palabra singular detonan direcciones
mutiples, las subjetividades excritas modelan las verdades sobre las que se
afinca el sentido del sujeto histérico. El entrecruzamiento de proposiciones
cientificas, frases literarias y enunciados metaféricos teje la verdad en la que
emerge una subjetividad singular. Ideas, palabras, deseos, subjetividades, son
fuerzas entre las cuales emerge esta realidad.

Una vez senaladas las afinidades diferenciantes que Badiou® y Nancy
mantienen con las nociones de finitud e infinitud, el ejercicio actual opta por

®  Dice Badiou: “La ciencia [...] es captura del vacio y del infinito mediante la letra. No se preocupa de ninguna
manera de la infinitud subjetiva de las situaciones. El arte representa lo sensible en la finitud de una obra;
es ejemplarmente una produccién de finitud, y lo infinito no interviene alli sino en la medida que el artista
destina lo infinito a lo finito. La politica, en cambio, es quien trata, bajo el principio de lo mismo, o principio
igualitario, lo infinito como tal. Es su punto de partida: la situacién es abierta, nunca cerrada, y lo posible
trabaja su infinitud subjetiva intimamente. [...] Lo infinito interviene en todo procedimiento de verdad,
pero esta en posicién primera Unicamente en la politica. Porque sélo en este caso la deliberacion sobre lo
posible [...] es el proceso mismo” (2009, p. 110).

62) Cruce de caminos



el camino explorado en sus limites, el excrito por Nancy. La nocién de excritura
figura la red sobre la cual se erigen los enunciados que se expresan a conti-
nuacién. A este respecto, es relevante mencionar que la extrema formaliza-
cién de las practicas artisticas propuesta por Badiou no logra tocar el sentir
contemporaneo acerca del espacio y de los cuerpos sentidos en los bordes
del sentido. Su descalificacién del arte centrado en la deconstrucciéon del yo
abre una brecha entre su teoria politica y las practicas reales de los artistas
poscontemporaneos (2005b, pp. 97-105).

Badiou expresa algunos acuerdos y diferencias con Ranciere. Respecto
a los acuerdos, ratifica que los dos comparten una “doctrina de las singulari-
dades”, aclarando que, mientras Ranciere concibe la singularidad dentro del
tiempo histérico, €l la “determina en su ser” auténomamente (2009, p. 91).
Esta escritura opta por la singularidad explorada por Foucault, aquella que
acontece en los margenes, en la mismidad de los limites del sentido. Con
respecto a las diferencias, Badiou defiende la pertinencia de revindicar la
autonomia de la filosofia en su esclarecimiento de la idea de igualdad y el
concepto de democracia (pp. 89-95). Ranciere da un paso hacia afuera del
régimen axiomatico que Badiou reclama para la filosofia como rectoria de la
practica politica.

Finalmente, en sexto lugar, los filésofos del programa de la filosofia
francesa se proponen rivalizar con la literatura, explorando creativamente
estrategias vitalizantes de exposicion filoséfica acordes con las multiples ur-
gencias de sentido de la contemporaneidad (Badiou, 2013, pp. 24-25). El ejerci-
cio actual intenta reivindicar otras maneras de imaginar espacios otros entre
los margenes de la filosofia y la historia del arte.

Es importante resaltar que Deleuze y Foucault hacen parte de este
programa filoso6fico. Deleuze estudia la propuesta de Foucault acerca de las
tres estrategias discursivas que hacen posible el acercamiento a la realidad
y a la produccién de conocimiento, a saber, las proposiciones, las frases y
los enunciados (1987b). La primera estrategia establece una formalizacién,
las dos ultimas abren los cuerpos hechos discursos a la figuracién de ser. En
primer lugar, estudia el régimen abstracto mediante el cual se producen y
jerarquizan las proposiciones. En este medio, la produccién de proposiciones
es abundante y queda anclada a un movimiento vertical. Los protocolos que
rigen lo posible constituyen su marcha, determinan rutas y proscriben desvios.
Lo real que yace en lo desviado queda domefiado y no encuentra expresion ni
ser real en las proposiciones (1987b, p. 28). En la modernidad, las proposicio-
nes determinan el campo de la investigacién.

La voz que clama en el desierto ( 63



En segundo lugar, Deleuze explica el desplazamiento horizontal de las
frases. Su ritmo lo regula la negacién, la contradiccién y los ejercicios de re-
presion de unas frases en contra de otras. Esta actividad genera una inflacién
de contenido virtual, cuyo sentido demanda interpretacion (1987b, p. 28). Las
frases modelan el campo de la creacién. En tercer lugar, presenta una enti-
dad in-esencialmente rara, trans, multiple, flotante, “lacunar”, fragmentante,
fragmentaria y “fragmentada”. In-esencial quiere decir en los bordes de la
existencia. Se trata del enunciado anunciante, del enunciado en sus confines,
tentando limites, tocdndose en los abismos de su mismidad; bajo la mirada de
lo otro, desintegrandose en una miriada de otras espacialidades multiples. Lo
posible y lo virtual no cuentan en esta experiencia del limite, de la experiencia
de superficie, de arealidad, de finita infinitud, dice Nancy (2003). Los enuncia-
dos extienden la existencia dispersandola, provocan el sentido retenido en lo
comun y anuncian otros mundos en los cuerpos por-venir. La finitud infinita
o diferida alude a este anuncio de otras no posibilidades. El anunciado no
anuncia lo posible. Su anuncio es lo no posible, lo no autorizado por la pro-
posicién. Sus practicas estan localizadas, inmersas y desbordadas con la pre-
sencia de lo real, todo lo que vibra en aquellas es real. Lo real anunciante goza,
se place en este entre fuerzas, en la intensidad que caracteriza a los estados
larvarios de la existencia. Un movimiento parsimonioso, transversal, singular,
modela los lugares de paso en donde los anunciados circulan (Deleuze, 1987b,
p. 29). Lo real tensa la realidad consensuada o comun, destruye la armonia
unidimensional y silenciosa, tejida por las proposiciones. Lo real escapa final-
mente de la tragedia ilusionista de las proposiciones y del melodrama de las
frases. De esta catastrofe de sentido emerge el enunciado anunciante de un
nuevo centro en el borde de la realidad. El anunciado abre en lo abierto. Solo
en la catastrofe emerge un mundo sentido en los cuerpos en expansion.

Lo real hace que en el campo de los enunciados sea poco lo que se dice,
pues aquello que acontece es lo-no-posible que irrumpe y fulmina los con-
sensos autoritarios de las proposiciones. Foucault los denomina El orden del
discurso (2010d). El desvio de ser balbucea su experiencia en estos limites, solo
en estos se alcanza la oscuridad desde la cual despunta placenteramente el
nuevo dia. Esta disminucién signica es compensada con el gesto del despla-
zamiento transversal, llamado por Lucrecio clinamen. Al silencio transversal y
parlante de los cuerpos en grado signico cero, el campo del arte poscontem-
poraneo lo denomina figura en expansién, es decir, performancia. Toda per-
formancia es una sucesidén espontanea de figuras que se repiten una y otra
vez. La vivaz desesperacion de la actualidad se capta mediante este clinamen.
La performancia modela el ambiente en el cual las figuras exploradas por las
subjetividades trans tensan el régimen del sentido comun. Ante el anunciado

64 ) Cruce de caminos



de ser siendo, nada vuelve a ser lo mismo, pues aquello que cuenta alli es la
mismidad, la diferencia propia e inapropiable y por ello mismo infinita. Afec-
tandose unas a otras, proliferan las desviaciones que tensan la experiencia
de ser sujetos no proposicionales o fraseograficos desbordantes de palabras
rigidamente determinadas. El enunciado anuncia la filosofia de los confines,
de los confinados, de los desviados llevados al limite de si mismos en la bus-
queda de su mismidad (Nancy, 2003d, p. 68). En Colombia, como ejemplo de
este tipo de préacticas de borde, se pueden mencionar los ejercicios de Nadia
Granados realizados en la performancia Con el Diablo Adentro*.

Se puede pensar la realidad modelada por los signos mediante circulos
concéntricos, realidad en la cual las proposiciones constituyen el circulo mas
concéntrico, mas denso, mas prolijo en posibilidades pero, paradéjicamente,
mas opresivo al ser. Llamemos Arte o Filosofia a este circulo. Las frases regulan
un circulo intermedio amplio, en cuyos gustos se rozan los diversos, sin jamas
encontrarse uno al otro. Se denomina zona de gustos a la amplitud diversa
de este espacio. En el borde externo de esta franja se puede ubicar un sector
angosto al cual se le puede llamar buen gusto. Este gesto es una declaracién.
Se trata de un manifiesto mediante el cual se toma distancia respecto al Arte
institucional y al gusto arbitrario. En los bordes de lo real, mas alla del buen
gusto, los enunciados anunciantes flotan en el borde del circulo del buen gusto
fragmentado, el més excéntrico, el mas sensible y sensibilizado por su rela-
cién intensa con lo real. Este Ultimo circulo esta perforado por crateres, por
explosiones virulentas de sentido. De este cinturén con que se rodea y se vi-
taliza la existencia negada en las proposiciones emerge la no relacién que re-
laciona los hablantes que hacen perceptible la idea de mundo. De-sujetados
del centro-pandptico de las proposiciones, los enunciados anunciantes son
desvios, pasajes secretos hacia espacios otros, que se expanden hacia lugares
no posibles en la realidad de aquellas. Siguiendo indicaciones de Heidegger, se

*  Con el diablo adentro (Cda) es una performance con la cual Nadia Granados obtiene el premio de la Bienal de
Artes Plasticas y Visuales de la Fundacion Gilberto Avendario. La accién fue realizada el dia 6 de octubre
de 2014. Granados evoca la tradicién feudal de ascendencia hispana en la cual el salirse de los parametros
éticos religiosos se lo denomina Tener el diablo adentro. A pesar de que esta metafora nos invita a decons-
truir nuestros principios morales de ficcién, el titulo dado al ejercicio no le hace justicia al enorme esfuerzo
realizado por la artista durante esta accién extenuante, en la cual al tocarse todo es tocado y derribado.
En verdad, Granados es una religiosa impenitente, pues en cada una de sus acciones expone su piel con la
crudeza a la cual nos tiene acostumbrados el régimen econémico en boga. CDA no busca un pufiado de
délares, pues esta accién no es una mercancia. Granados crea su propia religién y ya tiene sus devotos en el
campo del arte contemporaneo. Un grupo significativo de hombres y mujeres sigui6é cada uno de sus gestos
durante una hora: cuatro intensos y agotadores ejercicios de emancipacién colectiva. La performance se
estructuré en cuatro repeticiones de 15 minutos en las cuales la artista alcanza una expresién no lograda
en sus ejercicios anteriores. La virulencia de su cuerpo disuelto en gesto abre las puertas del arte contem-
poréneo a un expresionismo no visto en Colombia desde la muerte de Lorenzo Jaramillo, un expresionismo
para sentir en Lo real, no para contemplar como ficciones estéticas. Granados tiene el reto de sostener su
propuesta performatica, pues no es una tarea facil.

La voz que clama en el desierto ( 65



puede afirmar que las proposiciones del Arte Institucional no tienen mundo,
que las frases que lo ensalzan son pobres de mundo y que los enunciados
poéticos tienen mundo®. Resolviendo sus multiples contradicciones, 1a filoso-
fia contemporanea francesa se aposta en el circulo de los enunciados. Solo asi
cumple el punto seis del programa formalizado por Badiou.

EL SUJETO INSTRUMENTAL MODERNO ANUNCIA EL SUJETO
COMERCIAL CONTEMPORANEO

Las figuras con las cuales Homero y Hesiodo atisban lo real en la reali-
dad no vislumbran la transgresién poética del siglo VI a.C., es decir, la suplan-
tacién de la verdad por la apariencia que Simoénides introduce en la tradicién
de la verdad occidental (Detienne, 2004, pp. 171-173). Ninguno de ellos en-
trevé la futura instrumentalizacién de su palabra, la palabra verdadera, la
palabra de ser siendo en sus multiples diferencias. La tensién entre aquello
que Kant denomina uso publico y uso privado de la razoén es solo el ultimo
acontecimiento con el cual se anuncia la actualidad del pensamiento moder-
no, la formalizacién final que rige la experiencia de mundo a partir del siglo
XIX (Kant, 2011, p. 86). Como afirma Detienne, la historia del pensamiento oc-
cidental recuerda otras rupturas que lo desvian de la verdad de ser y lo arro-
jan al mercado de las apariencias. A partir de la transgresiéon de Simoénides,
son muchas las rupturas introducidas por aquellos y aquellas que asumen
una actitud critica, rupturas prolificas como aquella que se registra en Qué
es la ilustracion. En los bordes de su propia grilla conceptual, Kant piensa la
actualidad de aquello que se denomina Ilustracién. El pensamiento del sujeto
hablante emerge en libertad veraz en la medida que se reconoce como parte
de un engranaje en el cual desempena una funcién vinculante. Razén medi-
tativa y razén instrumental tensan la tramoya conceptual entre la cual hace
presencia el sujeto moderno.

> Esta actitud de mundo la corrobora Nancy citando a Claude Rabant: “Se trata de que ‘el sujeto se apropie
de su mundo y lo cree como «mundo» volviéndolo exterior’. Pero para ello alguno debe tener acceso al
mundo. Un ‘sujeto’ no puede hacer mundo -hacer sentido- si no puede exponerse al mundo de todos los
mundos monadicos, a la mundialidad como tal. Este acceso no puede tener lugar a través de la sola ver-
dad. Se necesita dar un paso méas —el paso fuera del analisis, el paso del analisis mismo fuera de si (Nancy,
2003d, p. 68). Este pasaje fuera del discurso dominante, lo realiza Michelangelo de Caravaggio cuando pinta
la Muerte de la Virgen en 1606. Segin Gombrich (2008), en este momento los entendidos hablan del fin del
arte infinito. La Virgen es expresién de la finitud, de la cual la actualidad estd plenamente consciente.
Caravaggio anuncia nuestro estado de dnimo. Si el San Juan Bautista de Leonardo, pintado en 1513, dirige
sumano exultante hacia la infinitud del cielo, la mano de la Virgen de Caravaggio sefiala precariamente la
finitud infinita de la tierra.

66 ) Cruce de caminos



En La época de la imagen del mundo, Heidegger expone el programa filosé-
fico que la filosofia francesa contemporanea radicaliza (2005). Algunas de las
problematizaciones de esta uUltima yacen alli en su mismidad, cada una a su
manera reivindica su diferencia y anuncia las maneras de existir en las cuales
esta sumergido el sujeto contemporaneo. Sus enunciados anuncian el estado
actual del debate acerca del lugar del pensamiento en la época de la imagen
globalizada como ser de las cosas en los mercados. Desde el documento de
Heidegger, varios olvidos salen al encuentro de los y las hablantes contempo-
raneos, se abren y se ofrecen a su comprensién. En primer lugar, se destaca
el olvido del pensarse como ser existente, ejercicio en el cual el ser mismo se
presenta en su mismidad, realizando infinitamente su diferencia®. El colapso
del pensar es el colapso de ser y el fracaso del hombre y la mujer contem-
poraneos. En segundo lugar, se muestra el olvido del coraje como temple del
animo, como uno de los estados limite en los cuales emerge pensamiento sin
supuestos ideolégicos, éticos, estéticos, politicos o sociales.

La modernidad resuelve la querella entre antiguos y modernos fusio-
nando dos disposiciones centrales a la comprensién del ser hablante mo-
derno: meditar y calcular, sefialar y demostrar (Heidegger, 2001, pp. 98-99).
Simoénides no hace otra cosa distinta’. El humanismo instrumental moderno
derogé el habla en el ser, es decir, la meditacién. Causa extraneza meditar
por fuera del marco de la reflexion instrumental. Al reducirse el pensamiento
a calculo proposicional, las singularidades que se desprenden de lo real son
marginadas, ocultadas, reprimidas y finalmente olvidadas. Las singularidades
son sacrificadas para asegurar el ilusionismo de la continuidad histérica en
el entre que se espacia una y otra vez durante el devenir del pensamiento que
habla a traves de sus multiples diferencias. Se evidencia el olvido de las sub-
jetividades multiples que emergen entre los ejercicios de meditacién. Desde
Simoénides, aquello que se denomina cultura consiste en una estrategia de
ocultamiento proposicional. Mediante este olvido esencial, que es el mismo
olvido fundamental de ser, pero percibido desde otra perspectiva, se propicia
la instauracién de un sujeto légico-matematico, el cual tiene la responsabili-
dad programatica de reducir la multiple diversidad de multiples procesos de
afeccién, comprension y subjetivacién a una representacion instrumental sin
sentido de verdad veraz.

¢ “El ser se manifiesta en tanto que pensamiento, lo que quiere decir que el ser de lo ente se desencubre
como ese fundamento que yendo hasta el fondo de si, se fundamenta a si mismo” (Heidegger, 1990, p. 125).

7 “Siménides fuerza, pues, a sus contemporaneos a reconocer el valor comercial de su arte y estos se vengan
tratandolo como un hombre &vido: para una larga tradicién, de Jenéfanes a Elidn, la codicia de Siménides
es un tépico (Detienne, 2004, p. 166).

La voz que clama en el desierto ( 67



El programa del sujeto légico-matematico presenta la investigacion
como dispositivo esencial de la ciencia moderna, dejando en el olvido las
practicas de ser puestas en escena en la meditacién. Su representacion de
lo ente en general se constituye en imagen del mundo. El ente moderno es la
ultima fase de la supresién de ser. El mundo se transforma en un depdsito
de energias, en un estado de cosas previsible, constatable, controlable, medi-
ble, verificable, comerciable, reciclable. Cosificada la experiencia de mundo,
su sentido queda olvidado y la comprensién singular del ser del ente queda
instrumentalizada. Con el objetivo de asegurar la representacion del sujeto
investigador, los ejercicios del sabio desaparecen del horizonte de afeccién y
comprensién de los hablantes.

La exposicién de Heidegger en La época de la imagen del mundo se con-
vierte en una herramienta sugestiva para aquellos y aquellas que estdn em-
peniadas en secundar los desplazamientos actuales de las practicas del arte
contemporaneo pensadas en Colombia. En particular, Heidegger estudia dos
elementos de gran relevancia para la comprensién de las practicas artisticas
en la actual deriva colombiana. En primer lugar, realiza un analisis compara-
do acerca de las condiciones que en diversas €pocas dan lugar a la emergen-
cia de procesos especificos de pensamiento y produccién de conocimiento.
La historia es un espacio poblado de lugares impensados, de realidades que
dan la espalda a los hombres y a las mujeres. Son muchas las cosas que que-
dan por pensar. El problema es que desde hace dos milenios ya no se piensa,
quiza es que nunca se ha pensado verazmente. Nunca como antes hay tanto
qué pensar. Sin embargo, nunca como antes, el hombre muestra que no se
plensa (Heidegger, 2001, p. 97). AUn no se es mayor de edad para asumir el
reto de pensar lo més acuciante, el si mismo de los hablantes. Los procesos
de comprensién y traduccién de las experiencias de ser entre el sentido de
mundo facilitan el olvido de ser®. El coraje de meditar nos compele a dar un
salto hacia esos impensados, hacia la experiencia de aquella apertura en don-
de se actualiza la misma diferencia de ser como presencia (Heidegger, 1990,
p. 145). Mediante esta estrategia histérica-filosofica, Heidegger esclarece las
condiciones que determinan la aparicién de aquello que se denomina ciencia
moderna. Al comparar la episteme antigua con la epistemologia moderna, se
vislumbran algunos puntos claves para comprender la esencia de la ciencia
moderna. La explicaciéon a la cual aquella da lugar, en su momento despoja a
las artes de su experiencia como exposiciéon de verdad de ser.

& “El hombre s6lo llegara a saber lo incalculable o, lo que es lo mismo, sélo llegaré a preservarlo en su ver-
dad, a través de un cuestionamiento y configuracién creadores basados en la meditacion. Esta traslada al
hombre futuro a ese lugar intermedio, a ese Entre, en el que pertenece al ser y, sin embargo, sigue siendo
un extranio dentro de lo ente” (Heidegger, 2005, p. 78).

68) Cruce de caminos



En segundo lugar, Heidegger sale al encuentro del concepto de investi-
gacién que asecha al pensamiento en la modernidad, lo interroga y se deja
interrogar por él. Solo mediante esta interrogacién mutua cada uno logra
transpropiarse en el instante que dura el encuentro. La transpropiacién permite
acceder al dejar pertenecer que se abre con el acontecimiento (Heidegger,
1990, p. 91). De la misma manera que el ente moderno oculta el ser en su mis-
midad, en la actualidad los protocolos de investigacién se convierten en dis-
positivos esenciales para capturar el ser del arte y arrebatarle su existencia.
Atendiendo algunas indicaciones de Foucault, se puede afirmar que el campo
del arte ha sido el Gltimo en caer presa del exceso de racionalizacién que pa-
dece Occidente a partir del siglo XIX°. Mediante la aprehensién y cosificacién
de su realidad, lo ente artistico se vuelve previsible, calculable, comerciable y
vendible: el gesto del artista es domeniado por el régimen discursivo del mer-
cado. Respecto al proceder anticipador mediante el cual se caracteriza la inves-
tigacion, se destaca la representacién como instrumento programatico para
reducir el ser a ente, y este Ultimo a imagen (Heidegger, 2005, p. 71). Por prime-
ra vez en la historia del olvido del ser, el mundo deviene imagen (p. 73). Otro
tanto se puede constatar en el olvido del ser del arte, de aquella multiplicidad
de voces que acontecen cada vez en el entre abierto en cada gesto poético. La
verdad que se desprende del dispositivo representacional es instrumental. La
modernidad llama método al olvido de las singularidades, a este dispositivo
cultural que tiene el propésito de asegurar al ser en la representacién del ente
(p. 70). El ser es la amenaza a la regularidad beatifica del mercado. El ser es
aquello que urge domesticar y enclaustrar.

En concordancia con el Kant de Qué es la Ilustracién, Heidegger considera
que el ejercicio de pensar exige asumir una actitud critica. Exige dar un salto
atras, hacia la luminosidad de la mismidad en el si mismo cosificado, hacia la
diferencia de ser, hacia aquella intensidad propia y singular de ser que por
principio es inapropiable. La comprensién de ser se difiere infinitamente y
escapa de la positivizacién de la investigacién. Los hablantes deben tener el
coraje de cuestionar las verdades mas ciertas, en especial, las méas evidentes,
aquellas que cuentan con el aval del sentido comun. La evidencia de la ver-
dad no consiste en visionar lo ya visionado, lo ya domesticado en el discurso.
Mas que ver lo autorizado por el sentido comun, los ojos escuchan aquello
que aquel silencia una y otra vez. Aunque demasiado tarde, los ojos respon-

°  En Qué es la critica, Foucault se hace algunas preguntas acerca los excesos de racionalizacién propios del
siglo XIX y XX: “;qué ocurre con esta racionalizacién que estamos de acuerdo en que caracteriza no sélo
el pensamiento y la ciencias occidentales desde el siglo XVI, sino también las relaciones sociales, las orga-
nizaciones estatales, las practicas econémicas y quiza hasta el comportamiento de los individuos? ;Qué
pasa con esa racionalizaciéon en sus efectos de coaccién y quiza de obnubilacion, de implantaciéon masiva
y creciente, y nunca contestada radicalmente, de un vasto sistema cientifico y técnico? (2004, p. 20).

La voz que clama en el desierto ( 69



den constantemente a los llamados que se desprenden de la experiencia de
lo real. El reto del artista y del poeta consiste en tener el coraje de atrever-
se a escuchar el llamado de las cosas en su mismidad, atravesando todos
los dispositivos de visualizacién modernos mediante los cuales se suprime
la emergencia de cualquier singularidad. Esta actitud se denomina medita-
cion. Meditar es mirarse en aquellas acciones especificas que diferencian a
los hablantes de otros entes que o son pobres de mundo o no tienen mundo
(Heidegger, 2007). En la modernidad, con la exposicién de si en cada medita-
cién, se modela una respuesta a la razén instrumental que rige las practicas
investigativas de las ciencias. Los hablantes contemporaneos deben tener el
coraje de volverse hacia si, de saltar hacia si mismos, de atreverse a meditar
acerca de la verdad del régimen de la investigacién en el cual andan inmer-
sos. En la actualidad, el régimen instrumental es aquello que debe ser mas
cuestionado™.

De una u otra manera, a par-
tir del siglo XIX, los protocolos de la
investigacién cientifica modelan la
vida cotidiana y la sensibilidad de
la contemporaneidad. Dichos dispo-
sitivos se expanden hacia la ética,
la estética, la historia y la politica®™.
Heidegger orienta su meditar hacia
la diferencia entre hablante y entes
en general. La indagacién, la inmer-
sién en la mismidad de la diferencia Caravaggio: La muerte de la Virgen.
del pensar, indica las sendas que es Muerte de la Virgen (Caravaggio) - Wikipedia, Ia enciclopedia libre
necesarlio recorrer para acceder a la
invencion del espacio en el cual acontece la existencia, con sus multiples
singularidades. Heidegger se plantea la siguiente pregunta: con respecto a
las ontologias previas, ;qué concepcién de lo ente y qué concepto de verdad
hacen posible que la ciencia tradicional se vuelva investigacién? (2005, p. 71).
Al elaborar su respuesta, compara épocas claves para interpretar la transfigu-
racién permanente de la comprensiéon del pensamiento cientifico occidental.
Los pasajes que se abren en los caminos que Nietzsche, Heidegger y Foucault
recorren evidencian la continuidad del pensamiento como una insistente dis-
continuidad. El tiempo se resiste a ser retenido en una forma totalizante (Re-
vel, 2014, pp. 61-71).

0 “La meditacién consiste en el valor de convertir la verdad de nuestros propios principios y el espacio de
nuestras propias metas, en aquello que mas precisa ser cuestionado” (Heidegger, 2005, p. 70).
1 En Colombia, algunas practicas artisticas se orientan usando los protocolos promovidos por Colciencias.

70) Cruce de caminos



La exploracién histérica pone en entredicho el proyecto que da lugar al
nacimiento de la modernidad, cuestiona los efectos de esta Ultima en la con-
temporaneidad y propone la salida pertinente; en términos de Kant, se trata
de encontrar multiples salidas a los diversos estados de sumision. Por un lado,
Heidegger indaga acerca del ambito (am-bios) donde se crean las condiciones
de emergencia de esta experiencia y de sus respectivas verdades. El centro de
interés es lo real circundante, en lo cual se nos da una experiencia. El pensa-
miento moderno prescinde del ambito de la existencia y se olvida del ser exis-
tente en su mismidad. Heidegger manifiesta una extrafieza: la comprensién
de los ambitos de ser se encuentra supeditada al uso que de ella se hace en el
campo de la ciencia experimental y demostrativa. Por otro lado, problematiza
el sometimiento de los hablantes a la tutela de un sujeto instrumental que
intenta determinar la totalidad de la comprensién de la verdad de ser siendo,
haciendo caso omiso de aquello que es mas propio en la experiencia de ser, a
saber: la experiencia de la diferencia. El sujeto instrumental silencia el senti-
do de ser con el cual se hacen audibles las cosas en sus procesos posteriores
de visualizacioén, institucionalizacién y mercantilizacién. Asumir esta actitud
critica y meditativa permite pensar con coraje acerca de la verdad del sujeto
moderno. En particular, esta estrategia de ser se convierte en una herramien-
ta privilegiada para interrogar las condiciones que determinan la existencia
del sujeto artistico en la contemporaneidad, inmerso en los protocolos de
sujeto mercantil que hace investigacién.

El artista poscontemporaneo medita en las cosas mismas, es decir, se
atreve a pensarlas desde la mismidad abierta en cada una de sus diferencias.
Su meditar gira permanentemente alrededor del entre en donde ellas emer-
gen y resguardan sus diferencias. Meditar consiste en rodear aquello que sale
al encuentro del gesto y el habla artistica, aquello que convoca el habla a ex-
pandir y modelar la verdad del sentido en la experiencia intensa de la muerte
del sujeto moderno, cosificada en el lenguaje comun de los mercaderes de la
muerte a partir del siglo XIX. Cosificada la muerte en la funeraria del sentido
comun, la vida pierde su potencialidad expresiva y las artes quedan sin lugar
en el mundo. Cosificada la muerte, solo queda el desierto de la mercancia
como horizonte de desrealizacién poética. La verdad del sentido intenso de
la muerte del sujeto moderno modela la promesa incesante de ser diferen-
cia una y otra vez. A propésito de Diferencia y repeticion de Deleuze, Foucault
afirma: ser es aquello que se habla de todas las diferencias en sus multiples
repeticiones®.

2 “[...] las diferencias girarian alrededor de si mismas, diciéndose el ser, de la misma manera, de todas ellas, y el
ser no seria la unidad que las guie y las distribuya, sino su repeticién como diferencia” (Foucault, 1995, p. 35).

La voz que clama en el desierto (71



El artista contemporaneo no instrumentaliza las cosas. Mediante sus
giros, en los cuales su experiencia de ser se desplaza, las siente en su mis-
midad, las comprende en sus multiples afecciones y las habla cada vez en
cada uno de sus gestos. El artista habla al ser del lenguaje. Esta comprension
lo lleva a tomar distancia del pensamiento estético modelado con base en la
Critica de la facultad de juzgar de Kant (1992). El desplazamiento del artista con
respecto al discurso estético de la modernidad se le denomina contempora-
neidad, aunque esta, en las tres tltimas décadas del siglo XX, quedé reducida
al mercado. En el abismo que aquel gesto genera, los artistas modelan otros
lugares mas propicios a la verdad del sentido de ser que la espacialidad mo-
derna. All, en el abismo, se erigen subjetividades otras, multiples y diversas.
Esta emergencia de subjetividades que se aprecia en algunas propuestas ar-
tisticas la denomino poscontemporaneidad.

TRAZOS HABLADOS QUE DIBUJAN LA EXISTENCIA

Sin experiencia no acontece el pensar que espacia, pesa, distribuye y
contrapesa los multiples cuerpos con los cuales emerge un mundo®. El artista
es un ser creado para sentir la diferencia de la verdad del sentido de ser. Ser
es ser expuesto ante la verdad del sentido de la muerte del sujeto moderno
en el lenguaje comun, el habla cosificada desprovista de su potencia eman-
cipadora. El habla creativa es figura no significada, comunica sin comunicar
consigna alguna, es una multiplicidad de historias sin historia. Por un lado,
el artista se expone espaciando su propio lugar de existencia, erigiendo mun-
do en su encuentro con otros cuerpos extranos. Por otro lado, mediante una
transfiguracién infinita de si, vadeando la existencia modela su propia com-
prensién de finitud y hace presencia infinita ante otros hablantes. Con Nan-
cy (2006), este espaciamiento de multiples cuerpos se denomina mundo. El
mundo se sostiene mediante el encuentro de esa multiplicidad de arbotantes
que son los hombres en su mismidad. La verdad del sentido del mundo y de
la muerte se modela mediante este espaciamiento pesado, con gravedad ligera y
sentido disperso. La verdad del sentido de la muerte acontece cuando el pen-
samiento siente pensar el sentido de su peso y los contrapesos en la disper-

¥ “Pesaje: creacién. Eso por lo que comienza una creacién, sin presuposicién de creador. Sujeto antes de
todo sujeto, peso, empuje ejercido, recibido, comunidad completamente archiprimitiva de fuerzas de los
cuerpos en tanto que fuerzas de las formas de los cuerpos —psiques- en tanto que fuerzas que se empujan,
se apoyan, se repelen, se equilibran, se desestabilizan, se interponen, se transfieren, se modifican, se com-
binan, se amoldan” (Nancy, 2003, p. 75).

#  “El hombre es el exponente del mundo, no es ni su fin ni su fondo —el mundo es lo expuesto del hombre, no
es ni su medio ni su representacién” (Nancy, 2006, p. 34).

72 ) Cruce de caminos



sién de su ser, en su fragmentacién vital. Espacios sentidos, cuerpos pesados,
pensamientos contrapesados y sentido abierto acontecen de manera simul-
tanea, modelando lugares en su dispersién de la verdad de ser-entre-mundos.
La actualidad mercantilizada esta desprovista de mundos, pues ya no acon-
tece temor ni temblor en la experiencia de estar solos ante la dispersién de
ser. Las ferias mercantiles usurpan los espacios de las artes y se muestran
impertérritas, inconmovibles ante la experiencia de ser. Emocionarse es un
crimen politico en contra de la seguridad del Estado Estético contemporaneo.
Heldegger denomina Gestell a este dispositivo de seguridad, a esta estructura
que constituye la razén instrumental, que clausura los accesos poéticos a la
verdad del sentido de ser (2001, p. 19). Sin embargo, restan dispersos unos
fragmentos de ser que precautelarmente vuelven la espalda a los filésofos y
a los artistas que aun no tienen el coraje de pensar. Es necesario pensarlos
en el mismo instante que regresen. Solo asi el artista puede salir del circulo
de aquellos cosquilleos estéticos logrados con pequenas transgresiones de las
reglas que modelan el discurso comun de las mercancias que cotillean en
las Ferias de Arte en representacion de los hablantes. Actualmente, a estas
pequenas transgresiones cosquilleantes se las denomina resignificar: pacer en
el habla cosificada en discursos. La resignificacién mantiene el orden instau-
rado por el lenguaje comun.

Una figura antigua se reactualiza como imagen del sujeto mercantil.
Como el antiguo becerro de oro, esta figura es un idolo falso; es sorda a la ver-
dad del sentido, por tanto, no puede hablar verazmente. El sujeto mercan-
til es una entidad completamente cerrada, sin afuera, un idolo sin salidas,
por ello mismo sin umbrales ni accesos. El sujeto mercantil no manifiesta
ninguna busqueda de verdad, pues perdi¢ su vinculo con la verdad del sen-
tido de ser en la desaparicion del sujeto moderno, aquel que fue capturado
por el mercado. El idolo se separa de la existencia, le da la espalda. El idolo
modela la marginalidad individual que caracteriza la contemporaneidad. No
tiene posibilidad de experiencia porque no puede establecer ningin juego de
verdad, ninguna relacién de ser entre el sentido de la existencia: no siente la
experiencia del pesar de su pensarse (Nancy, 2003, p. 86). El idolo no tiene ac-
tualidad. Reivindica eternidad vacia. La mercancia no posee gravedad, flota,
circula globalmente. El sujeto comercializado no puede expresar la existencia
con veracidad. Estas expresiones son los accesos al sentido de ser diferencia
pesante. Al decir se existe, se mienta otro que vuelve hacia si, el si mismo dife-
rente que en si mismo se difiere infinitamente. La diferencia cualitativa rompe
la monotonia de la repeticién dialéctica, vacua. Al mentarse en su diferencia
de si finita y actualizarse en gesto, se establece una relacién de espaciamiento
infinito consigo mismo. Se modelan los lugares en los cuales acontecen las

La voz que clama en el desierto (73



relaciones con ese otro que es diferencia en la mismidad de ser. Este espacia-
miento de ser-entre-mundos se denomina poiesis. Foucault la denomina aletur-
gia. Actualmente, el acceso al sentido de ser es un acceso a los mundos que
se abren una y otra vez a la pluralidad, denominada los otros nosotros, que es
por donde transita el sentido®. Se es como acceso finito al infinito de ser otras
realidades en los bordes de lo real. El los y el nos se juegan permanentemente
en sus juegos de verdad, intercambian sus lugares y se disuelven en el se que
modela la existencia: no existe el los, tampoco el nos. Los cuerpos en red de
redes se emancipan de su yo légico y conquistan el se de 1a existencia, la liber-
tad del anonimato de ser areal, aquella experiencia entre la cual se modela la
existencia mas allé de la realidad significada.

Heldegger muestra que, en la mo-
dernidad, la verdad del sentido de exis-
tencia queda reducida a una constatacién
técnica, restringida a establecer una co-
rrespondencia logica entre el lenguaje y la
realidad. Amparada por el régimen cura-
torial, la razén instrumental reduce la ex-
periencia de mundos a las proposiciones
cientificas. Con Kant, estas determinan o re-
gulan la experiencia. La modernidad critica
se instaura realizando los correspondien-
tes silenciamientos, exiliando los haiku con
los cuales se modelan la verdad del senti-
do de la muerte y se anuncia el mundo por
venir. Solo mediante esta verdad veraz se
modela una subjetividad bella en sus transgresiones, apta para gobernarse
a si misma en el caos abierto en su mismidad e idénea para gobernar las
singularidades de los otros, libres en su espaciosidad®®.

La exactitud del gesto artistico promete la repeticién infinita de su fi-
nitud. La precision de la representacién cientifica de la realidad se calcula

Caravaggio: La muerte de la Virgen (detalle).

“Lo que cuenta en arte, lo que hace arte del arte (y lo que hace del hombre el artista del mundo, es decir,
exponente del mundo para el mundo), no es lo ‘bello’ ni lo ‘sublime’, no es la ‘finalidad sin fin’ ni el ‘juicio
del gusto’, no es la ‘manifestacién sensible’, nila ‘practica de la verdad’, es todo ello, sin duda, pero de otro
modo: es el acceso al distante origen, en su distancia misma, es el tacto plural del origen singular [...]. No
accedemos sino a nosotros —y al mundo. Pero no se trata de otra cosa: todo acceso esté ahi, en todo origen”
(Nancy, 2006, pp. 30-31).

% “La existencia de la cosa co-incide en que, en esta incidencia, ella espacia, ella abre un continuum (que no
existe) por la cantidad discreta de un ahf [y], que es su cualidad misma de cosa. Espaciamiento del tiempo
(que hace el tiempo mismo), espaciamiento del espacio (que hace el espacio), espaciamiento del sujeto (que
lo hace), etc. El ser es el ‘espacioso’ [spacieux] de un espaciamiento tal. No espacialidad sino espaciosidad.
No geometria sino presencia, venida a la presencia del corazén inmévil de las cosas” (Nancy, 2002, p. 176).

74) Cruce de caminos



progresivamente con antelacién y al margen de la experiencia viva y auténtica
con las cosas. Para acceder al conocimiento intenso de las cosas, Heidegger
reitera la alternativa discursiva que otros autores proponen como ejercicio
articulador de la experiencia de las ciencias histéricas: conocer es volver a si
desde la mismidad de ser: consiste en precomprender aquello que requiere ser
sentido, comprendido y hablado. Mediante el modelamiento de la finitud de la
figura inestable de los cuerpos, se accede a la apertura del infinito que aquella
promete al gesto artistico. Se es afuera, en la existencia que se vuelve hacia si
y se disuelve en los espaciamientos que abre la escritura poética, en los bal-
buceos de ser que salen en busca de habla metaférica, valga la redundancia.

En menor grado, mediante la investigacion se llega al conocimiento de
las cosas en su mismidad (Heidegger, 2005, p. 68). Recogiendo una idea kantia-
na con respecto a la belleza, se pueden hacer dos afirmaciones. Por una parte,
el conocimiento explicativo, investigativo, proposicional, es un conocimiento
adherente, de segundo orden, externo a las cosas mismas. Por otra parte, el
conocimiento pensante y pesante se realiza mediante el acceso a la verdad del
sentido de las cosas. A esta ultima vertiente del pensamiento Kant la denomi-
na acceso libre (1992, §139). Solo puede haber investigacién si previamente el
infinito sentido que hace presencia en la finitud del gesto artistico irrumpe den-
tro del becerro de oro, lo hace explotar y se encuentra con el acontecimiento del
habla metaférica, balbuceante de sentido de ser. Mediante esta dispersion de
la verdad en lo sentido retenido, resuena el llamado de las cosas. Estas, a su
vez, exigen realizar una reconfiguracion de las reglas discursivas que rigen su
experiencia con los sujetos hablantes.

Existe investigacion, si previamente acontece el instante que abre el
gesto artistico, detonando la lucha por la direccién de la verdad del sentido
y actualizando la anunciacién de las cosas mismas del mundo. Se habla del
instante como ruptura del tiempo, como origen absoluto de ser otro singular,
a saber: el anuncio de un acontecimiento universal (Nancy, 2006c, p. 36). El
gesto artistico anuncia la singularidad de los cuerpos por venir. Esta es la
condicién de existencia de toda significacién e investigacién. La investiga-
cién se realiza dentro de los consensos que establece el sentido comun. El
avizoramiento del s{ mismo como anuncio de ser modela la apertura al infinito
prometido en la finitud de las figuras transitorias de los cuerpos. Durante
este acto, el artista revolucionario rasga su pecho escrito con todo tipo de ins-
cripciones y ofrece su sangre-tinta-pus, en respuesta al llamado que hacen
las cosas para transmutarse en verdad de sentido universal. Los poetas y los
artistas propician esta apertura porque se de-sujetan de los arneses que atan
su habla al formalismo aristotélico que determina la imagen del mundo en
la modernidad. Es oportuno resaltar que Alain Badiou establece una relaciéon

La voz que clama en el desierto (75



entre singularidad y universalidad y destaca la destrascendentalizacién de la
figura artistica en el siglo XX. Por una parte, reitera la diferencia como singu-
laridad en su proceso de universalizacién, y por la otra, explica su de-sujecion
del infinito potencial aristotélico”. En sus conmociones de ser, el artista teje
mundos, pinta emociones, excribe sentimientos, esculpe relaciones, marca sus
gestos, escupe los signos envenenados, sangra en la puesta en escena de sus
esperanzas. Mediante estas acciones plasticas, anuncia la materialidad del
lugar que los sujetos hablantes requieren para habitarse y deshacerse en la
libertad de ser cuerpos para existir infinitamente libres®®.

Las cosas se ocultan cuando el entendimiento inexperto de los inves-
tigadores novatos intenta imponerle aquellas formas a priori que la moder-
nidad denomina proyecto. Su insistencia en cargarse la verdad del sentido de
las cosas, en sacarlas del infierno cinico en que ellas se conmocionan, las
deteriora, de la misma manera que los malos pintores echan a perder una
pintura cuando desconocen los modos mediante los cuales los colores pue-
den brillar intensamente en el entre de la oscuridad luminosa de los mundos
pintados. En la luminosidad del cielo instrumental todo color se ciega y se
apaga para siempre. El investigador cientifico no cuenta con una sensibilidad
adecuada que asimile el brillo en el cual el instante irrumpe con todas sus
sombras y esperanzas. El investigador positivista es sordo al acontecimiento
del habla que clama desde el si en su encuentro con el ser sentido. No escu-
cha los movimientos intensos, no siente las vibraciones de los cuerpos que
detonan y modelan mundos®. Es necesario aclarar que no se trata de la crea-
cién de mundos posibles. Con el gesto del artista acontece una multiplicidad
de mundos improbables (Blanchot, 2008, p. 51). Esta es la transgresién vital
que demanda la existencia. El investigador solo atiende a las posibilidades
autorizadas por los protocolos diseniados por la razén instrumental. No tiene

¥ “Denominamos particular a aquello que estd inserto en el saber a través de conceptos descriptivos. De-
nominamos singular a aquello que actlia como proceso en una situacién y se sustrae a toda descripcién
conceptual” (Badiou y Zizek, 2011, p. 32). “Habria que comparar aqui dos sentidos de la palabra ‘forma’. E1
primero, tradicional (o aristotélico), se sitia del lado de la puesta en forma de una materia, de la apariencia
organica de la obra, de su evidencia como totalidad. El segundo, que es el sentido caracteristico del siglo, ve
la forma como lo que el acto artistico autoriza en cuanto nuevopensamiento. La forma es entonces una idea pre-
sentada en su indicio material, una singularidad sélo activable por el influjo real de un acto. Es, esta vez en
el sentido platénico, el eidos del acto artistico, y es preciso comprenderla desde el prisma de la formalizacion.
[...] Pero en ‘formalizaciéon’ la palabra ‘forma’ no se opone a ‘materia’ o ‘contenido’, se acopla a lo real del
acto” (Badiou, 2009, p. 200).

® “No hay infinito separado o ideal. Hay una forma finita que, tomada en la animacién de su acto, es lo in-
finito del que el arte es capaz. Lo infinito no se captura en la forma, transita por ella. La forma finita puede
equivaler a una apertura infinita si es un acontecimiento, si es lo que adviene” (Badiou, 2009, p. 195).

©  “El arte siempre es cosmogénico, pero expresa la cosmogonia como lo que es: necesariamente plural,
difractada, discreta, toque de color o timbre, frase o masa plegada, resplandor, aroma, canto o paso sus-
penso, ya que es el nacimiento de un mundo (y no la construccién de un sistema). Un mundo, son precisos
siempre tantos mundos para hacer un mundo” (Nancy, 2006, p. 30).

76) Cruce de caminos



oido para escuchar el habla balbuceante, los ruidos poco conocidos de los cuales
habla Richard Rorty (1991).

La historia de las artes muestra que el proceso infinito de sentido, pre-
sente a través de las figuras en el transito de los cuerpos, se manifiesta con
predileccién dentro de la finitud que infinitamente modela el sujeto artistico.
El infinito actualizado mediante el gesto artistico es devorado por el sentido
comun, esa especie de eternulidad responsable del ateismo religioso contem-
poraneo®. Con la escritura poética, una y otra vez, se rasga nuevamente el
infinito sentido, alli, en el instante en que unos labios mortales anuncian un
gesto inmortal desplegado ante la evidencia de la verdad del sentido la muer-
te. Entre la finitud del gesto artistico, el poeta se coloca a distancia tanto del
abismo de la muerte como de aquello que yace muerto, cosificado en si mis-
mo. La escritura poética es el despliegue de la muerte en su multiplicidad de
verdades (Foucault, 2012, p. 81). Los artistas propician la irrupcién de ese ins-
tante en el cual las cosas emancipadas de los lastres vitalistas fulguran y re-
claman arealidad?. Materializan la experiencia limite mediante la cual rodean
una y otra vez el adentro-afuera. Modelan los labios que anuncian el habla
metaférica con un propésito sin finalidad pragmatica: constituir mediante la
voz veraz una existencia libre y plena por su gravedad: un ser areal, gestado y
parido por fuera de los protocolos impositivos del sentido comun. Ser aéreo,
dancistico, perfecto en su grave superficialidad. Solo lo superficial, aquello
que se libra de las profundidades discursivas, puede reclamar el atributo de
la perfeccién y la existencia. Se es dentro-fuera. Se es umbral. En el umbral
se es libre. El umbral es paso infinito. El artista modela permanentemente los
labios de uno, para que se tenga el coraje de responder al llamado del otro y
decirle jhola-adiés! Simultdneamente gesticula el hola-adentro que llega y se
enmascara, y el afuera-adids que se desoculta de la mirada que intenta rete-
nerlo. El artista da cuenta tanto de aquello que se vislumbra en el gesto como
acontecimiento como de aquello que se sustrae a la escritura poética: la voz,
la intensidad que vibra en la existencia.

% “El hombre cotidiano es el mas ateo de los hombres. Es de tal indole que ningin Dios podria tener relacién
con él.Y asi se entiende coémo el hombre de la calle escapa de toda autoridad, ya sea politica, moral o reli-
giosa” (Blanchot, 2008, p. 313).

2 “Arealidad’ es una palabra envejecida, que significa la naturaleza o la propiedad de area. Por accidente, la
palabra se presta también para sugerir una falta de realidad, o bien de realidad tenue, ligera, suspensa: la
de la separacién que localiza un cuerpo, o en un cuerpo. Poca realidad de ‘fondo’, en efecto, de la substan-
cia, de la materia o del sujeto. Pero este poco de realidad constituye todo lo real areal donde se articula y se
juega lo que ha sido llamado la arqui-tecténica de los cuerpos” (Nancy, 2003, pp. 35-36)

La voz que clama en el desierto (77



EL INSTANTE DE SER: AVE, EVA: HOLA, ADIOS

En el cuerpo los artistas, la escritura y la imagen se encuentran con
el propésito de elaborar multiples pensamientos (Belting, 2012b). El poeta
se vale de su escritura para tomar distancia ante los imaginarios recibidos
acerca de la muerte cuando con ellos se golpea su existencia. La muerte de la
Virgen, la pintura de Caravaggio, muestra que el poeta se siente convocado
a dar sentido a la historia de la cristiandad que hace presencia en su propia
existencia. Mas alla de los dogmas del sentido comun investigativo, la historia
efectiva exige sentido real: unos labios que son la herida de ser reclaman la
atencion del artista. Caravaggio modela los labios infinitos de la Virgen como
sifueran los labios finitos de Maria de Magdala. Los labios de la primera son la
entrada al ser. Los labios de la segunda son su salida. Entrar y salir son accio-
nes de umbral mediante de las cuales se configura una y la misma realidad, al
entrar-salir se configura el mismo umbral de ser. De este salir a su encuentro
mutuo, las dos figuras se transpropian y acontece lo propio de cada una. En la
escritura de esta tetrarquia carnal, en el modelado de este agenciamiento de
labios dispersos, en su superposiciéon, la muerte real despliega todo el senti-
do de su verdad. La sensualidad de los labios audaces de Maria de Magdala
muestra la apertura que acontece en la verdad de la muerte cantada en los
labios de la Virgen. En este juego finito atrapado en los labios infinitos de la
Virgen se vislumbra el infinito sentido de la verdad de la muerte en su mismi-
dad, en su diferencia real. La escritura del poeta ofrece una vaga idea de ese
abismo de ser en el cual, mediante la voz, se llega a la presencia del habla me-
taférica que anuncia el lenguaje de una época ligera, grave y barroca?. En un
instante se accede a la palabra areal: llega, senala y dice jhola! Pero, jay!, solo
para decir jadiés! El ser hablante es fugaz: cuerpo glorioso: luciérnaga: ser
del instante. La voz anuncia al sujeto hablante y en el acto se retracta de su
esperanza de verdad y de sentido (Nancy, 2007, pp. 36-37). El instante, realidad
del ser, da la espalda al método instrumental. El instante no se deja explicar.
Solo se lo puede mostrar en acto, cantar, danzar, dibujar, figurar. Todo dibujo
es una figura de ser, un acto de resistencia ante el ejercicio de poder en lo real,
una performance de sentido. En todo poema se escenifica una percepcion ins-
tantanea del s mismo desbordado. Retenido en el gesto del artista, el instante
reclama vivacidad. Esta se encuentra solo en la existencia de ser a la cual lo
devuelve el artista por venir?.

22 “[...] la poesia habla, pero habla con esa habla que no ejecuta ninguna lengua y de la que, al contrario,
surgida de la voz, una lengua nace. La voz es la precesién del lenguaje, es la inminencia del lenguaje en el
desierto en que el alma esta todavia sola” (Nancy, 2007, p. 42).

#  “El poema [...] es la trampa verbal para cazar vivo al instante, es decir, a la poesia. Una trampa que se

78) Cruce de caminos



La Virgen y Maria de Mag-
dala son dos caras de la misma
moneda: canto sonoro y gesto vi-
sual se transpropian, prescinden
de su funcionalidad instrumental
(Nancy, 2007, p. 31). Sin pretender
comunicarse ninguna consigna,
durante el acontecimiento de su
propiedad mas propia permanente- |
mente intercambian sus mﬁltiples Caravaggio: La muerte de la Virgen (detalle).
voces y miradas. Mientras dura su
encuentro, extraen de ellos mismos sus multiples olvidos y los ponen en jue-
go por medio de teatralizaciones: la verdad olvidada en la santidad infinita y
el crimen olvidado por la humanidad finita. La brecha entre habla cantada y
mirada figurada se potencia en el entre que se crea para que el instante emer-
ja entre ellas. Esta distancia infinita debe ser escrita en su verdad, en aquello
que manifiesta de finitud. La Virgen y Maria de Magdala transpropian mutua-
mente el lugar en el cual yacen todas las intensidades retenidas, no senti-
das en lo real. Muestran como en el intercambio entre el infinito sentido que
anima los cuerpos finitos y el infinito del sentido actualizado en sus figuras
transitorias, solo se pueden intercambiar ausenclas de miradas y escenificar los
desfases del habla de ser cuando deciden hacer presencia. Una y otra realidad
estan modeladas por unos labios ausentes con el propdsito de escenificar el
acontecimiento de la verdad del sentido mismo que anuncia la muerte del
sujeto moderno. Maria de Magdala siente la potencia de la muerte en acto en
si misma para vivir infinitamente como Virgen. La Virgen experiencia el tran-
sito mundano hacia el si mismo de una existencia verdadera, infinitamente
diferente. El acceso ausente en la Virgen es abierto mediante la intensidad del
acceso que hace presencia en la figura de Maria de Magdala. De este inter-
cambio de voces multiples, de gritos y susurros, emerge el instante sentido en
la experiencia de la verdad de la muerte. El habla metaférica les corresponde.
Se convierte en el destino de los sujetos que tienen el coraje de comenzar
una y otra vez, de hablar, de decir, de senalar el jhola-adiés! como propiedad
propia, transpropiada, de su existir. Sus labios relacionan lo infinito, sentido en
el acto de la existencia finita, con el infinito de la figura finita que les sirve de
transicién, relacién en la cual se conmocionan los hablantes que se comuni-
can mediante metaforas. La conmocién de ser es el acontecimiento de todos

cierra para apresarlo pero que el lector abre para que el instante se escape de nuevo y regrese a la vida, a
la vivacidad” (Paz, 2014, p. 37).

La voz que clama en el desierto (79



los acontecimientos, morir infinitamente para existir un poco, solamente un
instante. Relacién de temor y temblor en el abismo de ser que abre los sujetos
a la mismidad de sus voces. Voz-gesto que expande a los sujetos que hablan
de la verdad del sentido de la muerte del sujeto moderno?. Mediante este
gestogrito, los artistas revolucionarios rasgan el lenguaje para responder al
llamado de la historia, corren los limites impuestos a la verdad infinita del
sentido de existencia®.

A diferencia de los cientificos, los artistas no echan a perder su expe-
riencia en las cosas que logran fracturarse y abrirse a un infinito en acto. La
razén es simple. Los artistas tienen vocacion de desvio, rodean las cosas una
y otra vez sin nunca pretender alcanzarlas completamente. Evitan robarles su
partida, repudian quitarles su libertad de sustraerse a la inquina proposicional
en la cual muere toda anunciacién de verdad y de sentido (Nancy, 2006b, p. 30).
Los rodeos del poeta con las cosas son abrazos que se quiebran, son abrazos
abiertos que, sin cesar, cierran sin cerrar, que no pretenden atrapar sus multi-
ples figuras en proposiciones univocas, que propician el transito permanente
y pertinente de la verdad del ser sentido. Al ser no se le toca para no retenerlo.
Los artistas permiten a las cosas mantener sus misterios en la nebulosa que
emerge en el entre cuando se siente la verdad del sentido de ser con otros. Al
infinito sentido solo se accede mediante las figuras poéticas, mediante las me-
taforas que huyen permanentemente de las formas a las cuales son reducidas.

La poesia es acceso, es esperanza inacabable de presencia y actualidad,
actitud de comienzo. Solo se es real cuando el acceso tiene lugar una y otra
vez de manera diferente: el eterno retorno de lo mismo, de la misma dificul-
tad, de la dificultad misma de la existencia (Nancy, 2004, p. 11). La escritura
modela el acontecimiento de ese instante, la verdad del sentido de la muerte
del sujeto moderno, ese acceso, ese infinito actuado mediante el cual los su-
jetos hablantes se expanden hacia la existencia, que los dispersa hacia el ser
infinito que alberga las figuras finitas, para devenir existentes, para existir
un instante entre sus entradas, entre sus umbrales. En la existencia se es um-
bral de ser que parte. Cada poeta revolucionario debe buscar el acceso a su
diferencia, pensarla, pesarla y contrapesarla. Solo asi se accede a ese acceso
abierto en si mismo. Con su nacimiento, modela su propio mundo para entrar

#  “Marfa es el modelo de Maria, y la reversibilidad, en este caso no termina. Cada una es algo asi como el
afuera de la otra, o como su adentro, de manera simultanea y alternativa. Cada una la estofa o la carna-
cién de la otra. Ya no es posible saber dénde esta la Madre de Dios y dénde la mujer publica. Dénde esté
la santidad, dénde el placer. Pero no es un juego especular. Una no se ve en otra. Antes bien, intercambian
sus ausencias de mirada” (Nancy, 2008, p. 92).

% “Que lo infinito, como una forma parcial pero rigurosamente decidida, pueda ser la resultante de un azar
escénico: tal es el ideal del siglo. Y tal es su directiva para salir, con dificultad, del romanticismo. Es el ideal
de una formalizacién materialista. En ella, lo infinito procede directamente de lo finito” (Badiou, 2009, p. 197).

80) Cruce de caminos



en la constelacion de mundos que constituye el mundo. No hay camino pre-
establecido, porque cada acceso pensado es perfecto en si mismo y por ello
mismo irrepetible. De la irrepetibilidad de la figura del infinito en acto que
hace presencia en el gesto del artista nace la necesidad de crear nuevamente
el acceso para volver a ingresar. Todo poeta debe encontrar su propio umbral,
debe recomenzar el acceso a la verdad del sentido, una y otra vez, en una y otra
obra, mediante una y otra figura®. La poesia rechaza identificarse con una
forma impuesta -niega toda especificidad, todo sujeto discursivo-. La escri-
tura poética busca la existencia, el poeta de borde deviene existente, se unge
como nuncio del habla balbuceante: la metafora. El poeta es anunciante que
enuncia la verdad del sentido de ser mundo con otros diferentes fuera de siy
con otras diferencias en si mismo.

El Arte como institucién es la carcel en donde muere la metafora y con
ella la voz de la existencia. La escritura poética no se encuentra en aquello que
se denomina institucionalmente poesia. Aquello que se interpreta como emo-
cidén poética tiene poco de poético y mucho de la banalidad banalizada presen-
te en el inmundo contemporaneo (Nancy, 2003, p. 71). La emocién fingida en
las instituciones que crea el Arte amenaza la poesia de la relacién de sentido
consigo misma. Razén por la cual el poeta emprende sus ejercicios en otros
lugares alternos a los establecidos por la poesia institucionalizada. A pesar de
esta negacién que hace el poeta de la poesia, aqui no hay método ni dialéctica.
Existe una “y” enigmatica, lo real es su entre. No existe investigacién ni especu-
lacién tedrica. Sin embargo, al negarse la poesia a si misma, se evidencia que
existe una negaciéon en su ser, pues se busca a si misma en un lugar ajeno a
la llamada cotidianamente poesia. La negacién de la poesia es una negacién
de la dificultad absoluta, es decir, la poesia es la dificultad misma y la misma
dificultad genera un eterno retorno de la misma dificultad que cada una o uno
de los poetas convocados al cultivo y cuidado de sus multiples diferencias reci-
be como tarea. En este sentido, la poesia es afirmacién de la dificultad misma
de ser sentido en la diferencia (Nancy, 2007, p. 35). La dificultad consiste en
replantear infinitamente, una y otra vez, mediante figuras finitas, la exactitud
que caracteriza a la poesia. La filosofia constituye la dificultad de la poesia. A
su vez, la poesia es la dificultad misma de la filosofia. Filosofia y poesia no se
oponen, no constituyen un pensamiento dialéctico ni mistico. Juntas constitu-
yen la dificultad misma: la dificultad de mantener la verdad en el sentido de
la existencia (Nancy, 2004, p. 11). La poesia no resuelve problemas pragmaticos
niinstrumentales. Produce su pensamiento en el borde, en el limite, en el entre

% “Mais cela signifie qu'il n'y a que de telles différences: I'acces ne se fait, chaque fois, qu'une fois, et il est
toujours a refaire, non parce qu'il serait imparfait, mais au contraire parce qu'il est, lorsqu'il est (lorsqu'il
cede), chaque fois parfait. Eternel retour et partage des voix” (Nancy, 2004, p. 12).

La voz que clama en el desierto ( 81



que anuncia la dificultad de la verdad del sentido de ser en la partida?. En este
umbral, la investigacion es torva, estorba la libertad.

El artista, el poeta, y los sujetos hablantes que emulan su ejemplo que-
dan expuestos a la indeterminacion de los seres que se espacian en sus gestos,
que transitan infinitamente hacia otras existencias o estados de ser. Son exis-
tentes en busca de una escritura, pero que simultdneamente rehtisan cualquier
sujecién a un sujeto o forma discursivos. Con coraje llegan en sus respectivas
figuras solo para irse, las conquistan solo para separarse de ellas: lacénicamen-
te dicen “hola-adiés”. Llegan, vencen, dan la espalda, se van y dejan sin pensar
lo que mas urge pensar, pues el hombre no piensa, no encuentra el acceso al
pensamiento. Este es el problema del a priori histérico de la poesia que anima el
problema de la filosofia en su mismidad. El artista y el poeta son existentes que
solo pueden ser en su partida (Nancy, 2006b, p. 29). Se habita el instante en el
umbral abierto entre la multiplicidad de infinitas voces que no cesan de anun-
ciar los cuerpos y la experiencia de su figura finita, en transito, en viaje de re-
greso en el mismo momento que es anunciada por un gesto de ser transgresor.

El poeta es ser en el instante. El poeta balbucea su existencia entre el
concepto instrumental de la ciencia y la meditacién ontoldgica. En este entre
se habita simultaneamente afuera y dentro, disposicién que caracteriza la
experiencia del umbral, fuera de lo comun sentido dentro de lo comun sin
sentido; dentro de la existencia minima, fuera en la existencia maxima. Se es
este entre que rompe y fractura los consensos de ser comun o de ser existente.
Simultdneamente, por una parte, los hablantes son sujetos cercenados del
dominio de los entes comunes. Por otra parte, son existentes dispersos en el
dominio de la existencia. Mediante la voz del sentido que alcanza a lo ente,
el existente anuncia el sujeto hablante, entre ellos se establece un juego de
existencias en el cual los entes comunes ponen en juego la verdad del sentido
que encarnan para desencarnarla, para jugarsela en este juego. La urgencia e
inminencia del juego de la muerte insta a transitar libremente por las figuras
que anuncian el infinito actuado. Los hablantes son seres que nacen y se sus-
traen en el instante de ser (ave-eva: hola-adids). Son seres para la existencia
que muere en cada uno de los instantes infinitos alcanzados en una figura de
ser, en el mismo momento en que se dice adiés para no dejar de existir en las
figuras finitas que visibilizan los espacios de verdad.

¥ “Ainsi, I'histoire de la poésie est I'histoire du refus persistant de laisser la poésie s’identifier avec aucun
genre ou mode poétique —non pas toutefois, pour en inventer un plus précis que les autres, et pas non plus
pour les dissoudre dans la prose comme dans leur vérite, mais pour déterminer incessamment une autre,
nouvelle exactitude. Celle-ci est toujours a nouveau nécesaire, car l'infinite est actuel un nombre infini de
fois. La poésie est la praxis de I'eternel retour du méme: la méme difficulté, la difficulté méme. La poésie
est la praxis de I'eternel retour du méme” (Nancy, 2004, p. 11).

82) Cruce de caminos



Existir en grado maximo consiste en estar presto a decir adiés, a partir.
Existir poéticamente es cuidar esta relacidn entre existencia, muerte, ausen-
cia y presencia de ser. Los sujetos hablantes son existencias que duran un dia.
Existen para partir y perdurar en la apertura singular de sus figuras y en la
dispersién infinita del sentido de su ser. Al diluirse las figuras con las cuales
hacen su propia presencia en su actualidad, los limites de lo infinito real, se
ensancha ese entre que constituye el acceso al infinito actual, es decir, a la
eclosion de la singularidad de los multiples infinitos. La figura finita se abraza
al infinito real arrancandole su diferencia mortal y verdadera. Es importante
destacar que este entre es un umbral que solo puede ser siendo simultanea-
mente muchos umbrales.

El pensamiento artistico contemporaneo evidencia la compleja relacién
entre finitud e infinitud, entre presencia, ac-
tualidad y pasado, entre singularidad y uni-
versalidad. Modela una realidad de excepcién
pertinente y de ruptura permanente. Se trata
de la actualidad configurada como el estado de
excepcion que irrumpe como instante, como fo-
gonazo de ser tiempo, como acontecimiento
singular de lo universal (Badiou, 2011, p. 22).
Esta actualidad permuta permanentemente
sus cualidades constituyentes ante el acoso
de lo real y el apremio de un pasado que se —

. Anunciacién: Carlos Correa.
resiste a ser conmemorado como documen- hitp://pinturacolombiana blogspot.com.co/2009/07/
to cerrado sin ser pensado. Como monumento e
abierto, disperso, en
expansion, el pasado
vuelve su ser a lo ente,
reconsidera su retiro
y susurra unos balbu-
ceos de ser presencia
actual. Uno y otros
reiteran la misma es-
peranza, prometen un
acceso a la dificultad
misma que constituye
la verdad del sentido de la muerte. El instante es la rasgadura del tiempo en el
cual acontece la verdad del sentido de la muerte. Pese a su incompatibilidad,

Pablo Picasso: Guernica.
http://www.museoreinasofia.es/coleccion/obra/guernica

La voz que clama en el desierto ( 83



en el instante, pasado y actualidad coinciden, y modelan una misma presen-
cia en la cual la muerte queda suspendida en su infinita verdad finita?.

La historia verdadera es la que cantan los poetas en los balbuceos que
llegan hasta las actualidades que modelan el habla metaférica de ser en las
diferencias®. El cuidado de si comienza como treno, como canto funebre. Es el
caso del Guernica de Pablo Picasso, la Hiroshima de Alain Resnais, la Anuncia-
cion de Carlos Correa y el registro periodistico de guerra de Edward Adams,
premio Pulitzer 1969. No se puede esperar mas de la historia y el pasado.
Pasado y actualidad atinan sus voces en el treno infinito de ser. Se espera
mas de aquello que se anuncia en
el pasado que de los enunciados
histéricos, pues la historia esta do-
minada por sus propios regimenes
discursivos, mientras el pasado flu-
ye desde las multiples experiencias
que cantan la verdad del sentido
de la muerte. Esperar algo mas que
balbuceos es dejarse tentar por la
ciencia ficcién que tejen las histo-
riografias que despojan a las cosas,
al pasado y a la actualidad, de la Alain Resnais: Hiroshima, mon amour.
multlpllcldad de SUS voces. https://es.pinterest.com/pin/378020962458609401/

Este estado de excepcion en el
cual surge el balbuceo consiste en
una promesa fallida. Con su exac-
titud, los poetas fallan una y otra
vez. Los cuerpos-metaforas que
emergen en este estado llegan, sa-
ludan y solo alcanzan a decir adiés.
La excepcién anuncia un vinculo
imposible de sostener entre el in-
finito en acto y la figura finita que
intenta retenerlo, entre aquello que

K o Edward Adams: Ejecucién en Saigén.
se eXCHbe poetlcamente y aquel https://www.flickr.com/photos/nostri-imago/albums/72157623484633083

discurso que intenta dar cuenta de

% “[...] he aqui la muerte, esa muerte que es la obra del tiempo, suspendida, neutralizada, tornada vana e
inofensiva. jQué instante! Un momento ‘liberado del orden del tiempo’ y que recrea en mi ‘un hombre
liberado del orden del tiempo’” (Blanchot, 2005, p. 33).

» El poeta “susurra al oido del porvenir las sensaciones persistentes que encarnan el acontecimiento: el
sufrimiento eternamente renovado de los hombres, su protesta recreada, su lucha siempre retomada”
(Deleuze, 2005, p. 178).

84 ) Cruce de caminos



esta experiencia. Incondicionales uno al otro, los amantes deben separarse.
Amor es aquello que siempre esta partiendo, que bajo ningun pretexto retie-
ne. La experiencia de los amantes de estar dentro y afuera simultdneamente
en su relacién, es decir, en los bordes del limite a los cuales arrastra la expe-
riencia amorosa, es el gesto-grito que de-sujeta a los amantes de la finitud de
las figuras en que sus cuerpos hacen presencia y los dispersa hacia el infinito
de la verdad del sentido de la existencia que parte sin cesar en otros cuerpos.

La presencia del artista abre el acceso al umbral de ser. Con su gesto,
el artista rasguna la realidad de uno y otro lado del borde que une y separa
las formas finitas y el infinito en acto, en trazo, actuando, dibujo del cual se
vale para fugarse de uno y otro dominio. El artista encuentra su ser-con las
cosas que solo pueden ser-con-sentido en el afuera-borde-en el entre abierto
en la experiencia artistica. El artista se sustrae del alcance de los artificios
del discurso-Gestell, universal e indiferente a la con-mocién de ser amantes
destinados a la fractura, a cantar la propiedad de su muerte. Las artes mode-
lan aquella experiencia en la cual se deviene acceso al dentro en lo abierto
que espacia la existencia de ser. De esta experiencia se habla en Guernica, en
Hiroshima, en La Anunciacién y en el registro periodistico del premio Pulitzer de
1969. El acceso poético es un excrito, es un exceso de pensamiento mediante
el cual se espacia la materia pensada, asi como el pintor espacia el color so-
bre el lienzo que le proporciona una nueva existencia. Solo mediante el gesto
artistico se puede exceder la experiencia cotidiana de las cosas que impone la
razén instrumental. Se corrige al poeta del pasado: la poesia no se coloca en
la otra orilla (Paz, 1979). Entre las dos orillas, la poesia modela un instante, un
entre diverso a través del cual actualidad y pasado se fugan de la razén instru-
mental y modelan la misma experiencia de sentido. La escritura, la metafora
es la aventura del habla, no garantiza el regreso al mismo lugar.

Las artes pintan el umbral, los labios de la existencia. Se habita un bor-
de que una y otra vez la pintura desborda. El artista existe en la alegria, en
aquellos instantes infinitos que fracturan el tiempo formal, homogéneo. El
punto de partida de la creacién poética es la alegria de poder romper los
diques significantes que separan al poeta de los instantes esenciales. Es la
alegria de recobrar aquellos instantes capturados por el tiempo. Es el entu-
siasmo requerido para modelar la esencia de la existencia, esa verdad que
palpita detras de los instantes plenos y vacios de sentido (Blanchot, 2005, pp.
40, 41). El poeta y el artista buscan las esencias en la arealidad, en la perfec-
ta superficialidad del instante que la mantiene alejada de cualquier centro
densificado por el discurso instrumental. Pensar artisticamente no es repre-
sentar, no es sujetar lo real en una realidad significada. Se trata de relacionar
infinitamente mundos diversos (en la sociedad actual, el Facebook es un buen

La voz que clama en el desierto ( 85



ejemplo). El asunto del poeta pictérico consiste en crear texturas y aplicar los
pigmentos que caracterizan sus umbrales. Acceso, entre, estado de excepcién,
umbral no son palabras vacias. Constituyen lugares en expansion, son pintu-
ras del vacio pleno y expresan una existencia en los bordes del lenguaje. Nun-
ca se sabe cuando se entra en la plenitud del vacio porque se llega demasiado
temprano para intentar sentirla o demasiado tarde para pretender explicarla.
La muerte acontece en la pintura de este acceso y anuncia la verdad de ese
entre infinito en que se es luciérnaga del instante®®. La relacién del artista con las
cosas no es epistemolodgica, no tiene caracter instrumental. El pensamiento
artistico no pretende constituir o reqular la realidad. No es ética, porque su in-
terés es desregular la existencia. Su pregunta es por el si mismo que articula
su relacion con la verdad del sentido del mundo. La inquietud del artista es
de caracter existencial.

Una y otra vez, Heidegger recuerda como el aristotelismo alejandrino
reduce la verdad a una adecuacion entre los juicios del entendimiento y la
naturaleza de las cosas: esta ultima se muestra en los primeros. Con la téc-
nica de la representacion, la investigacién clausura todos los corredores que
atraviesan el pensamiento poético e impide pensar la multiple diferencia
existencial que se encuentra més alla del campo que hace visible las cosas.
La diferencia queda reducida en favor del control que todo proyecto de in-
vestigacién ejerce sobre el sentido®’. El método cientifico obliga a las cosas a
comportarse de una determinada manera, a comprenderse bajo un régimen
discursivo, a responder por una identidad y una semejanza que son pilares
fundamentales del conocimiento moderno, pero son ajenas a ellas. Acorde
con Foucault, igual que las carceles, los hospitales, las escuelas y los cuarte-
les, el método cientifico consiste en crear un sitio de encierro para normalizar
las metaforas, para reducir la diferencia ontolégica que separa al ente proposi-
cional del ser habla. En el método cientifico no se manifiesta un interés vivo por
las cosas, solo le interesa constatar la precision de los calculos que se realizan
en la representacion del mundo®.

% “[...] afuera y dentro a la vez, pero sin comunicacién entre ellos, sin mezcla, sin mediacién y sin travesia.
Quiza sea esto a lo que tenemos acceso aqui, como a aquello que carece por completo de acceso. Y tal vez
nosotros mismos, los mortales, somos el acceso a esto” (Nancy, 2008, p. 88).

# “Lo singular, lo raro, lo simple, en definitiva lo grande de la historia, nunca es algo que se entiende de por
si y por eso mismo siempre permanece inexplicable. La investigacién histérica no niega la grandeza de
la historia, sino que la explica como excepcion. En esta explicacién, lo grande se mide por el rasero de lo
habitual y estandar. Y tampoco puede haber otra explicaciéon histérica, mientras explicar signifique reducir
a lo comprensible, y mientras la ciencia histérica siga siendo una investigacién, es decir, una explicaciéon”
(Heidegger, 2005, p. 69).

%2 “Pervirtamos el buen sentido, y desarrollemos el pensamiento fuera del cuadro ordenado de las semejan-
zas. Entonces, el pensamiento aparece como una verticalidad de intensidades, pues la intensidad mucho
antes de ser graduada por la representacién, es en si misma una pura diferencia: diferencia que se des-
plaza y se repite, diferencia que retracta o ensancha, punto singular que encierra o suelta, en su aconte-

86 ) Cruce de caminos



REFERENCIAS

Agamben, Giorgio (2005). Profanaciones. Buenos Aires: Adriana Hidalgo.
__(2006). Lo abierto. Buenos Aires: Adriana Hidalgo.

__ (2011). Desnudez. Buenos Aires: Adriana Hidalgo.

Askew, Pamela (1990).Caravaggio’s death of the Virgen. Nueva Jersey: Princeton UP.
Badiou, Alain (2005). El siglo. Buenos Aires: Manantial

___(2005b). Filosofia del presente. Buenos Aires: Libros del Zarzal.

__(2009). Compendio de Metapolitica. Buenos Aires: Prometeo libros.

___ (2011). Elogio del amor. Madrid: La esfera de los libros.

___ (2013). Las condiciones del arte contempordneo. Brumaria. En linea: http://www.brumaria.ne-
t/284-alain-badiou/

Badiou, Alain y Slavoj Zizek (2011). Filosofia y actualidad. Buenos Aires: Amorrortu.
Blanchot, Maurice (1993). Michel Foucault tal como yo lo imagino. Valencia: Pre-Textos.
___(2005). El libro por venir. Madrid: Trota.

__(2008). La conversacién infinita. Madrid: Arena libros.

Baudelaire, Charles (1999). Salones y otros escritos sobre arte. El pintor de la vida moderna. Madrid:

Visor.
__(1988). Curiosidades estéticas. Madrid: Jucar.
Belting, Hans (2007). Antropologia de la Imagen. Buenos Aires: Kats.
__(2012). Florencia y Bagdad. Una historia de la mirada entre oriente y occidente. Madrid: Akal.
___ (2012b). Imagen y culto. Una historia de la imagen anterior a la edad del arte. Madrid: Akal.
Davidson, Donald (1990). De la verdad y la interpretacion. Gedisa: Barcelona.
Deleuze, Guilles y Parnet Claire (2004). Didlogos. Valencia: Pre-Textos.
__(1970). Proust y los signos. Barcelona: Anagrama.
__(1977). Filosofia critica de Kant. Madrid: Catedra.

__(1987). ;Qué es el acto de creacién? Revista Fermentario: En linea: http://www.fermentario.

fhuce.edu.uy/index.php/fermentario/article/view/110/70
http://www.proyectotrama.org/00/trama/SaladeLectura/BIBLIOTECA/elacto.htm
__(1987b). Foucault. Barcelona: Paidds.
___(2009). Diferencia y repeticion. Buenos Aires: Amorrortu.

___(2009b). Francis Bacon. Légica de la sensacion. Madrid: Arena.

cimiento agudo, indefinidas repeticiones. Es preciso pensar el pensamiento como irregularidad intensiva.
Disolucién del yo” (Foucault, 1995, p. 30).

La voz que clama en el desierto ( 87



__(2014). Michel Foucault y el poder. Vigjes inicidticos I. Madrid: Errata Naturae.
___(2015). La subjetivacion. Curso sobre Foucault. Buenos Aires: Cactus.
Derrida, Jacques (2011). El tocar, Jean-Luc Nancy. Buenos Aires: Amorrortu.
Detienne, Marcel (2004). Los maestros de verdad en la Grecia arcaica. México: Sexto Piso.
Foster, Hal (2001). El retorno de lo real. Madrid: Akal.
Foster, Hal (1996). The return of the real. Massachusetts Institute of Technology.
Foucault, Michel (1995).Theatrum Philosophicum. Barcelona: Anagrama.

1999c¢). Estética, ética y hermenéutica. T. III. Barcelona: Paidds.

2002). Los anormales. México: FCE.

2004). Sobre la Ilustracion. Madrid: Técnos.

2010). El coraje de la verdad. México: FCE.

2010Db). Arqueologia del saber. México: Siglo XXI

—(
—(
—(
—(
—(
__ (2010c). Obras esenciales. Barcelona: Paidés.
__(2010d). El orden del discurso. Barcelona: Tusquets.
__(2012). Un didlogo sobre el poder y otras conversaciones. Madrid: Alianza.
__(2015). La gran extranjera. Buenos Aires: Siglo XXI.
__(2015b). La ética del pensamiento. Para una critica de lo que somos. Madrid. Biblioteca Nueva.
Gadamer, Hans-Georg (1977). Verdad y método I. Salamanca: Sigueme.
Gombrich, E. H. (2008). La Historia del Arte. China: Phaidon.
Heidegger, Martin (1990). Identidad y diferencia. Barcelona: Anthropos.
2000). Hélderling y la esencia de la poesia. Barcelona: Anthropos.

2001). Conferencias y articulos. Barcelona: Serbal.

2002). De camino al habla. Barcelona: Serbal.

2005). Caminos del Bosque. Madrid: Alianza.

—

(

(

__ (2002b). Serenidad. Barcelona: Serbal.

(

(2006). Ser y Tiempo. Madrid: Trotta.

__(2007). Los conceptos fundamentales de la metafisica: mundo, finitud, soledad. Madrid: Alianza.
Kant (1981). Observaciones sobre el sentimiento de lo bello y lo sublime. México: Porria.
Kant (1987). Critica de la razén pura. México: Porrda.

Nancy, Jean-Luc (1996). La experiencia de la libertad. Barcelona: Paidos.
__(2002). Un pensamiento finito. Barcelona: Anthropos.
__(2003). Corpus. Madrid: Arena Libros.

___(2003b). El olvido de la filosofia. Madrid. Arena.

88) Cruce de caminos



2003c). La creacién del mundo o la mundializacion. Barcelona: Paidos.
2003d). El sentido del mundo. Buenos Aires: La Marca.

2003e). El “hay” de la relacién sexual. Madrid: Sintesis.

2004). Résistance de la poésie. Périgueux: William Blake & Co.
2005). Hegel. La inquietud de lo negativo. Madrid: Arena.

2006). 58 indicios sobre el cuerpo. Buenos Aires: La Cebra.

—
—
—
—
—
—
___ (2006b). Noli me tangere: Ensayo sobre el levantamiento del cuerpo. Madrid: 2006.
___(2006c). Ser singular plural. Madrid: Arena libros.

___ (2006d). La mirada del retrato. Buenos Aires: Amorrortu.

___(2006e). La representacién prohibida. Buenos Aires: Amorrortu.

__(2007). El peso de un pensamiento. Pontevedra (Espafia): Ellago.

___(2007b). La comunidad enfrentada. Buenos Aires: La Cebra.

__(2008). Las Musas. Buenos Aires: Amorrortu.

Paz, Octavio (1979). El arco y la lira. México: FCE.

___ (2014). Itinerario poético. Seis conferencias inéditas. [México: Colegio Nacional de México, 1975]

Girona: Atalanta.
___ (2014b). La llama doble. Bogota: Planeta.
Ranciere, Jacques (2010). El espectador emancipado. Buenos Aires: Manantial.
Revel, Judith (2014). Foucault, un pensamiento discontinuo. Buenos Aires: Amorrortu.

Rorty, Richard (1991). Contingencia, ironia y solidaridad. Barcelona: Paidés.

La voz que clama en el desierto ( 89






Escenarios de la autoficcién:
nueve asaltos en primera persona

Sandro Romero Rey

No-one’s frightened of playing it
Ev’ryone’s saying it,

Flowing more freely than wine,
All thru’ your life I me mine...

George Harrison, I Me Mine
ESPEJOS

Les miroirs sont les portes par lesquelles la mort va et vient...
Jean Cocteau

245 textos en un blog sobre artes representativas® constituyen una
suerte de autobiografia regulada, en la que un autor se camufla en los espec-
taculos de otros para hablar sobre si mismo. Quien escribe sobre la escena
es, a su vez, participe de experiencias similares y, quizas por identificacién
o por simple envidia, se empefia en vencer a la memoria evocando, con sus
propias palabras, lo que ha visto. El teatro es el epicentro de sus reflexiones.
Pero también la danza, los conciertos, las conferencias, los performances, los
festivales de cine. De alguna manera, el cronista intenta develar, en los actos
de representacion en vivo (un festival de cine también es un ritual irrepetible),
una disposicién abierta para la simulacién, una entrega de alto riesgo en la
que quien habla, presenta o re/presenta se somete a un acto de juzgamien-
to. Como en el circo romano, aquel que actia le teme al escarnio, pero sabe
que esta expuesto a sus dictdmenes. Y una de las formas establecidas para

* Sandro Romero Rey, Contra Escena. Blog (http://bogota.vive.in/blogs/sandroromerorey).

Escenarios de la autoficcién: nueve asaltos en primera persona ( 9I



el matoneo publico o para la reverencia desmedida nace del comentario es-
crito, de la palabra empenada a través de la impresiéon. El autor de los 245
blogs del espacio titulado “Contra Escena” se ha protegido, a lo largo de los
anos, en la primera persona, inventandose un rol que no es necesariamente
la palabra empenada del que escribe. El yo de quien critica es el yo de quien
ha observado y prefiere reivindicarse como espectador, antes que como criti-
co. Durante anos, actor, director, dramaturgo, ha atravesado la cuarta pared
imaginaria de los antiguos escenarios para convertirse en juez sin parte, lo
que le ha obligado a someterse a las justificaciones para poder mantener la
razén de su nuevo oficio. Entre sus colegas, ha habido protestas® y enojosos
malentendidos. Sin embargo, el que escribe se desdobla y se representa como
otro, se impone condiciones y traza su propio manual ético para proteger
sus recuerdos a través de la palabra. En realidad, los textos de Contra Escena
nunca fueron (;son?) negativos ni descalificadores. Opuesto al método de las
estrellas (cinco estrellas: excelente; cuatro estrellas: muy bueno; tres estre-
llas: aceptable; dos estrellas: malo; una estrella: pésimo), el autor de las en-
tradas advierte que sus textos son invitaciones a los espacios escénicos, son
aventuras literarias con la representacién como pretexto, antes que diatribas
o violentos escupitajos contra lo que no esta de acuerdo con su sensibilidad.
El cronista prefiere callar ante lo que no le convence. Hunde la cabeza como el
avestruz en la arena. Al contrario del poeta Harold Alvarado Tenorio®, el autor
de Contra Escena prefiere insuflar el entusiasmo, antes que estimular el es-
cepticismo. En un pais acostumbrado al insulto, al vituperio, a la intolerancia
o a las vias de hecho, escribir sobre las representaciones artisticas se convier-
te, a ojos del cronista, en un ejercicio para estimular la curiosidad, antes que
para alimentar a los que se excitan con el fracaso.

Escribir sobre la escena se convierte entonces en una reflexién en voz
alta sobre su propio oficio, donde, al mismo tiempo, se esta invitando al lector
a que participe de una ceremonia que, de repente, se le antoja esquiva. Ante
los comentarios adversos al mundo del teatro®, el autor de Contra Escena ha

2 Anpartir del afio 2014, el blog de Romero Rey se trasladé a la edicién digital de la revista colombiana El Malpen-
sante. Se publicaron 16 textos que pueden consultarse, con los articulos publicados tanto en las ediciones im-
presas como en las ediciones online de esa revista (http://www.elmalpensante.com/autor/37/sandro_romero_rey).
El blog de Sandro Romero Rey ha continuado, de manera intermitente (www.sandroromero.com).

® A raiz del texto publicado el 25 de marzo de 2010, el director colombiano, radicado en la ciudad de Cali,
Alejandro Gonzalez Puche, escribié una carta de protesta al diario El Tiempo (Contra Escena ha tenido su es-
pacio en la edicién digital de dicho diario, a través del portal Vive.in) por tener como critico teatral a un di-
rector de escena (http://bogota.vive.in/blogs/bogota/un_articulo.php?id_blog=3630999&id_recurso=450019818).

*  Elpoeta, traductor y ensayista Harold Alvarado Tenorio (Buga, 1945) se convirti6 en un feroz critico de sus
colegas y amigos, a través de ingeniosos y temibles textos publicados en su sitio en Internet (http://www.
haroldalvaradotenorio.com).

®  Reconocidos escritores, como el espafol Javier Marias o el colombiano Héctor Abad Faciolince, han publi-
cado articulos donde reconocen su rechazo al mundo de la escena.

92 ) Cruce de caminos



preferido estimular la curiosidad y destacar virtudes, antes que ponerse en la
arrogante posicién del que juzga desde arriba a los equivocados actores del
teatro del mundo. Es preciso tener en cuenta que sus entradas son escritas
en Colombia o, por lo menos, para Colombia, a pesar de que estar en la red
implica un tacito pacto con la universalidad. No se piensa para la inmediata
recepcién, sino que se suben los textos para una indeterminada atemporali-
dad. Por tal razén, el blog se concibe como un acto coyuntural, pero, al mismo
tiempo, se aspira a una existencia sin fecha de caducidad. Por tal razén, quien
escribié Contra Escena ha retratado una época (entre el 17 de julio de 2007 y
el 27 de diciembre de 2012°), lo que lo ha convertido, sin proponérselo, en un
testigo de una honda transformaciéon de los fenémenos escénicos, no solo en
su pais, Colombia, sino en otro tipo de inmersiones representativas, tanto na-
cionales como internacionales. A caballo entre dos rupturas (las vanguardias
de la segunda mitad del siglo XX, los lenguajes posdramaticos), el escribir
sobre la escena convierte, poco a poco, a los efimeros fendmenos inventados
por actores y directores en los artificios de una latente tradiciéon. El autor,
es decir, yo, el cronista’, va detras de los pasos de las distintas experiencias
representativas y las fustiga, las describe o las ensalza, como una manera
de formar parte de las mismas. Es, por supuesto, un ejercicio de persistencia
de la memoria y, al mismo tiempo, un pretexto para mirarse al espejo, para
saber cémo nos vemos cuando miramos a otros. Aunque, como diria Christo-
pher Bollas, “podriamos seguir y seguir intentando caracterizar la compleja
subjetividad, y aun asi el bosquejo de sus atributos haria un flaco servicio a
su realidad” (1994, p. 64).

Pero, ;en qué consiste el “yo” del critico, del comentarista, del apdlogo?
Desde 1977, Doubrovsky hablé de la “autofiction™ para referirse a determina-
dos textos literarios en los que el escritor se inventa como personaje y con-
vierte su realidad en un ejercicio de la imaginacién. A diferencia del escritor
que “miente” en sus creaciones para darle paso, al decir de Mario Vargas Llosa
(1990), a una “verdad” que no es otra que la aceptada convencién ficticia de
la literatura, la autoficcion revela verdades, pero, al mismo tiempo, se permite
licencias que la realidad le tiene vedadas. En el caso de un texto que apunta a

¢ Los blogs de Sandro Romero Rey se pueden seguir consultando en la red. Sin embargo, es pertinente en-
contrar las evidentes diferencias entre los textos criticos concebidos para el ciberespacio y los escritos
publicados en ediciones impresas o que son distribuidos a través de ambos mecanismos.

7 “El cronista” era la denominacién que tenia el escritor Guillermo Cabrera Infante (La Habana, 1929- Lon-
dres, 2005) para sus columnas sobre cine, recogidas en el ya clasico volumen titulado Un oficio del siglo XX
(1963). Utilizando las primeras silabas de su apellido, el cronista firmaba sus articulos (en las revistas Car-
teles y Lunes de revolucién) como G. Cain. Seudénimo que le servirfa, a su vez, como crédito en sus guiones
de largometraje. “El cronista” o “Cain” eran formas prudentes de esconder la primera persona del singular.

& En particular, refiriéndose a su extenso libro titulado Fils (1977) y, 37 afios después, conocido como Le mons-
tre (2014).

Escenarios de la autoficcién: nueve asaltos en primera persona (93



mantener distancias con la imaginacion, el critico puede tenderle una tram-
pa al lector, de tal manera que su comentario se convierta en un juego de la
invencién y la reflexién sobre el objeto artistico pueda traducirse, al mismo
tiempo, en una estrategia para hablar sobre si mismo vy, por otro lado, para
reinventarse la realidad. De esta forma, el cronista descompone el objeto tea-
tral y se puede dar el lujo de realizar su propia puesta en escena. El montaje
fue asi, pero también pudo haber sido de otra manera, de la manera como el
que escribe lo imagina. En la literatura colombiana, el ejemplo del escritor
antioqueno Fernando Vallejo, aunque alejado del teatro, podria servir para,
guardadas las debidas proporciones, hablar sobre como un punto de vista se
puede convertir en detonante de un estilo. No hay mucha diferencia entre
las novelas de Vallejo (la serie de El rio del tiempo, La rambla paralela, EI don de
la vida...), sus biografias (El mensajero; Almas en pena, chapolas negras; EIl cuervo
blanco...) o sus estudios cientificos (La tautologia darwinista y otros ensayos, Ma-
nualito de imposturologia fisica, La puta de Babilonia...). El “yo” de Vallejo parecie-
ra ser el mismo de sus discursos incendiarios, de sus declaraciones de prensa,
de sus Peroratas (2013)°. Pero ese yo también es asesino (La virgen de los sicarios),
piromano (Afios de indulgencia) o “matricida” (El desbarrancadero). El autor se
reinventa con sus textos y se puede dar el lujo de aullarle a la luna sus arbi-
trariedades, arriesgandose ante el beneficio de la duda frente a Darwin, Eins-
tein o Newton, destapando el infierno de la religién catélica o convirtiéndose
en el peor de todos, con el firme propésito de destrozar a hachazos los muebles
de la tradicién. Los libros, articulos y conferencias de Vallejo lo permiten, por-
que hay un “pacto narrativo”, al decir de Diana Diaconu (2013, p. 27), entre
quien narra y quien recibe, hasta el punto que la realidad escrita, mas alla del
guifio autobiografico, puede ser establecida como un artificio, una impostura
0 una hiperbdlica mentira. Y aceptarse. De alli que si se leen, uno tras otro,
los textos de Vallejo, se tenga “la impresiéon de que el antioquenio siempre ha
escrito el mismo libro” (Garrido, 2009, p. 29). Por razones similares, Contra
Escena aspiraba a convertirse en una corriente de acontecimientos en los que
se pudiera seguir, dia tras dia, como en los antiguos folletines por entrega,
una saga, una obra en construccién, el tempo generacional de un conjunto de
voces y de gestos que se van inventando los caminos de un oficio, a través de
una caprichosa y entusiasta mirada, la cual se compromete desde su propia
subjetividad. Ahora bien, en el caso de Vallejo hay una extensién mas alla
de sus propios escritos. En primer término, se encuentra a través del cine,
manifestacién expresiva que desarrollé con propiedad en México, la cual se
materializo en tres largometrajes (aunque en Colombia ya habia realizado

° A proposito de los origenes del “yo” de Vallejo, véase Baldestorm (2013, pp. 409-413).

94 ) Cruce de caminos



algunos cortos): Crénica roja (1977), En la tormenta (1980) y Barrio de campeones
(1981). Son peliculas argumentales, realizadas dentro de los parametros de la
industria convencional del audiovisual mexicano, pero que, de alguna mane-
ra, dan cuenta del aliento provocador de quien se encuentra detras de las ca-
maras’. Con los anos, Vallejo desprecié las posibilidades expresivas del cine,
hasta considerarlo “un embeleco del siglo XX”. Sin embargo, es a través del
documental como el yo de Vallejo cobra un nuevo poder, tal como se puede
evidenciar en el largometraje La desazén suprema: retrato incesante de Fernando
Vallejo (2003), dirigido por el realizador calefio Luis Ospina (1949). En este viaje
exhaustivo al interior de las multiples pasiones del autor de El rio del tiempo, se
puede evidenciar la vehemencia de sus pasiones: la literatura, el cine, la mu-
sica, la diatriba, el homosexualismo, la muerte. Esta voz se hace extensiva en
la version cinematografica realizada por Barbet Schroeder (Teheran, 1941) de
la novela La virgen de los sicarios (1994), estrenada en el afio 2000 en el Festival
de Venecia. Ambas peliculas (la primera, desde los escenarios del documen-
tal; la segunda a través de los artificios de “la ficcion”) sirvieron para que la
voz de Vallejo ahondara la confusién entre ficcién y verdad. O, mejor, ambos
trabajos le dieron una patente de corso a las supuestas “licencias poéticas” de
sus creaciones literarias. Comenzando el nuevo milenio, Vallejo asumié el rol
de un activo polemista y sus discursos y conferencias se convirtieron en ver-
daderas puestas en escena que recogian miles de espectadores, no solo en su
pais natal, sino a lo largo y ancho de Hispanoamérica. Cerrando el circulo, el
autor de Contra escena recogio la experiencia de Vallejo como personaje pu-
blico en una de sus entradas (10 de febrero de 2011), a propésito del éxito de
una de sus charlas bogotanas. El texto, titulado “Fernando Vallejo Superstar”,
introduce al autor, ya no solo como un escritor, sino como una béte de scéne:

Fernando Vallejo es el actor mas importante de nuestra literatura. Por eso quiero hacerle
un homenaje de prisa, en este espacio consagrado al mundo de las tablas. No sélo me sé
de memoria sus libros escritos con candela, sino que lo he disfrutado muchas veces en
distintos escenarios: en el Parque Nacional, rodeado de escritores desconcertados; en la
Biblioteca Nacional de Colombia, durante el lanzamiento de El rio del tiempo; en su casa,
donde vuelan los pianos, en el corazén mismo del Distrito Federal; en el antiguo Teatro
Heredia en Cartagena, durante el Hay Festival, como si fuera el papa de los infiernos, ha-
blando contra la religién sin tomar agua; lo he visto insultando a Juan Pablo Segundo en
las entrafias mismas del Festival de Cine de Venecia. Porque Fernando, ya lo sabemos, es
un provocador, un angel exterminador, que sabe sentarse frente a un auditorio de miles

de personas y dejarlo extasiado durante las horas que bien disponga.Y para ello se ne-

©  De hecho, la pelicula Crénica roja fue prohibida en Colombia por la Junta de Censura.

Escenarios de la autoficcién: nueve asaltos en primera persona ( 95



cesita tener muy bien puestos los huevecillos del alma, como las grandes bestias que no

sufren nunca del panico escénico (Contra Escena, 10-02-2011).

Recién llegado a México, Vallejo escribi6 alguna pieza de teatro infantil,
hoy refugiada en los baules del olvido. De igual forma, la discreta presencia
de su compafiero y amigo David Antén (a quien le ha dedicado casi todos sus
libros), escendgrafo, director de arte en México y Colombia durante décadas,
quizas le han otorgado a Fernando una secreta y entusiasta pulsiéon hacia
los happenings. Desde sus presentaciones travestis en la television “azteca”
hasta su discurso mefistofélico en una silla imperial, al centro del escenario
del Teatro Adolfo Mejia de Cartagena de Indias, todo en €l pareciese que bo-
rrase sus propias fronteras y termina colaborando en disciplinas con las que,
de repente, no se ha sentido especialmente atraido. De alli que el narrador
de La rambla paralela (2002), de El don de la vida (2010), de Casablanca la bella
(2013) o jLlegaron! (2015) se parezca tanto al “personaje” Vallejo de La desazén
suprema o, incluso, se refleje sin problemas en el actor German Jaramillo que
interpreta al escritor llamado “Fernando” que regresa a Medellin en la versién
cinematografica de La virgen de los sicarios, el mismo que se enamora de jo-
vencitos sicarios y es testigo y coémplice de temibles crimenes, en una capital
antioquena excitada por el desastre!!.

LA PUESTA EN ESCENA DE UN BLOG

Es bien conocida la dificultad de los historiadores del teatro contempo-
raneo al tratar de seguir las rutas de nuestros antepasados escénicos. No hay
criticas, son pocas las crénicas y los periédicos esconden en sus amarillos
archivos una memoria que tiende a desbaratarse entre los dedos de la curio-
sidad. Contra Escena ha perseguido, como desesperada tabla de salvacién,
una manera de luchar contra la efimera verdad de la mortalidad del teatro (y
de la danza y de la 6pera y del performance). Cada entrada del blog es un ca-
pitulo que debia conducir a una época, a unas circunstancias y, por qué no, a
un estado de &nimo de quien esté escribiendo. A pesar de la inmediatez de las
llamadas “redes sociales” o de las publicaciones online, un blog es una forma
de remplazar la dificil permanencia en los “medios escritos” o la continuidad
no permitida a través de las revistas especializadas. El blog, convertido en
el espacio de los necesitados, es un impulso inevitable de aquel que escribe

1 Sobre la relacién entre Fernando Vallejo, Luis Ospina y Barbet Schroeder, véase Romero (2003-2007; s.f.-a).
2 En especial, remitirse a la bibliografia, al final de este estudio, de autores como Marina Lamus Obregén o
Carlos José Reyes.

96 ) Cruce de caminos



porque, de lo contrario, estalla o recurre a los estupefacientes. Aunque teé-
ricos como Robert Darnton admiten que el acto de bloguear, en su esencia,
se ha construido sobre la base de develar o provocar escandalos'®, como un
equivalente contemporaneo de los pasquines, Contra Escena ha querido fus-
tigar desde la creacién, antes que descalificar con excitantes improperios o
imponiendo gustos y tendencias, camuflado en la comodidad del escritorio.
A través de sus entradas, el cronista no evade el chisme o la provocacién,
pues, siguiendo con el profesor Darnton, estos son tan importantes como la
abstracta reflexién, toda vez que un rumor puede ser también el reflejo con-
tundente de una época. El critico, insistimos, no se esconde en una supuesta
neutralidad o en una sabiduria omnisciente. Al contrario, busca establecer
una cémplice conexién con el lector latente, a través del humor, el guinio y,
paraddjicamente, evadiendo la sencillez. El cronista no va hacia el lector. Es-
pera que el lector llegue algin dia a él. No hay ninguna presién editorial, asi
cuente en silencio el nimero de entradas que acompaina su texto. El cronista
es paciente y espera, a ultranza, ser “él mismo”, sin tener que pedirle el favor
a quien lo lee para que lo acepte. Mientras el articulo en un medio impreso (o
su reproduccién digital) tiene limites, estrategias, coordenadas, convenciones,
en las llamadas “redes sociales”, mas alla de las fotos familiares, el proselitis-
mo, las propagandas o el matoneo, los escribidores de Facebook disehamos
noticias interiores para establecer felices didlogos con el vacio'. ;Riesgos?
Cada vez la velocidad, como en Twitter, exige que las ideas se simplifiquen
hasta el punto de que todo lo que se diga esta influido, finalmente, por el mis-
mo modelo que antaiio tenia el método de calificar al mundo con estrellas
de opinién. ;Se ejerce la critica a través de Facebook, de Twitter? Se opina, se
afirma, se recomienda, se advierte o se destruye. Las redes sociales prohiben
la extensién, necesitan de la sintesis, obligan a la concrecioén, a la sinceridad,
al desparpajo, a la velocidad. Quienes recurren a las redes para hablar de
los espectaculos en vivo deciden, sin quererlo, aplanar el fenémeno, volverlo
diminuto, simplificar sus dos o mas horas de duracién en un parrafo o en
140 caracteres, tan directos como arrogantes'. En este escenario, el teatro, el
ballet, la 6pera, el performance, todos a una, estdn condenados casi siempre
al foso de los leones.

A propésito, véase la conferencia de Robert Darnton, en la Biblioteca Luis Angel Arango de Bogota, “‘Blo-
guear’: ahora y antes desde hace 250 anos” (2004).

A propésito, Zygmunt Bauman (2014) plantea que el éxito de Facebook radica en ser un dispositivo para
remediar el panico a la soledad.

 Véase “Teatro en Twitter”, en Romero (s.f.-b).

Escenarios de la autoficcién: nueve asaltos en primera persona ( 97



;Qué hay en un blog? Contra Escena se gestd a contracorriente de uno
de los principios basicos del “site”: deberia haber sido concebido como un es-
pacio de discusion. Sin proponérselo, se inscribia entre los que consideran que
el principio de un blog se nutria de la simple necesidad de contar cuentos (o
de opinar) y de que otros los supiesen. Asi, se fueron creando comunidades
donde se intercambiaban ideas, amores y odios, hasta que finalmente se sa-
turaban y pasaban a otro tema. El tiempo del blog es efimero y circunstancial.
Pero, con la brevedad de los afios recientes (ya se sabe: la velocidad del mun-
do no es la misma en el siglo XXI que en el siglo XIX), con el boom de las redes
sociales y su posible muerte®, el blog continta siendo un nicho de liberacion
del yo, en el que el artifice promueve sus ideas y las lanza al vacio, sin esperar
respuestas. Al menos es la conclusién del cronista que guiaba a Contra Esce-
na, al justificar el sentido de sus reflexiones. De repente, no es casualidad que
Contra Escena haya nacido en 2007, justo cuando el espacio de los blogs entré
en tela de juicio y tendio¢ a ser remplazado por la inmediatez de Facebook vy,
aun mas, por Twitter. Esas “ventanas para lanzar gritos”, al decir de Miguel
Olaya, tienden a ser cada vez mas inmediatas, méas intensas y, a su vez, mas
efimeras. Por el contrario, quizés por su obligado y precoz anacronismo, el
blog termind convirtiéndose en un refugio mas “intelectual”, mas reflexivo,
frente a la urgencia de las redes sociales.

Ahora bien: la lectura de un blog es un ejercicio circunstancial que co-
rresponde al fragor de la vida diaria, en el que se opina para el presente. Yo,
el cronista de Contra Escena, al leer con el tiempo y la distancia el conjunto
de textos que conforman los comentarios a mis distintas experiencias frente
a los escenarios, sintié (sentf) que era pertinente, a su vez, una lectura en blo-
que, en perspectiva, que permitiese acercarse a una generacion desde la mi-
rada de la historia. En ese momento, surgi¢ la idea de pensar en la traduccion
de Contra Escena hacia el mundo del libro. ;Para qué? Hay, evidentemente, un
retroceso, un viaje al pasado, una regresién, un rebelde ejercicio de nostalgia.
Sin embargo, al mismo tiempo, hay una urgencia por leer a una generacion,
pensando en una comunidad de analistas que aun van, en ultima instancia,
al objeto impreso, antes que al precipitado desorden del mundo virtual. Aun
hoy, en 2017, 1a publicacién en papel, para ciertos territorios, es un sancta sanc-
torum donde finalmente se analiza y no se aulla, se sistematiza y no se des-
califica, se interpreta y no se banaliza?. Por esta razén, pensar en reescribir

®  Estas ideas estén desarrolladas en la mesa redonda “;Los blogs han muerto? La opinién y la masificacién
de los contenidos” (BLAA, 2014). En dicha mesa redonda, Aleyda Rodriguez plantea que los blogs, al menos
en Colombia, no han muerto, sino que “ni siquiera han nacido” en todo su potencial. Es evidente que en la
academia (salvo en las facultades de comunicacién) los blogs y las redes sociales ni siquiera son tenidos
en cuenta como plataformas de reflexion y/o de difusién del pensamiento.

¥ Las universidades no tienen en cuenta los blogs, los post de Facebook y mucho menos los tele/graméaticos

98) Cruce de caminos



Contra Escena en funcién de la arquitectura bibliografica se fue convirtiendo
en un proyecto -y, en ultima instancia, en una obligacién- determinado por
las reglas académicas. Para ello, el cronista ensayd, en primera instancia, un
prologo que justificara la transicién del ciberespacio a la plataforma de Gu-
tenberg. Las notas de ese prologo hipotético terminaron siendo la fuente de-
tonante de estos asaltos.

No es accidental, por supuesto, que el Yo de quien estas lineas escribe
esté ensayando una tercera persona. La idea es conectar diversos textos en
los cuales el Yo deambula, se esconde, se busca a si mismo, sirve de ejemplo.
Por esta razon, la neutralidad de un narrador omnisciente es, simplemente,
una trampa. En mi caso, siempre habia escrito en primera persona, quizas
influido por la tacita impronta de Andrés Caicedo (1951-1977) para quien, en
todas sus narraciones de ficcion, el Yo jugaba como protagonista. Ninguno de
mis textos se separaba de mi mismo. Mi yo defendia el Yo. Pero se interpuso
el rigor universitario. Primero, el D.E.A. de L'Université de Paris VIII, donde es-
cribi un texto (en francés, lo que ayudé a la distancia) bajo la neutralidad del
que indaga. Luego, llegb la tesis doctoral. Alli, el lugar de partida fue el punto
de vista. Es decir, el Yo que se colaba sin permiso. El desafio consistia en tras-
ladar la mirada arbitraria al territorio del ensayo, de la critica, del pensamien-
to. Pero todo fue en vano. Hubo demasiados obstaculos que venian, cémo no,
de mi mismo. Tantos que, en la tesis doctoral que escribi para la Facultad de
Filologia de la Universidad de Barcelona (Romero, 2015a), el desafio fue es-
cribir 900 paginas en las que el yo o el nosotros desaparecieran por completo.
Como un reto, un desafio para probar otros registros de expresion.

Pero volvamos al frustrado libro de los blogs. Olvidémonos, por un mo-
mento, del tono de un texto para los estudios doctorales. Devolvamonos a
la prehistoria, al intento de introducir unas memorias, a partir de un punto
de vista, de la mirada de un individuo que duda. Si volvemos a la idea de un
prologo para un libro construido sobre tacitos fragmentos que aspiran a un
todo, el texto deberia arriesgarse a recuperar el Yo y combinarlo con la neu-
tralidad de la tercera persona. El “mi mismo” se objetiva y, al mismo tiempo,
se autoanaliza, intenta entenderse y, al mismo, tiempo, se ubica en un tiempo,
en una generacion, en distintos colectivos escénicos, en la voz individual que
forma parte de equipos que piensan pero que no pierden sus caprichos, sus
dudas, sus urgencias privadas. Construyamos el texto y denominémoslo La
cuarta pared.

comentarios de Twitter. La polémica por la no renovacion del contrato de la profesora Carolina Sanin en la
Universidad de los Andes, a finales de 2016, abri6 la discusién acerca de la libertad de expresiéon y de silo
que se opina en Facebook puede tener consecuencias, hasta el punto de poner en tela de juicio la estabi-
lidad laboral de una docente.

Escenarios de la autoficcién: nueve asaltos en primera persona (99



LA CUARTA PARED

Cuando comencé a ir al teatro, muy nifio, en los primeros anos sesenta,
me encantaba el telén de boca de los teatros®®. Me producia una irreprimible
curiosidad el hecho de imaginar cuando quitarian esa barrera para poder ver
lo que se escondia detras de sus limites. Muchos anos después, cuando em-
pecé a actuar y estuve al otro lado del teldn, la sensacion de expectativa era
mucho mayor. Los murmullos del publico, al otro lado del mundo, me inquie-
taban.Y, poco a poco, el conjunto de ojos que empezarian a mirarme serian
motivo de distintos ataques de panico. El miedo al “qué diran” se confundia
con el miedo al cémo lo diran, al cudndo lo diran, al por qué lo diran. La linea
que dirige la mirada desde las butacas hasta la escena se convertia en un ata-
que de mil rayos, como las célebres batallas de las peliculas de ciencia ficcién.
A los doce afios, uno de los primeros cuentos que escribi tenia que ver con
aquella dimensién de la paranoia. Tenia un titulo espantoso, que prefiero ol-
vidar. Lo que si no quiero dejar pasar por alto era la historia del relato: un par
de jévenes actores esperaban a que se abriera el telén, para comenzar a in-
terpretar sus personajes. Ambos estaban muy preocupados por lo que podia
haber mas alla de la boca de la escena. Todo el relato estaba construido sobre
la reflexion en primera persona de uno de los muchachos. Al final, sonaba el
tercer timbre, se acomodaban en la lateral y se abria el telén. El muchacho
salia a escena y miraba hacia el frente, hacia el publico: {Mierda!®, decia el
muchacho y se acababa el relato. Por supuesto, yo tampoco sabia qué era lo
que habia visto el personaje y ain no lo sé. Lo que si tengo claro es que mi pa-
sién por la actuacién, por estar “del lado de aca” del escenario fue cambiando,
paulatinamente, hacia el otro lado del muro. Ahora, prefiero dirigir. Y escribo
sobre lo que otros hacen. Pero hay una barrera mental entre el que ve y el que
representa, la cual sigue aun intacta.

La idea de la cuarta pared es una ilusion del teatro realista. Se instala,
supongo, con el telon de los teatros a la italiana y se mantiene en los esce-
narios que conservan la necesidad del principio de frontalidad. Esto es, la
separacion natural entre el espectaculo y el que lo ve. El espectador instala
un muro inconsciente, de voyeur, entre lo que estd mirando y su propia pre-

¢ El autor hace referencia al Teatro Municipal de Cali y a la Sala Julio Valencia del Instituto Departamental
de Bellas Artes de la misma ciudad. Aunque, al parecer, su primera visita a un escenario, en su primerisima
infancia, fue al Teatro al Aire Libre “Los Cristales”, cuya estructura corresponde a la de los antiguos sitios
de representacién griegos. Es decir, sin la presencia de la cuarta pared.

¥ En aquel tiempo, el narrador no sabia que la palabra “mierda” se usaba para desearse suerte entre los
actores. Al parecer, el origen de la expresién venia de las antiguas barracas espafiolas. Si al final de las
representaciones habia muchas huellas de la mierda de los caballos que habian transportado al publico,
queria decir que la obra habia sido un éxito de taquilla. Por tal motivo, los actores, auin hoy, dicen “mierda”,
como sinénimo de “buena fortuna”, esperando que lleguen muchos espectadores.

100) Cruce de caminos



sencia. Segun cita Patrice Pavis en su Dictionnaire du thédtre (1987), ya Moliere
reflexionaba sobre su virtual existencia en la obra L'impromptu de Versailles: “si
ce quatrieme mur invisible ne dissimule pas une foule qui nous observe”. Aqui, por
supuesto, el autor se permite dicha digresion, en la medida en que se trata
de una comedia de “teatro dentro del teatro” en la que un grupo de actores
se prepara para una representacién y pueden reflexionar, ellos mismos, sobre
su propio oficio. Pero, en términos generales, la cuarta pared es una idea que
permite mantener la autonomia de una historia. La participacién del publico
se hara desde el interior, desde la reflexién o, sobre todo, desde la emocién. A
partir de Brecht, la cuarta pared, como en la cancién que interpretaba Daniel
Santos (“esa maldita pared / yo la voy a romper cualquier dia”), ha desapare-
cido. Por supuesto que, antes del dramaturgo aleman, los actores se relacio-
naban con los espectadores de multiples maneras, en especial en las farsas.
Sin embargo, el autor de la Opera de los tres centavos se encargo6 de distanciar
al actor del personaje y permitié que aquél coexistiera con el publico por las
vias de la duda. “Tenemos que imponer ante todo la costumbre de reflexionar
en cada nueva situacion”, decia el coro en El que dice no, una de sus obras di-
dacticas.Y la cuarta pared, al parecer, impedia la postura critica del habitante
de las butacas. Asi que la convencién de ese muro transparente en la boca de
la escena fue entrando en crisis hasta que, al parecer, desaparecié. “;Todavia
se hacen obras pensando en la cuarta pared?”, le ol preguntar alguna vez, me-
dio en serio y medio en broma, a Ariane Mnouchkine en uno de sus célebres
talleres de formacién de actores. Es posible que las obras huis-clos tiendan a
arder en el averno, pero la idea siempre me ha fascinado. Es una convencién
claustrofébica que implica el encierro de los actores y que convierte a los es-
pectadores en mudos y violentos testigos.

Pienso en la célebre camara de Gessell, esos cuartos separados por una
pared de vidrio, en los que se puede mirar de un solo lado. Se utilizan nor-
malmente para proteger a los testigos en las indagaciones policiacas o a los
meédicos en la investigacién con sus pacientes. De alguna manera, los actores
del teatro estarian dentro de una camara de Gessell, convertidos en “cuerpos
dociles”, al arbitrio de quienes miran. El primer “mirdén”, por supuesto, es el
director, el célebre “espectador profesional” del que hablaba Jerzy Grotowski.
Y luego, cuando una obra ha sido lo suficientemente ensayada y expuesta
ante los ojos de mirones pragmaticos (asistentes, vestuaristas, iluminadores,
sonidistas), estan los que van a la ceremonia del teatro para poner sus cere-
bros al servicio de la escena. Creacion colectiva de mirones, coro de parientes
de peeping tom. El mas temible de esos mirones es el critico. El que va al espec-
taculo teatral para luego escribir sobre €l

Escenarios de la autoficcién: nueve asaltos en primera persona ( I0I



Comencé a escribir sobre teatro, no para sentirme mas inteligente, sino
para rendir tributos de admiracién. Para manifestar mi positiva envidia. Cuan-
do vefa una obra de teatro (o una pelicula, pero esa es otra historia, aunque
de pronto no) que me fascinaba, volvia a casa a sentarme a la maquina de
escribir (si, comencé a escribir en maquinas de escribir) para tratar de decons-
truir (utilizo el anglicismo, queriendo emular lo que construye Woody Allen
en Deconstructing Harry) aquello que habia visto. Casi nunca escribo sobre lo
que hago. El teatro es un misterio que sé6lo puedo develar mientras se va ges-
tando. Nunca tomo notas previas a los montajes. Los montajes se hacen con
los actores. Pero los espectéaculos de otros, una vez expuestos a la mirada de
los extraterrestres, necesitan del ojo avizor, del beady eye, que acompana en el
viaje al espectador que se acerca al universo de la escena con propésitos nun-
ca precisados. No soy muy amigo de los comentarios descalificadores ni de los
emoticones que aprueban o desaprueban una obra de arte en las revistas de
farandula. Mucho menos de los criticos sin profesion. Prefiero el comentario
inteligente de alguien que se toma el trabajo (y la vida entera) para escribir
sin ostentaciones, pero con profundidad, sobre los misterios y las complejas
costuras de una puesta en escena.

Escribia sin ningin compromiso sobre el teatro desde mucho tiempo
atras. Pero, a partir del ano 2007, me propusieron en la edicién digital del
diario El Tiempo de Colombia que mantuviera un blog en el que comentara los
distintos espectaculos que se presentaban en Bogota. Acepté gustoso, porque
vivia muy preocupado ante la ausencia casi total de critica teatral en mi pais.
Nadie escribia sobre el teatro, salvo en la época de los Festivales Iberoameri-
canos que, cada dos anos, se celebran en nuestra capital. Durante esas dos se-
manas, se alborotaban los criticos teatrales. Nacian como por encanto y luego
desaparecian. Y cuando lo hacian, utilizaban el método del pavo real, como
si hubiésemos nacido en los mismisimos intestinos del West End londinense.
Ya que sigo dirigiendo, ya que escribo teatro, ya que soy pedagogo y, sobre
todo, ya que soy espectador, esa actitud me parecia, a todas luces, injusta.
Tomemos un ejemplo. Si algun critico, comentarista o escribidor de ocasién
va a una obra y luego escribe en un medio: “es una pieza fria y sin gracia,
con actuaciones irregulares y una escenografia espantosa”, ;qué sucedera?
El lector desprevenido le dara una ojeada al comentario. Lo mas probable es
que no vaya a la obra y ese sera su punto de vista en sus conversaciones de
fin de semana: “jAh, la obra X!”, dir4, sintiéndose con autoridad para opinar.
“Yo no la he visto, pero todo el mundo dice que es fria y sin gracia, dizque con
actuaciones irregulares y con una escenografia espantosa”. Hasta ahi llegé el
montaje de marras. Pero la inteligencia del lector desprevenido también se va
a pique, sin que el lector desprevenido se dé cuenta.

102 ) Cruce de caminos



Debo aclarar que en Colombia el teatro es un arte muy joven. Todos los
dias hay que inventarse al publico, porque, de lo contrario, el publico se aleja
de las salas. Es necesaria una critica que impulse al espectador a sentirse
a gusto yendo al teatro y no justificdndole su pereza o su desconocimien-
to. Aquli, por lo general, se reproducen sin control los escritores de diatribas.
Algunos son muy buenos, otros son perversos e ignorantes. Siempre me ha
parecido que, en un pais de asesinos y de criminales como Colombia, donde
el disenso se paga con la vida, este tipo de criticas son veladas invitaciones
al asesinato. Claro que estoy equivocado, pero los paranoicos somos asi. Una
especie que abusa de su propia sensibilidad. Por eso, desde que empecé a ali-
mentar mi blog, procuro no escribir mal de nadie. Si algo no me entusiasma,
reflexiono sobre el asunto, pero no lo juzgo. Procuro encontrar las razones por
las cuales no hubo amor a primera vista. No me gustan las polémicas, a pesar
de que el teatro es el arte del conflicto. Me temo que soy contemplativo, iluso,
llorén, cuartapared. Lucho contra ese peligroso y reaccionario sentimiento
donde la pasion se desborda y la secretaria deprimida que todos llevamos
dentro termina por imponerse. Como en el célebre album de Pink Floyd, pro-
curo tear down the wall, romper el muro que me aisla, y lucho, a través de las
palabras, por instalarme de nuevo, en el enojoso desierto de la vida real.

A propésito de Pink Floyd, hay una leyenda, en la génesis de The Wall,
que nos podria servir para ilustrar la contradiccion latente de estas lineas.
Decia Roger Waters, alma y nervio del album en mencién, que la idea le surgié
ante el comportamiento agresivo de un fan de la primera fila en un concierto
de la gira de Animals. Waters, ciego de la ira, escupid al espectador y, al ter-
minar el show, se arrepintié de su impulso animal. A partir de ese momento,
comenzo a especular con la idea de construir un muro entre los musicos y los
espectadores. De hecho, cuando The Wall se presentd por primera vez, se Co-
locaba una inmensa pared de ladrillos blancos en la boca de la escena, hasta
tapar totalmente a los intérpretes. La experiencia fue repetida por Waters en
su tour del 2010/2011%. Si, es contradictorio. Se quiere construir un muro para
separarnos de los espectadores, pero, al mismo tiempo, lo queremos destruir
para acercarnos a ellos. ;Dénde caben —si cabemos- los criticos en este pu-
gilato? Los criticos son (;somos?), a no dudarlo, another brick in the wall, una
pledrita en el zapato de la comunicacién que, tarde o temprano, se convertira
en grumo de arena.

Para finalizar, un recuerdo. En 1991 vi un espectaculo de Pina Bausch en
Paris, en el Théatre de la Ville, que me marcaria para siempre, como el escu-

2 Y, como las conexiones siempre hacen su aparicién, en el blog Contra Escena también hubo comentarios
sobre conciertos de rock y, en particular, sobre el tour de Roger Waters, reconstruyendo The Wall (Contra
Escena, 2010).

Escenarios de la autoficcién: nueve asaltos en primera persona ( 103



pitajo de Roger Waters. Se llamaba Palermo, Palermo y comenzaba con el teléon
de boca cerrado. Oscuridad. Luz sobre el telén. El teldn se abria en silencio. Un
muro de ladrillos grises ocupaba todo el escenario. Pausa. De repente, el muro
cedia, cedia, cedia y se estampillaba, en un estruendo imponente, contra las
tablas, contra el piso. Allf, sobre sus ruinas, sucedian las iméagenes contun-
dentes del Palermo d’apres Pina. Nos la pasamos creando y rompiendo muros
para las ceremonias de la escena. Los evitamos, los buscamos, les huimos, los
invocamos. Estas lineas, en el fondo, no sé muy bien para qué ni para quién
las he escrito. Supongo que para mi mismo, porque la vejez se acerca y muy
pronto perderé la memoria. Pero creo, al mismo tiempo, que busco en ellas
reflexionar sobre mi oficio, intento aprehender lo que no hice y me preparo,
de alguna forma, a una nueva consagracién de la primavera, ahora, cuando el
invierno convierte las llamas del infierno en el misterio de un copo de nieve.

En el muro de las lamentaciones en que a veces se convierte el acto de
la critica, es posible que encontremos, en la cuarta pared, un orificio que nos
invite al ejercicio de la dicha.

EL TERCER 0OJO

Hasta aqui, un hipotético prélogo para el libro hecho de blogs. A pesar
de que el volumen se rescribid, se reorganizd, se reinventd, nunca llegd al
papel impreso. Y las razones sobran. La utopia de Ray Bradbury y su visua-
lizacién, via Francois Truffaut en el film Fahrenheit 451, ahora se materializa
incluso antes de que los libros vean la luz. ;Para qué insistir? ;Por la tristeza
de no ver un nuevo titulo en nuestras estanterias? Es posible. Pero también
es importante mirar un poco mas alla y pensar en el oficio teatral desde la
reflexién, saltando la cerca de la informacién o del comentario inmediato. El
ejercicio de la mirada que aguza los instintos y que luego escribe sobre los
resultados se torna necesario, en la medida en que los fenémenos de la repre-
sentacién necesitan de un eco que los justifique, que los avale, que los com-
prometa con el mundo. Para no ir méas lejos: hoy por hoy, en las artes visuales,
se necesita de un soporte tedrico para que la obra tenga una presencia real
en el entorno a partir del cual fue concebida. En Colombia, este soporte del
pensamiento es muy pobre con respecto al mundo de los escenarios. El teatro,
la danza, la épera, el performance, el video arte, la instalacién, todos a una,
necesitan de la mirada conjunta para pensar en una generacién, para enu-
merar tendencias, para establecer estilos o anunciar las diferencias. Dicha
reflexion debe salir de los artistas que piensan en voz alta. De aquellos que
miran y, al mismo tiempo, representan.Y cuando representan, escriben. Rom-

104 ) Cruce de caminos



pen la cuarta pared, invocan el Yo y lo ponen de frente ante los espectadores
que ven y, al ser interrogados, leen el subtexto de la vida. El escritor Enrique
Vila-Matas ha puesto dicho viaje plural del actor y el testigo, del intérprete y
del analista en muchos de sus textos, pero, en particular, en su novela titulada
Aire de Dylan (2012)%.

Pero regresemos al punto de vista. Cuando la critica desnuda sus he-
rramientas y pone de presente la arquitectura del yo. Por lo general, el texto
académico prescinde de la responsabilidad de quien escribe. Su impronta se
manifiesta de manera velada, en el subtexto, en el “meta/mensaje” escondido
en los entretelones de las palabras. En el caso de los textos concebidos para
Contra Escena, el yo del critico es el yo del cronista y es, al mismo tiempo,
el yo del contexto, el yo de la circunstancia, el yo de la época. En los ultimos
anos, esta tendencia ha sido materia de reflexiéon en el mundo del documen-
tal cinematografico y apunta, de alguna manera, a lo que los textos de Contra
Escena han explorado: una autobiografia comentada a través de lo que se ve.
Alisa Lebow (2012, pp. 1-11), en la introduccién a The Cinema Of Me, considera
que “first person films can be poetic, political, prophetic or absurd”. Parafra-
seandola, se podria considerar que un texto referencial sobre un espectaculo
en el que la mirada del que escribe no se esconde, sino que se pone en evi-
dencia, que subraya su postura personal frente al espectaculo, convierte el
texto en un objeto literario, més alla de su funcién didéctica o informativa. En
Colombia, el caso de Andrés Caicedo y la critica cinematografica es altamente
revelador. Sus textos no solo se concentraban en el analisis de un film, sino en
ahondar en el estado de animo de aquel que miraba (en este caso, el propio
Caicedo), hasta el punto que sus escritos son considerados como “ficciones
cinematograficas” (1999). Al compilar sus textos sobre el universo de la pan-
talla, se siente un tono similar tanto en el escrito sobre El Padrino 2, el “Diario
de una comedora de cine” o el relato “El espectador”. La voz (el yo) de quien
escribe es la misma. Tuve el privilegio de reunir, durante afos, los textos de
Caicedo, en compania del realizador y amigo Luis Ospina, hasta que el grueso
volumen compilatorio se publicé... quince afios después (no hay que perder
las esperanzas)?®. Los siglos corrieron como cachetadas y, tres lustros después,
Ospina estrend su extenso fresco autobiografico titulado Todo comenzd por el fin
(Colombia, 2015) en el que se cuenta la gesta del llamado Grupo de Cali, entre
1971 y 1991. Tanto Caicedo, como Ospina, como Carlos Mayolo, como “unos
pocos buenos amigos”, como yo mismo, somos los protagonistas. ;Un cine
autobiografico? Si. ;Un cine de autoficcién? Asi es, de la misma manera que lo

2 Véase de Romero Rey, “Respirando el aire de Dylan” (2012b).
2 Han aparecido tres ediciones en espafiol de Ojo al cine. La més reciente, con textos complementarios, en
Caicedo (2017).

Escenarios de la autoficcién: nueve asaltos en primera persona ( 105



fue Un tigre de papel, el largometraje de Ospina de 2006. Al mismo tiempo, son
peliculas criticas, que analizan, a través de la imagen, una época, un pais, una
utopia y, por encima o por debajo de todo, una voz y una mirada que determi-
na un comportamiento. Gregorio Martin Gutiérrez, en el libro Cineastas frente
al espejo, lo sistematiza al considerar que, en el audiovisual, existe una mezcla
“entre el cine autobiografico, el diario filmado, el autorretrato, la carta filmada
y el cine-ensayo”. A todos los agrupa en lo que denomina “los cineastas del yo”
(2008) e introduce un conjunto de textos que manifiestan el creciente interés
por el cine que gira ciento ochenta grados para que el realizador se mire a si
mismo. Este conjunto de compilaciones/reflexiones/autoficciones (Ojo al cine,
Todo comenzé por el fin...), en Ultima instancia, reptan por paredes similares
a las de los textos de una aventura virtual tipo Contra Escena. De la misma
manera que un libro como Ojo al cine se lee, hoy por hoy, como un texto que
descubre la realidad de un oficio a lo largo de la década del 70, de la mano de
un autor que no se esconde, sino que se pone como condicién, de la misma
forma los 245 textos de un blog podrian transformarse para que existan en
conjunto, indisolubles, necesarios el uno frente al otro, mas alla del comen-
tario coyuntural de la programacién del Festival Iberoamericano de Teatro de
Bogota o de las aventuras creativas en el (ya no tan) nuevo milenio.

El mundo de la escena en Colombia ha sido plural. La historia del teatro
moderno ha estado determinada por el advenimiento de la Creacién Colecti-
va.Y el individuo, su mirada, sus caprichos, tienden a disolverse en el desor-
denado tintero de los grupos sociales. Han pasado los afios y nuevos riesgos
se corren, cuando se necesitan los balances, las reflexiones, los recuerdos o
las evocaciones. En este momento, pareciera que saltase la poesia por encima
del rigor de las citas o de los planteamientos. Cuando la critica se hermana
con el divertimento, es posible que la liebre huya del cubilete del mago, pero
también es muy probable que el mago, en su impostura, nos ensene el se-
creto tunel donde se reproducen sus asistentes impredecibles. La creacién,
la invencién colectiva no prescinde de la mirada individual. Al contrario, el
espectaculo esté constituido por un conjunto de ojos que en el fondo, muy en
el fondo, se define a través del juego de cientos de miradas solitarias.

Hoy por hoy, el jardin de los senderos del arte cada vez se bifurcan mas.
No solo se multiplican las formas para llegar a uno mismo, sino que uno mis-
mo se inventa nuevas mascaras para definir sus acertijos. Hace algin tiempo,
decidi encontrar las razones por las cuales el video se habia convertido en
una necesidad de las artes en nuestros tiempos. El Yo, en una buena canti-
dad de ejemplos, venia empaquetado o, mejor, mediatizado, a través de una
camara. Para tratar de entenderlo, ensayé un relato, que era el relato de un
ensayo:

106 ) Cruce de caminos



Dementat prius: LAS CAMARAS DEL YO

El psiquiatra que cuida la abundancia de mis cabellos me ha recorda-
do la historia de E. T. A. Hoffmann, titulada Der Sandmann, en la que el joven
Nathanael se enamora de Olimpia, sin saber, en realidad, que se trataba de
una mufleca mecanica. Al darse cuenta de la impostura, el joven Nathanael
enloquece. Como me encontraba en una sesion de alta peluqueria, en la que
no solo se permiten sino que se exigen las asociaciones libres, le dije a mi
psiquiatra (odio los posesivos y mucho menos cuando se trata de asuntos del
alma; pero estamos en asuntos del Yo) que yo habia visto, veinte afios atras,
una puesta en escena de la 6pera de Offenbach Les contes d’Hoffmann, dirigida
por Roman Polanski, en la que se mezclaban los recursos convencionales de
los montajes a gran escala con la utilizacion de efectos especiales propios del
cinematégrafo. ;Por qué, me preguntaba a través del psiquiatra, era necesaria
la utilizacién de medios electrénicos en una representacion en vivo? Al poner
en evidencia el artificio frente a la mirada burlona del galeno, temi convertir-
me en el joven Nathanael. El psiquiatra, diligente, dobl¢ la racién de Xanax
y la preocupacién por mi inminente paranoia estuvo controlada, al menos
por algunos dias. Pero el mal ya estaba hecho. Al salir del consultorio, traté
de organizar mis ideas, de tal suerte que no tuviese que depender tanto de la
quimica y mucho menos de tener que redoblar la abultada tarifa del cientifi-
co. Una vez llegué a casa, me miré al espejo y recordé: soy un artista, aunque
me dedique al teatro o a la fabrica de suenos. Me preocupa la muerte de las
Bellas Artes. No entiendo por qué los espectaculos o las formas de interaccion
obra-publico cada vez se mediatizan mas a través de la tecnologia, lenta pero
triunfante. En un principio, parecia todo claro. Pero... spor qué atribularse por
el recurso, cuando lo que deberia importarme tendria que estar en las profun-
didades de una obra, cualquiera que fuese? ;No deberiamos concentrarnos
en mirar al pais (soy —oh, gloria inmarcesible- colombiano) a los ojos, recupe-
rar la memoria, no dejar que el dolor nos aturda, contribuir con la reconcilia-
cién de la sociedad? El tema para una nueva sesion con el psiquiatra estaba,
por desgracia, debidamente servido. Ingeri un nuevo Xanax de 0,5 mg, antes
de ir a la cama. Esa noche sofié un ensayo. Un ensayo dentro de un ensayo
que es un relato que es una reflexién que es un prélogo in progress:

La apropiacién de los efectos especiales en los escenarios en vivo (que
el mismo Polanski llam¢, en su temprano libro de memorias, “los defectos
especiales”) es un asunto tan antiguo como la tragedia griega. Téngase en
cuenta, por ejemplo, que la desprestigiada expresion deus ex machina (utiliza-
da en nuestros dias para burlarse de las soluciones dramaturgicas caidas del
cielo) viene de la primitiva tramoya que los intérpretes de Esquilo, Séfocles o

Escenarios de la autoficcién: nueve asaltos en primera persona ( 107



Euripides manipulaban para que los dioses pudiesen descender de los cielos
sin obstaculos terrenales. Los siglos han pasado y las artes escénicas se han
nutrido de la pintura, la danza o la musica para constituir una suerte de man-
comunidad estética en la que se fusionan o simplemente se borran las fron-
teras entre unas y otras. Por muchos anos, se llegd a considerar que la 6pera
estaba destinada a convertirse en “la obra total” (la tan codiciada expresién
Gesamtkunstwerk hija, al parecer, de Richard Wagner), hasta que el cinematé-
grafo comenz6 a robarse los anhelos deicidas? con sus iméagenes hipnéticas,
sus conmovedoras partituras emocionales y sus primerisimos planos sin Ver-
fremdungseffekt?*.

Una vez més, mi psiquiatra no se equivocaba. Al despertar, me di cuen-
ta de que mi problema no se limitaba a una madre posesiva y a un padre
acuarelista, sino a un peligroso coctel en el que mi pasado audiovisual y mi
presente escénico habian comenzado a hacer estragos. Antes de regresar a
una nueva consulta, decidi poner en blanco sobre negro los posibles origenes
de mi desastre. Asi, armado de un libreto aprendido de memoria, como en los
tiempos en que las obras de teatro tenian parlamentos, me senté frente al psi-
quiatra. El hombre es, a no dudarlo, un cientifico descomplicado. Comienza
su terapia con las noticias de la actualidad y, poco a poco, termina buceando
en las profundidades de mi desubicado tormento. La cadena de asociacio-
nes libres se inicio esta vez con las transmisiones televisivas del mundial de
fatbol desde Brasil 2014. En ese acto de desfachatez sincera por el cual uno
opta en la silla del analista, tuve que confesarle al psiquiatra que mi primer
ataque de panico habia comenzado cuando llegd a mi casa el primer receptor
de televisién en 1970, época en la que mis padres decidieron comprar un apa-
rato en blanco y negro para ver los partidos del campeonato de balompié que
se celebraba en México. Una noche, viendo alguna transmisién en diferido
(si pudiese recordar de qué equipos se trataba, los misterios de mi angustia
estarian, desde hacia mucho tiempo, resueltos), una inenarrable sensacién
de pavor se apoderd de mi, sin ningin motivo aparente. Mis padres corrieron
a llevarme a una clinica, me dieron una pastilla para tranquilizarme y mis
miedos se apaciguaron. Pero desde esa época, cada cierto tiempo, los terrores
me visitan con incémoda frecuencia. Llegan, se instalan por una breve tem-
porada, desbaratan mis vuelos nacionales, me obligan a temibles recaidas

»  La expresioén es robada a Mario Vargas Llosa, quien en su libro prohibido Garcia Mdrquez: historia de un deici-
dio (1971) apunta hacia el anhelo de un escritor que suplanta a Dios. Es decir, que apunta a la creacién de
una obra totalizante, donde todo cabe, como en el Aleph borgiano.

*  El efecto de distanciamiento fue sistematizado por Bertolt Brecht (1898-1956), en una época en la que apenas
comenzaba a husmearse la invencién del video y nadie sospechaba su irrefrenable toma del poder en las
Nuevas Artes. Hoy por hoy, el video puede haberse convertido en un Verfremdungseffekt, como se vera méas
adelante. Una vez més, la busqueda de la ruptura de la cuarta pared.

108 ) Cruce de caminos



alcohdlicas y pierdo amistades por no responder al teléfono. El psiquiatra,
que es un hombre que sabe calcular sus descubrimientos, no me lo ha dicho,
pero sospecho que debe estar pensando que la razén de mis enfermedades
del alma tiene su origen en la pantalla. Quem deus vult perdere, dementat prius?
dice la frase, erréneamente adjudicada a Euripides.Y si mi destino era el de la
hybris dolorosa, es muy probable que mi deus ex machina fuese un televisor. El
psiquiatra me recomend¢ una buena cantidad de libros para analizar los fe-
némenos de la imagen, incluyendo el volumen El medio es el disefio audiovisual,
que me ha servido, ademas, para sentirme en el gimnasio®.

Convencido de que este asunto ya no le pertenecia a la ciencia, sino
a los seres superiores, opté por acudir al oraculo. En la intensa oscuridad
de una caverna, consulté sin predmbulos: “;las imagenes proyectadas estan
acabando con las Bellas Artes?” El sacerdote que me atendid en las tinieblas
guardé silencio por varios minutos. Tiempo suficiente para que mi cabeza ta-
rareara la pegajosa cancion “Video Killed The Radio Star” del grupo britanico
The Buggles, la cual se inmortalizé por tener el dudoso privilegio de inaugu-
rar, el 1 de agosto de 1981, la primera emisién de la cadena de videos musi-
cales MTV. Tras la eterna pausa, el oraculo guardé silencio, porque no tenia,
he concluido, ninguna respuesta. Pero mi preocupacién no cesa. Guillermo
Cabrera Infante afirmaba que la religién, el psicoanélisis y la policia tienen en
comun el interrogatorio. Como me resisto a acudir a las fuerzas de seguridad
del Estado para resolver los meandros de mi inconsciente, he decidido tomar
el toro por los cuernos e interrogarme a mi mismo a través de las preguntas
del analista. Dias después, cuando le dije al psiquiatra que mis raices estaban
incrustadas en el mundo del teatro, del cine y de 1a literatura, me miré triun-
fante y afirmé: “jAh! jTe dedicas a actividades que estdn cercanas al mundo
del Arte!” En un principio pensé que el analista confundia las peras con las
manzanas (la arquitectura, la escultura, la danza, la musica, la pintura, la
literatura han sido, segtn la tradicién, las “Bellas Artes””). No tenia tiempo
de dar explicaciones innecesarias. Asi que pensé en cambiar de psiquiatra.
;mvfkluegotere enteratra.necesarias. As Pero pronto me enteré con tristeza de
que el cientifico no estaba tan desubicado.

»  “A aquel que los dioses quieren destruir, primero lo enloquecen”. Para una mejor comprension del feno-
meno, recomiendo a los curiosos consultar el libro de Ruth Padel Whom Gods Destroy: Elements of Greek and
Tragic Madness (1995).

% La Ferla (2007). Cada ejemplar del citado volumen pesa cuatro kilos.

¥ Es curioso tener en cuenta que el teatro, tal cual como lo entendemos hoy en dia, se consideraba en la an-
tigliedad como un arte musical. Mientras la pintura y la escultura eran artes auténomas. El malentendido
tiene sus raices.

Escenarios de la autoficcién: nueve asaltos en primera persona ( 109



Lux in tenebris

Todo parece indicar que fue Ricciotto Canudo, en 1923, quien consolido
la idea del cine entendido como “el séptimo arte”. La consigna, que ya venia
siendo defendida desde 1912, se afirmd en su texto titulado Manifeste des Sept
Arts y se convertiria en una suerte de puesta al dia de las categorizaciones de
la Estética de Hegel, en la que compartian “el reino de lo bello” las iméagenes en
movimiento con las otras formas candnicas de la creacién. ;En qué momento
se comenzo a generalizar la historia de las llamadas “artes plasticas” como “la
historia del Arte?” Mi psiquiatra, humillado, no supo darme una respuesta. Por
lo demés, es dificil que, ante la velocidad del mundo, se hable del cine como
“un arte” y practicamente improbable considerar que la mayuscula Belleza
hegeliana sirva de soporte para una reflexion acerca de lo que otrora se lla-
maba “la produccién de sentido”, viendo cémo van los asuntos del alma en
el siglo XXI. El problema es que, a medida que pasan los dias y la muerte se
impone como el Unico referente comprobable, las fronteras entre las distin-
tas formas expresivas tienden a borrarse y pareciera que el mundo estuviese
optando por un solo territorio para las artes en el que, a veces, se recurre al
sonido, a la piedra, a la voz o al musculo que se contorsiona. Pero esta rup-
tura de los limites ha sido apoyada, cada vez mas, por el imperio de un arti-
ficio triunfal. Si Canudo corond al cine en el pantedn de las artes durante los
albores del futurismo, ahora hay un nuevo convidado de piedra electrénico
que tiende a imponerse en galerias, museos, teatros, salas de proyeccién o
espacios no convencionales para las representaciones artisticas. Me refiero al
video que, poco a poco, ha terminado asentandose en las jovenes coreografias
de los bailarines mas recientes, en las sombras iluminadas del performance,
en los conciertos de musica contemporanea o en los telones de fondo de las
cada vez menos llamadas “obras de teatro”.

Para no ir mas lejos: en el Festival Iberoamericano de Teatro de Bogo-
ta del 2014 se utilizaron méas de 25 video-beams (solo la obra Sombras de la
directora noruega Kari Holtan requeria de cinco, sin contar los dos adiciona-
les para los subtitulos), multiplicAndose su presencia, en la medida que los
espectaculos requerian de una mayor visibilidad para los asistentes. Pero no
se trata tan solo de un recurso de ampliacién de la imagen, como ya es una
constante en cualquier concierto de rock. El video cuenta dentro de las for-
mas representativas, tanto (o a veces méas) que los actores o los demés recur-
sos expresivos de la escena. Pocos meses antes del citado festival, el Espacio
Odeon (antiguo Teatro Popular de Bogota y, ain mas antiguo, Teatro El Buho)
acogid una ambiciosa experiencia de la artista Laura Villegas —;Podremos de-
nominarla asi? ;O es tan sélo una directora de teatro?— en la que se intervino

I110) Cruce de caminos



la totalidad de los cuatro pisos en ruinas del otrora refugio de Fanny Mikey?
y Jorge Ali Triana®, ahora adaptado para la presentaciéon de una obra deno-
minada 13 suefios*® en la que, acompanando a un buen numero de actores,
musicos y bailarines, hubo cuatro video-beams, diez televisores y 41 tabletas
electrénicas. Es curioso que, en los tiempos en los que se aboga por una ma-
yor presencia fisica del intérprete en vivo sobre los escenarios, se haya vuelto
inevitable el video como un recurso de resurreccién escénica. El Teatro La
Candelaria, quizéas el colectivo de mayor tradicién de vanguardia en Colombia,
introdujo la presencia del video en su obra mas autorreferencial, titulada A
titulo personal (2008), un ano después de que su director, Santiago Garcia, hu-
biese publicado el libro El cuerpo en el teatro contempordneo (2007)**. ;Qué hacia
un primitivo video-beam de escasos limenes en una obra concebida para
exorcizar, en primera persona, los espectros individuales de la Creacién Co-
lectiva? Un ejemplo pertinente del citado montaje: en una pantalla de papel
periddico, el actor César Badillo observa su propia figura proyectada, imagen
que lo increpa, hasta que €l mismo decide destrozar con ira su propia presen-
cia virtual. Los actores teatrales mediatizados parecieran buscar la eternidad
ante la inminencia de su desaparicién. Pero no se trata tan solo de una forma
de pelear contra lo efimero. El video es, a su vez, decorado. Es escenografia que
discute, interroga, se lamenta, guarda silencio, mira o introduce exteriores en
el intimo utero de la teatralidad. Y, al mismo tiempo, es una herramienta para
deconstruir (de nuevo el anglicismo) los meandros del Yo.

Hace muchos anos, el citado Santiago Garcia publicé un articulo en
el que contaba la anécdota de un director chileno que le puso una cita se-
creta, muy angustiado, para confesarle, en la intimidad de un hotel calefio,
que odiaba la pantomima. Asi me senti, en la decimonovena crisis de ner-
vios, frente a mi psiquiatra, cuando, con las manos heladas, le confesé, sin
mayores preambulos, que le tenia mucho miedo a los video-beams en los
escenarios. “No quiero reconocer la temible evidencia de mi vejez”, le grité,
blandiendo el sobre de Xanax, advirtiendo mi dependencia. El psiquiatra fue
implacable: no podia confundir la utilizacién del video, como un recurso de
las artes contemporaneas, frente a la peligrosa banalidad de la television. Yo

% Destacada actriz, directora y gestora cultural nacida en Buenos Aires en 1930, instalada en Colombia desde
1958 y fallecida en Cali, en 2008. Fundadora del TPB, del Café Concierto La Gata Caliente, del Teatro Nacio-
nal de Bogota y directora del Festival Iberoamericano de Teatro.

»  Prolifico director de teatro, cine y televisién colombiano, cofundador del TPB y responsable de una enorme
cantidad de puestas en escena en las tres disciplinas citadas.

% La experiencia tenia el falico subtitulo O sélo uno atravesado por un pdjaro. Espacio Odeén. Bogotd, 2013.

3 Ellibro fue lanzado al publico coincidiendo con el cumpleafios numero 80 de su autor. En €l se sigue insis-
tiendo en la vieja teoria grotowskiana del actor como esencia de la representacién teatral. Para completar
la curiosa paradoja, el video es parte esencial de las obras de La Candelaria recogidas como La trilogia del

n o« e

cuerpo (“Cuerpos gloriosos”, “Soma Mnemosine”, “Si el rio hablara...”, en temporada desde 2013).

Escenarios de la autoficcién: nueve asaltos en primera persona ( ITI



venia preparado. Saqué de mi mochila arahuaca un ejemplar del libro El purio
nvisible y le grité a mi analista:

iHay que tener cuidado! jEl medio es el mensaje! jMire lo que dice Carlos Granés en su
texto maximo: “Al convertirse en industria del entretenimiento y del ocio, la actitud re-
belde fue domada por completo. La televisién sacéd toda su turbulencia a la superficie en
forma de espectéculo, y los elementos cinicos y escépticos de la vanguardia —el humor,
la irreverencia, la rebeldia, la zafiedad, la furia, la burla, la violencia- se adaptaron sin
dificultad al formato televisivo” (2011, p. 463).

Hasta ahi lleg6 la paciencia del galeno. Se puso de pie, se pase6 con los
cachetes enrojecidos y me aclaré lo que yo ya me sabia de memoria, que una
cosa era el video como recurso técnico y otra muy distinta el video como he-
rramienta de la industria del entretenimiento, que una cosa era el video-beam
en la galeria de arte y otra muy distinta el mismo aparato reproduciendo con-
ciertos de One Direction en la sala de una casa. “No estoy hablando del Arte
como fendémeno museal ni de televisién por cable”, le contesté, con lagrimas
en los ojos. “Estoy considerando la fatal irrupcion del video en las obras de
teatro, en la forma mas pura de representacién en vivo”. El psiquiatra me pi-
dié algunos ejemplos. Respiré profundo y le pedi, una vez mas, que me diera
tiempo. Esa misma noche, garrapateé otro ensayo:

Maras/Mappings

En el principio, estaba el Verbo. Pero el Verbo se entusiasmo tanto con
sus propios encantos, que devino en narratofagia. La palabra hizo crisis. Fue
entonces cuando aparecio el video. El video, bajo el imperio de la sintesis que
provoca la imagen registrada, se fue tomando los distintos rincones de las
Artes. De las bellas y de las feas. En Colombia, el fenémeno habia comenzado
con vastagos rebeldes de la televisién (como Rodrigo Castario, hijo de Alvaro
Castano Castillo y dona Gloria Valencia de Castano®?), con franceses apatridas
(como el videoartista Gilles Charalambos), hasta llegar a las instalaciones de
José Alejandro Restrepo. Pero las exploraciones de Restrepo no se limitaron
a explorar en los artificios de la tecnologia, sino que combinaron la imagen
proyectada con la imagen representada en la realidad. Y para ello contd, en
primera instancia, con la privilegiada presencia de la desaparecida performer
Maria Teresa Hincapié (1956-2008). Todavia recuerdo a la actriz hieratica, en

2 Ambos pioneros de la radio y la televisién en Colombia.

112 ) Cruce de caminos



la mitad de un escenario, arrojando maiz a unas palomas que solo apare-
clan en las pantallas de varios televisores ubicados en el piso del espacio de
la representacién. El sonido del maiz, estrellandose contra el piso, era am-
plificado por unos microéfonos que reverberaban la caida en un misterioso
eco trascendente®. Alli, creo yo, comenzaron las primeras actuaciones del
video en los escenarios colombianos. Pero no me refiero al video como herra-
mienta en si misma, sino como participe, como coequipera de los intérpretes
de la escena. Y, detras de José Alejandro Restrepo®, ha habido en Colombia
toda una avalancha de televisores y de video-beams, de video objetos y de
mappings en espacios convencionales y no convencionales, donde hacen pre-
sencia, tradicionalmente, los protagonistas del arte en sus mejores rupturas
posmodernas. Pero mi curiosidad (y luego mi preocupacién) se inclina hacia
la digitalizacién de los escenarios, en un momento en el que el cuerpo pare-
cia estar reinando sobre las formas representativas y los bailarines seguian
estirando sus musculos, los actores continuaban estudiando sus parlamentos
y los musicos procuraban calibrar sus instrumentos sin afinadores online. Al
parecer, la promiscuidad es la reina. Hoy, en el arte, conviven las videoinstala-
clones con un nuevo tipo de sacerdocio del horror, que en Colombia se conoce
cologuialmente como los “performeros”, especialistas en dignas formas de
la poesia gestual, artifices de laceraciones multiples, coprofilia entre los mas
audaces, amputaciones de los més comprometidos y otros ceremoniales que
apuntan a las llamadas “teatralidades del dolor”, segin la expresién de la
investigadora Ileana Diéguez (2003)%. Hay, por consiguiente, una doble pre-
sencia en el artista que se expone y el creador que mediatiza su experiencia.

De la misma manera, en el escenario o, mejor, en el espacio escénico,
los actores representan, pero también presentan, segin la ya célebre dicotomia
planteada en las teorias posdramaticas. De hecho, Hans-Thies Lehmann con-
sidera que “en principio, sélo cuando la imagen de video entra en una relacion
compleja con la realidad corporal comienza una estética multimedia propia
del teatro” (2013, p. 397)%*. Hay aqui una curiosa postura, si se quiere, moral,

3 Este trabajo se estrend en el Teatro La Candelaria de Bogota con el titulo de Parquedades (escenas de parque
para una actriz, video y musica) en 1987 y se presentaria, algin tiempo después, en la Sala Beethoven de la
Escuela de Bellas Artes de Cali.

*  Por lo demaés, Restrepo es el responsable de otras interacciones entre lo teatral y el videoarte, tales como
Humboldt y Bonpland taxidermistas (2001), basado en un texto del dramaturgo venezolano Ibsen Martinez y,
sobre todo, Vidas ejemplares (2008), con destacados actores de distintos centros la vanguardia escénica co-
lombiana. A propésito de esta Ultima experiencia, véase “Vidas y videos ejemplares” (Contra Escena, 2008).

% Sus reflexiones se derivan, a su vez, del tremendo estudio de la investigadora antioquefia Elsa Blair Muertes
violentas. La teatralizacién del exceso (2005), donde las expresiones del horror de las masacres y sus lecturas
de intimidacién convierten en ejercicios demasiado pequefos sus equivalentes representacionales.

% Porlo demas, este libro, publicado originalmente en Frankfurt en 1999, ha sido citado y referenciado, multi-
ples veces por los tedricos de la escena en Colombia, desde mucho antes de su aparicién en espanol. ;Sera
que el aleman es el idioma de los lenguajes no verbales?

Escenarios de la autoficcién: nueve asaltos en primera persona ( 113



con respecto al objeto de mis preocupaciones. ;Qué quiere decir “una relacion
compleja con la realidad corporal”?. En el fondo, Lehmann pretende una con-
servaciéon de la figura del actor que deberia seguir liderando su protagonismo
sobre la escena, pero hay respetables ejemplos dentro del teatro, al menos en
el colombiano, donde el video no establece precisamente “relaciones comple-
jas con la realidad corporal”, sino que, de un solo tajo, prescinde de ellas. Para
citar un ejemplo digno de consideracion, se cuela en mi memoria el caso del
codirector de Mapa Teatro, Rolf Abderhalden, quien, desde finales de la déca-
da del 80 ha incursionado en el mundo de las videoinstalaciones, hasta llegar
a complejas y polémicas fusiones entre lo teatral, lo audiovisual y lo plastico,
en experiencias como Testigo de las ruinas (2005) o, cerrando un triptico sobre
la fiesta de la violencia colombiana, con Los incontados (2014). En el primero
de los ejemplos, los actores practicamente desaparecen: son testigos en la
escena de algo que se ve en las pantallas de proyeccion.

Su ejemplo es, quizas, el que mejor sintetiza mis preguntas y, de cier-
ta manera, propone algunas respuestas. Abderhalden, junto a sus hermanas
Heidi y Elizabeth, fundé el grupo Mapa Teatro en 1984 produciendo, durante
diez anos que se prolongan, una gran renovacion de la escena colombiana
con obras que trascendian las lecturas complacientes de la teatralidad y se
consolidaron con una voz inconfundible, con sus memorables lecturas de au-
tores como Julio Cortazar, Heiner Miller, Bernard-Marie Koltes, Shakespeare
o Esquilo. Hasta que, en 1997, aparecié su obra Camino, instalacién que inau-
gura un triptico —“Espacio vacio, rectangular. Piso blanco, paredes blancas.
Suspendidos del techo una cobija, una almohada, un colchén, una cama, una
silla, una mesa, un cuchillo, una maleta, un par de zapatos, un pantaléon y
una camisa, una tijera, una venda. Silencio. Oscuridad atravesada por dos
imé&genes proyectadas” (BLAA-Biblioteca Virtual, s.f.)-, el cual se consolida en
su segunda parte con Dormitorio. Pieza para imagen y sonido de 1998, ganado-
ra de la VI Bienal de Arte de Bogota del Museo de Arte Moderno de Bogota.
Cerrando la trilogia, en 1999, se exhibié Lo demds es silencio en la Casa de la
Moneda, en el marco de la exposicién “Puntos de cruce”. Fue una videoinsta-
lacién con proyeccién sobre paredes y piedras, y una luz de llama de gas en
tuberia de cobre. El titulo de este tercer episodio me interesaba en particular,
porque habia alli un guifio de teatrero: Lo demds es silencio remite al final de
Hamlet, cuando el héroe de la tragedia estd a punto de morir. ;Quién estaba
a punto de morir en esta obra en la que, segiin Jaime Ceron, “los materiales
fundamentales son el espacio y el tiempo, siendo abordados de manera que
el espacio parezca durar y el tiempo tienda a ocupar un lugar™’? En 1999,

37 Jaime Cerdn. “Puntos de cruce”. Catalogo de la Exposicién, Programa Johnnie Walker en las Artes 1998-1999.

I1I14) Cruce de caminos



los hermanos Abderhalden se disponian a cerrar cierta manera de construir
sus proyectos escénicos, con la preparaciéon de Ricardo III de Shakespeare. Es
curioso, pero, alin en ese momento, habia una respetuosa distancia entre el
objeto del video, como sujeto de la instalacién plastica, y los elementos pri-
mitivos de la representacién teatral (actores, escenografia, utileria, vestuario,
luces) ubicados en un espacio en ruinas que se convertiria en parte del diseno
mismo de la tragedia isabelina. Pero video, teatro, instalacién, artes plasticas,
espacio no convencional y proyecto audiovisual se convertirian en un solo
tejido, a raiz del proyecto conocido como C’'undua, realizado entre 2001-2005,
donde la caida de la llamada zona de El Cartucho pasaba a ser objeto y sujeto
del testimonio de los Abderhalden como testigos y como voyeurs de la reali-
dad. Los videos de la experiencia auin permanecen. Sus protagonistas reales,
al parecer, ya no estan disponibles. Es posible que muchos de ellos ya estén
muertos. Hasta aqui, mis videonotas nocturnas.

LA CUENTA DE LA LUZ

Desperté. Entusiasmado, corri al consultorio del psiquiatra, convencido
de tener una respuesta a su tratamiento de choque. El psiquiatra me esperaba,
no muy entusiasmado con mi llegada, porque sabia que, en el fondo, estaba
perdiendo su tiempo. Pero no lo decia, no podia decirlo, porque todos somos
materia de experimentacién y, en cualquier momento, salta la liebre del cubi-
lete y se puede conseguir el milagro de la transubstanciacién. ;Retomamos?,
pregunté con las cuartillas entre mis manos. “Tu pelea es inutil”, me dijo, pen-
denciero, el guardian de mi reposo. “El video no esta peleando con los actores,
ni con los performers, ni con las acuarelas de tu padre. El video puede estar en
la misma ortodoxia que estas afiorando, mi estimado senor K. El asunto es
muy distinto si decides claudicar y te conviertes en escritor de telenovelas. En
ese caso, seras incinerado por tus colegas, como ya lo han hecho, en otras oca-
siones, los inquebrantables fundadores del Teatro Libre de Bogota®*”. En ese
momento, temi que el resto era silencio, como concluia Hamlet en su ultimo
duelo. Pero no, no quise dejarme vencer. Recurriendo a mis salvadoras asocia-
ciones libres, le dije al especialista que me habia hecho recordar a la artista
Carmen Gil Vrolijk que, en su espectaculo Vanitas Libellum habia convertido a

% El Teatro Libre de Bogot4 nacié en 1973, inmerso en las fogosas luchas del movimiento estudiantil univer-
sitario. Aunque comenzaron siendo un ejemplo de la més fiera ortodoxia maoista, a partir de la década del
80 el grupo se ha caracterizado por poner en escena los mejores ejemplos del gran repertorio draméatico
universal. Odian la televisién y miran con desconfianza los asuntos autorreferenciales sobre los escena-
rios.

Escenarios de la autoficcién: nueve asaltos en primera persona ( 115



actores, musicos y bailarines en meros instrumentos (hermosos, eso si) que se
articulaban como piezas a los mappings, a los video objetos y a toda suerte de
proyecciones sobre la escena. “No tengo nada contra ella, doctor. Es més, creo
que alcancé a conmoverme en mi butaca. Pero no dejé de inquietarme que
esas fichas de ajedrez que eran sus intérpretes reales terminan apabulladas
por las luces y las sombras de los proyectores, hasta el punto que sospeché
que no me encontraba en un teatro, sino en un parque de atracciones metafi-
sico”. El psiquiatra rio de buena gana. Primero fue una débil sonrisa de pesar,
hasta convertir su gesto en una sonora carcajada, de aquellas que pretenden
esconder la iracundia. Intenté pedirle el favor de que respetara mis dudas,
pero no fui capaz de hacerlo, porque, en el fondo, el doctor no iba a parar de
batir su mandibula, acordandose de vaya uno a saber qué digresiones. Quise
referirme a Rolf Abderhalden y a su videoinstalacién La mirada ciega, expues-
ta en la Galeria Santafé del Planetario Distrital, en ocasion del Premio Luis
Caballero del 2001 (Nullvalue, 2001). Pero me estaria alejando, una vez mas,
del teatro. Que saturen de video-beams las galerias y los museos y las salas
de exposiciones hasta que se les estallen los transformadores, a mi no me
importa. Pero... jel teatro? jOh, el teatro, el templo de Moliere y de Pirandello
y de Chejov y del divino maestro Enrique Buenaventura!, ;convertido en un
sanandresito lleno de cables y de bombillas incandescentes? ;Qué hago, doc-
tor? El psiquiatra hizo una pausa en su celebracién. Fue a su laptop y buscd
la pagina de espectaculos en la capital colombiana. Busco con cautela, hasta
llegar a la seccion de estrenos, donde se anunciaba la obra Histeria, dirigida
por Jimmy Rangel, con la compafiia OmutismO. “Aqui esta la solucién a tu
problema”, me dijo, como si fuese el coronel que no tenia quién le escribiera,
proximo a decir su célebre frase final. Intenté preguntarle con un gesto, como
sino entendiera lo que en realidad no entendia. No tuve que excederme en mi
esfuerzo, cuando descubri el subtitulo de la obra que concluiria mis terapias.
Debajo de la palabra Histeria, los creadores del espectaculo me enviaban la
respuesta: teatro en la oscuridad. Pagué mi consulta y, por lo pronto, he decidido
no regresar adonde el psiquiatra.

Hasta finales de la década del 70, algunas compartiias teatrales, de aque-
1las que contaban con un amplio repertorio de obras declamatorias, tenian,
como parte del personal, un curioso habitante del proscenio de los escenarios
que se llamaba el “consueta”. Conocido en otras geografias como el “apunta-
dor” (en la televisién, para seguir con los ejemplos en VTR, se conoce como el
“apuntador electrénico” y se ubica en la oreja de los actores; pero esa es otra
historia), el apuntador, digo, se escondia en la llamada “concha del consueta”
y se encargaba de susurrar los textos a los intérpretes amnésicos, sin que
el publico se diera cuenta. Hoy por hoy, el consueta ya no existe. La muerte

116) Cruce de caminos



del apuntador en la boca de los escenarios es muy probable que diera inicio
al llamado “teatro moderno” en Colombia. ;Serd que el video-beam, con sus
coros elocuentes de performeros suicidas y de guardianes de la sangrienta
memoria colombiana, es el punto de partida encargado de iluminar el sende-
ro de nuestra oscuridad posmoderna? Quiera el dios de los escenarios, de los
psiquiatras y de las galerias de arte que, por culpa de una muneca mecéanica,
no terminemos, como el pobre Nathanael, hablando solos por las calles.

FINAL: PROLOGO
(BLOG/YO/CUARTA PARED/DISTANCIAMIENTO/ARTE/VIDEO)

La primera persona escribe. Se define en la palabra. Pero la primera
persona también actua. Se presenta y, al exponerse sobre la escena, se repre-
senta. Aquel que reflexiona sobre lo que hace también puede imaginar més
alla de lo que ve. El Yo que inventa sobre el escenario establece cédigos para
cuestionarse. Durante muchos anos, el teatro contd, por medio de un tacito
narrador omnisciente, historias que estaban por fuera de si mismo. Una obra,
concebida para la escena, esta constituida por didlogos y acotaciones, lo que
obliga a un posible narrador a desaparecer, a hacer mutis por el foro. Sin em-
bargo, con el correr del tiempo, hay posibilidades de que el Yo se convierta
en una metafora del entorno y de que exista la ambicién de un autor que se
indague a si mismo desde la escena.

El autor de estas lineas ha dirigido y escribe en primera persona sobre
lo que hacen los otros, sus colegas. Ha sido testigo de como el cine (y el video,
es decir, el audiovisual) contemporaneo cada vez inventa mas estrategias del
Yo para interrogarse en la pantalla®. Pero esas estrategias también pueden
hacerse extensivas al teatro, incluso en quienes abogaron por formas mas
“colectivas” de creacidn. El Teatro La Candelaria, desde 2008, ha construido
obras a partir de recursos autorreferenciales donde echaron mano del video
como herramienta complementaria para poder desnudar sus espiritus so-
bre la escena. Es curioso, puesto que el grupo guiado por Santiago Garcia se
cimento, desde sus inicios, en las ideas brechtianas de construccién drama-
tica, recurriendo a elementos como el distanciamiento para incrementar el
espiritu de la reflexién en los espectadores. El distanciamiento rompi6 la idea
de la cuarta pared, pero, al mismo tiempo, introdujo el Yo sobre la escena: el
actor se enfrenta al publico mas alla de su personaje y lo obliga a reflexionar.

*  En el Primer Festival Internacional de Cine de Cali (riccaLl) de 2009, bajo la direccién de Luis Ospina, hubo
una seccién concentrada en “Los cineastas del Yo", sobre las peliculas dedicadas a la reflexién personal,
mas alla de los limites de lo autobiografico.

Escenarios de la autoficcién: nueve asaltos en primera persona ( 117



Es decir, el actor es él mismo, y esta sobre la escena, y no el otro, el inventa-
do. Por otra parte, el que escribe estas lineas ha intentado continuar la gesta
de la creacién teatral a partir de la critica. Y el medio no es solo el del papel
impreso, sino el de la distribucién online. Alli, pienso en primera persona. Soy
yo y no otro el que opina sobre lo que hacen sus colegas y, de vez en cuando,
habla de otras disciplinas de la representacion que no necesariamente son
teatrales. Una conferencia, un festival de cine, un encuentro literario o una
coreografia también pueden nutrirse de los artificios de la creacién. Y salir
triunfantesEn junio de 2016, cuando el Teatro La Candelaria cumplié sus 50
anos de labores ininterrumpidas, realicé un documental titulado El Teatro La
Candelaria: afios cincuenta, continuacién de un largometraje que habia dirigido
diez afios atras y que se tituld El Teatro La Candelaria: recreacién colectiva (2006).
Alli, a través de camaras y artificios de edicién, quien escribe estas lineas
piensa sobre su oficio a través de sus colegas, de la misma manera que lo
ha hecho en un blog o en una revista. Y el tema es el de los montajes de un
grupo que abre sus entranas a través de las metaforas del sf mismo. Ese tipo
de desdoblamientos ha servido para que las visitas al psiquiatra concluyan.
El analista ha hundido su cabeza en sus reflexiones y se apoya en soportes
bibliograficos para regresar a su obsesién por el “pero”: “;Por qué razén, des-
de la antigiedad (clésica, neoclasica, romantica, como se quiera) el teatro
estuvo supeditado al universo musical? ;No tiene una identidad artistica en
si misma?” -me pregunta, acariciandose su barba gris—. “Ese tipo de distincio-
nes ya no existen, doctor” -le riposto. “Me parece un honor que el teatro se
confunda con el canto, porque asi lo fue en sus origenes. Asi se supone que
se hacia en Grecia, asi fue su conexién con la épera, asi fue (y sigue siendo)
su conexién etimoldgica con el melodrama (drama con musica). De hecho,
el cine y la ficciéon televisiva se han nutrido de tal artificio para maquillar
su soporte maniqueo. Pero tendriamos que entrar a definir lo que la palabra
Arte esta significando en nuestros tiempos. Si hablamos de video-arte, ;por
qué no podriamos hablar del teatro como una de las Bellas Artes? Admitamos,
por lo demas, que la crisis de la belleza en nuestros tiempos esta obligando
a que los creadores se inventen un nuevo tipo de ética, porque los recursos
de la provocacién y del escdndalo parecen agotados en sus propios excesos”.
Guardamos silencio. Encendi mi computador personal y le mostré algunas
de las paginas de mi blog titulado Contra Escena. Alli, de alguna manera, sin
decirlo, sin pensarlo, sin generalizarlo, en el dia a dia de un microcosmos —que
no es solo colombiano, sino el de un punto de vista, el de alguien que viaja y
se encuentra “a bordo de si mismo”, como en la novela de Eduardo Zalamea
Borda- pueden establecerse nuevas claves mediante las cuales, en la cartele-
ra de la vida, se “universalice lo particular”, parafraseando al ya parafraseado

118 ) Cruce de caminos



Andrés Caicedo. La linea del destino hace de las suyas. Pero hay en este viaje
plural un solo impulso: el de la necesidad de encontrar medicinas frente a lo
desconocido. Porque la puesta en escena, el poema, el ensayo, el documental,
las canciones de George Harrison, en fin, el analista, son tablas de salvacién
ante una tormenta que no cesa. La tempestad, de la que se puede decir, como
Shakespeare, “What's past is prologue”.

REFERENCIAS/BIBLIOGRAFIA

Abad Faciolince, Héctor (2006). El olvido que seremos. Bogota: Planeta.
__(2012). Acuérdate de olvidar. El Malpensante, 135 (octubre).
__(2012). Contra el teatro. El Espectador, 25 de marzo.

Abderhalden, Rolf (2006). El artista como testigo. Conferencia, Universidad Distrital “Francisco
José de Caldas”, Bogota. En linea: http://hemisphericinstitute.org/hemi/pt/perfis-de-artis-
tas/item/442-mapa-texts-artista-testigo?tmpl=component&print=1 (consultado enero de
2017).

__(2014). Mapamundi. Escenocartografias. Tesis Doctoral, Edesta, Paris VIII, Saint Denis. Inédito.

Arbeldez, Maria José (ed.) (2011). Educacion, sociedad y creacién. Bogota: Universidad Distrital “Fran-

cisco José de Caldas”.
Baldestorm, Daniel (2013). La primera persona. En Fernando Vallejo. Hablar en nombre propio. Bogota:
Pontificia Universidad Javeriana, Universidad Nacional de Colombia.

BLAA - Biblioteca Luis Angel Arango (2014). ;Los blogs han muerto? La opinién y la masificacién
de los contenidos. En linea: https://www.youtube.com/watch?v=DBc8vydogmc (consulta-
do enero de 2017)

___ Biblioteca Virtual (s.f.). Rolf Abderhalden. Camino. En linea: http://www.banrepcultural.org/

blaavirtual/todaslasartes/genera/genel.htm_(consultado enero de 2017).

Bauman, Zygmunt (2014). Ssociélogos, Blog, 17 de julio. En linea: http://ssociologos.com/2014
/07/17/zygmunt-bauman-facebook-esta-basado-en-el-miedo-estar-solo/(consultado ene-
ro de 2017).

Bello, Gilberto; Carlos José Reyes, Alberto Sanabria (2005). Bogotd en escena 2005. Noventa ensayos de

critica teatral. Bogota: Coleccién Teatro en Estudio.

Blair, Elsa (2005). Muertes violentas. La teatralizacién del exceso. Coleccién Antropologia. Medellin:

Universidad de Antioquia.

Bollas, Christopher (1994). Ser un personaje. Psicoandlisis y experiencia del si-mismo. Trad. Leandro

Wolfson. Buenos Aires: Paidoés.

Escenarios de la autoficcién: nueve asaltos en primera persona ( 119



Buenaventura, Enrique (1985). La dramaturgia del actor. En Teatro Experimental de Cali. 40 Afios.
Cali: TEC.

__(1992). Mdscaras y ficciones. Coleccién de Autores Vallecaucanos. Cali: Universidad del Valle.
__(1997). Teatro inédito. Biblioteca Familiar. Bogota: Presidencia de la Republica.
__(1998). Notas sobre dramaturgia. Cali: TEC.
—(

2004). Obras completas I. Poemas y cantares. Medellin: Universidad de Antioquia - Universidad
del Valle.

___(2005). Anti-Intimo. Cali: Centro Enrique Buenaventura.
___(2007). Diario de trabajo. Cali: ciTEB y Universidad del Valle.

__(2013). Teoria teatral. Notas sobre un montaje. En Historia de una bala de plata. Cali: CITEB - Go-

bernacién del Valle del Cauca.

Buenaventura, Enrique y Jacqueline Vidal (2005). Esquema general del método de trabajo colectivo del

Teatro Experimental de Cali y otros ensayos. Maracaibo: Universidad del Zulia.
Cabrera Infante, Guillermo (1963). Un oficio del siglo XX. La Habana: Ediciones R.
Caicedo, Andrés (1997). Teatro. Cali: Universidad del Valle.

__ (1999). Ojo al cine. Selecc. y notas Luis Ospina y Sandro Romero Rey. Bogota: Norma.
__(2017). Ojo al cine. Bogota: Penguin Random House.

Camacho, Sandra (2010). La figure de I'enfermement comme modele tragique dans la drama-
turgie colombienne contemporaine. Thése de Doctorat en Etudes Théatrales. Université

Sorbonne Nouvelle, Paris III.

Contra Escena (2008). Vidas y videos ejemplares. Blog de Sandro Romero Rey, 17 de febrero. En
linea: http://bogota.vive.in/blogs/bogota/un_articulo.php?id_blog=3630999&id_recurso=
350003511 (consultado enero de 2017).

__ (2010). The Wall 2010: para los que llegamos tarde. Blog de Sandro Romero Rey, 18 de septiem-
bre. En linea: http://www.vive.in/blogs/bogota/un_articulo.php?id_blog=3630999&id_re-
curso=450021081 (consultado enero de 2017).

__(2011). Fernando Vallejo Superstar. Blog de Sandro Romero Rey, 10 de febrero. En linea: http://
bogota.vive.in/blogs/bogota/un_articulo.php?id_blog=3630999&id_recurso=450021961

(consultado enero de 2017).

Chavarro, Sandra; Ramiro Arbelaez, Luis Ospina (2011). Oiga/Vea: sonidos e imdgenes de Luis Ospina.
Cali: Universidad del Valle.

Cruz Kronfly, Fernando (ed.) (1999). Historia de la cultura del Valle del Cauca en el siglo XX (Ensayos).

Cali: Proartes.
Cuadernos de Teatro 3 y 4 (s.f.). Cali: Universidad del Valle.

Cuadros, Juan Carlos; Maurcio Domenici, Alejandro Gonzalez P. (2012). Campus Escénico. Cali: Uni-
versidad del Valle.

120) Cruce de caminos



Darnton, Robert (2014). “Bloguear”: Ahora y antes, desde hace 250 afios. Banco de la Republica,
YouTube channel, 25 de noviembre, 1:47:04 min. En linea: https://www.youtube.com/wat-
ch?v=mTorAtObx3s&index=1&list=PL3QtUa8f8B-Jif3kkdSRaPztnNru01sqS__ (consultado
enero de 2017).

Diaconu, Diana (2013). Fernando Vallejo y la autoficcién. Coordenadas de un nuevo género narrativo. Co-

leccién General Biblioteca Abierta. Bogoté: Universidad Nacional de Colombia.

Diéguez, Ileana (2013). Cuerpos sin duelo. Iconografias y teatralidades del dolor. México: Documenta/

Escénicas.
Doubrovsky, Serge (2014). Le monstre. Paris: Grasset.

Duque, Fernando y Jorge Prada Prada (2004). Santiago Garcia. El teatro como coraje. Bogota: Ministe-

rio de Cultura.

La Ferla, Jorge (comp.) (2007). El medio es el disefio audiovisual. Manizales: Universidad de Caldas -

Universidad de Buenos Aires.
Festival Iberoamericano de Teatro de Bogoté (1988-2014). Libros I a XIV. Bogota: FITB.
Garcia, Santiago (1983/2002/2006). Teoria y prdctica del teatro. 3 t. Bogota: Teatro La Candelaria.

__(2007). El cuerpo en el teatro contempordneo. Bogoté: Corporacién Colombiana de Teatro - Sic
Editorial.

Gonzélez Cajiao, Fernando (1986). Historia del teatro en Colombia. Bogota: Colcultura.
Gonzalez, Duque, Lucia (2014). Musa paradisiaca. Arcadia, 100.

Gonzalez Martinez, Katia (2014). Cali, ciudad abierta. Arte y cinefilia en los afos setenta. Bogota: Mi-

nisterio de Cultura.

Gonzalez, Miguel (2010). Génesis del Teatro Escuela de Cali. Papel Escena. Revista Anual de la Facul-

tad de Artes Escénicas, 10.
Granés, Carlos (2011). El pufio invisible. Arte, revolucién y un siglo de cambios culturales. Bogota: Taurus.
Grotowski, Jerzy (1992). Hacia un teatro pobre. Trad. Margo Glantz. Bogota: Siglo XXI.

Gutiérrez, Natalia (2000). Cruces. Una reflexién sobre la critica de arte y la obra de José Alejandro Res-
trepo. Ensayo Histérico Tedrico o Critico, El Arte Colombiano de Fin de Milenio. Alcaldia

Mayor de Bogota.

Guzman Campos, German; Orlando Fals Borda, Eduardo Umafia Luna (2011). La violencia en Colom-

bia. 2 t. Bogota: Punto de Lectura, Santillana.
Harrison, George (2007). I, Me, Mine. Chronicles Books.
Jaramillo, Carmen Maria (2011). Fisuras del arte moderno en Colombia. Alcaldia Mayor de Bogota.
Joset, Jacques (2010). La muerte y la gramdtica. Los derroteros de Fernando Vallejo. Bogota: Taurus.

Lamus Obregén, Marina (2003). Teatro colombiano. Bibliografia anotada. Serie Referencia. Bogota:

Circulo de Lectura Alternativa.

Escenarios de la autoficcién: nueve asaltos en primera persona ( 121



__(2007). El movimiento teatral en Colombia. En Gran Enciclopedia de Colombia. Cultura 2. Bibliote-

ca El Tiempo. Bogoté: Circulo de Lectores.
__(2010). Geografias del teatro en América Latina. Bogoté: Luna Libros.

__(2010). Teatro colombiano. Reflexiones tedricas para su historia. Separata 1. Serie Coleccién Teoria
Teatral. Medellin: Ateatro.

__(2010). Teatro Siglo XIX. Compafiias nacionales y viajeras. Serie Calas Histéricas. Bogota: Tragaluz.

__ (2012). En busca del Coliseo Ramirez. Primer teatro bogotano. Coleccién Pensar el Teatro. Premio

Nacional de Investigacién Teatral 2012. Bogoté: Ministerio de Cultura de Colombia.

__ (comp./intr.) (2013). Dramaturgia colombiana contempordnea. Antologia. 2 t. Bogota: Paso de Gato

- Ministerio de Cultura.

__(2016). Lorenzo Maria Lleras: Entre la pluma y la accidn. Serie Biografias. Bogoté: Universidad del

Rosario - Luna Libros.

Lebow, Elisa (ed.) (2012). The Cinema Of Me. The Self and Subjectivity in First Person Documentary. Wa-
liflower. Nueva York: Columbia UP.

Lehmann, Hans-Thies (2013). Teatro posdramdtico. México: Paso de Gato - CENDEAC.

Lozano, Carlos Enrique (2006). Los difusos finales de las cosas. Premio Nacional de Dramaturgia.

Bogota: Ministerio de Cultura.

Martin Gutiérrez, Gregorio (ed.) (2008). Cineastas frente al espejo. Ayuntamiento de Las Palmas de

Gran Canaria.
Martinez Arango, Gilberto (1979). Hacia un teatro dialéctico. Medellin: Lealon.
Martinez, Gilberto (2012). Apostillas. Memoria teatral. Medellin: Casa del Teatro - EAFIT.

Mikey, Fanny (2000). Por el placer de vivir. Conversaciones de camerino con Humberto Dorado. Bogota:

Planeta.

Miller, Heiner (2001). Le thédtre est crise. En Heiner Miiller-Généalogie d’une oeuvre a venir. Thédtre

Public, 160-161. Paris: Académie Expérimentale des Théatres.

Nullvalue (2001). El tunel de los sentidos. El Tiempo, Archivo, 16 de febrero. En linea: http://www.
eltiempo.com/archivo/documento-2013/MAM-621995 (consultado enero de 2017).

Orjuela, Héctor H. (1974). Bibliografia del teatro colombiano. Bogoté: Instituto Caro y Cuervo.
Ospina, Luis (2007). Palabras al viento. Mis sobras completas. Bogota: Aguilar.

Ruth Padel (1995). Whom Gods Destroy: Elements of Greek and Tragic Madness. Princeton UP.
Papel Escena (2010). Revista Anual de la Facultad de Artes Escénicas, 10. Bellas Artes. Cali.

Pavis, Patrice (1985). Voix et images de la scene (Pour une sémiologie de la réception). Presses Universi-

taires de Lille.

__(1987). Dictionnaire du Thédtre. Messidor. Paris: Sciences Sociales.

122 ) Cruce de caminos



__(1998). Diccionario del teatro. Dramaturgia, estética, semiologia. Pref. Anne Ubersfeld, trad. Jaume

Melendres. Paidos.

Plata, Jorge (2007). El teatro en el siglo XX. En Gran Enciclopedia de Colombia. Cultura 2. Biblioteca El

Tiempo. Bogoté: Circulo de Lectores.

Prada, Jorge (2010). A la diestra de los géneros dramaticos: ;los esquemas teatrales se han vuelto

obsoletos? Revista Colombiana de las Artes Escénicas, 4 (enero-diciembre).

Pulecio Marino, Enrique (investigador) (2012). Luchando contra el olvido. Investigacién sobre la drama-
turgia del conflicto. 2 t. Marina Lamus Obregén (tutoria), Hernando Parra (coord.). Bogota:
Ministerio de Cultura de Colombia.

Reyes, Carlos José (2004). La actividad escénica en la Universidad Nacional. En Miradas a la Uni-
versidad Nacional de Colombia. Coleccién de Crénicas. Bogota: Universidad Nacional de Co-
lombia.

__ (2012). Teatro y violencia en 200 afios de historia de Colombia. T. I: Desde la conquista y colonia
hasta el inicio de la Guerra de los Mil Dias, a finales del siglo XIX; T. II: desde finales de la
Guerra de los Mil Dias (1902) hasta el inicio de la violencia (1948-1954); T. III: Desde la pri-
mera etapa de la violencia y desarrollo del conflicto armado colombiano hasta el presente
(1955-2015.). Premio de Investigacion Teatral. Bogota: Ministerio de Cultura.

Reyes, Carlos José; Maida Watson Espener (1976). Materiales para una historia del teatro en Colombia.
Bogotéa: Colcultura.

Risk, Beatriz (2001). Posmodernismo y teatro en América Latina. Teorias y prdcticas en el umbral del siglo
XXI. Paperback.

Roca, José Ignacio (curaduria) (2001). TransHistorias. Historia y mito en la obra de José Alejandro Restre-
po. Bogota: Banco de la Republica - BLAA.

Romero Rey, Sandro (1987). 60 afios. Teatro Municipal Cali. Escenario de Acontecimientos. Alcaldia de
Cali.

__(1994). El teatro entre rejas. Revista Numero, 3.

_(1996). Los 50, los 60, los 70, los 80, los 90. En Fanny Mikey. Cincuenta afios de vida artistica. Bogo-

ta: Fundacion Teatro Nacional.

__ (2003-2007). Retratos hablados: Fernando Vallejo, Barbet Schroeder, Luis Ospina. Blog de Luis
Ospina, Barcelona-Bogoté. En linea: https://www.luisospina.com/sobre-su-obra/art%C3%A-
Dculos/retratos-hablados-fernando-vallejo-barbet-schroeder-luis-ospina-por-sandro-ro-
mero-rey/ (consultado enero de 2017).

__(2007). Andrés Caicedo o la muerte sin sosiego. Bogota: Norma.

__ (2007). El teatro, 1990-2007: la tradicién de la vanguardia. En Gran Enciclopedia de Colombia.

Cultura 2. Biblioteca El Tiempo. Bogota: Circulo de Lectores.

__(2007).Las rutas de Mapa Teatro. Blog de Sandro Romero Rey, 25 de diciembre. En linea: http://

sandroromero.com/enaccion/?m=200712

Escenarios de la autoficcién: nueve asaltos en primera persona ( 123



__ (2011). ;Cémo guardar el teatro? En Educacién, sociedad y creacién. Pensamiento y Creacién

Artistica 2. Bogoté: Universidad Distrital “Francisco José de Caldas”.

__(2012a). Elogio del aburrimiento. Revista Calle 14, Revista de Investigacién en el campo del Arte, 6
(8) (enero-junio).

__ (2012b). Respirando el aire de Dylan. En linea:

http://sandroromero.com/enaccion/?p=10 (consultado enero de 2017).

___ (2013). Ortaet: Proyecto imposible. En Dramaturgia colombiana contempordnea. Antologia I.

Meéxico: Paso de Gato.
__(2013). El teatro como laberinto. Blog de Sandro Romero Rey, 30 de agosto. En linea:
http://sandroromero.com/enaccion/?p=201 (consultado enero de 2017).

__(2015a). Género y destino. La tragedia griega en Colombia. 2 t. Bogota: Universidad Distrital “Fran-

cisco José de Caldas”.

___(2015b). Memorias de una cinefilia (Andrés Caicedo, Carlos Mayolo, Luis Ospina). Bogota: Siglo del

Hombre.

__ (s.f.-a). Luis Ospina: Los papeles del Capitdn Misterio. Kinetoscopio. En linea: http://www.ki-
netoscopio.com/index.php?option=com_content&view=article&id=341%3Aluis-ospi-
na-k113&catid=8%3Acriticas&ltemid=7 (consultado enero de 2017).

___(s.f.-b). Teatro en Twitter. Delicados aportes para los escenarios de la prisa. El Malpensante. Blog
de Sandro Romero Rey. En linea: http://elmalpensante.com/articulo/3257/teatro_en_twit-

ter (consultado enero de 2017).

__ (s.f./c). Sobre O Marinheiro en el Teatro Varasanta de Bogota. Matacandelas. En linea: http://
www.matacandelas.com/SandroRomeroRey-Sobre-O-Marinheiro.html (consultado enero
de 2017).

Rozo, Pedro M.; Natasha Diaz, Camilo Ramirez (2008). Teatro en estudio: seleccién de dramaturgia

bogotana. Bogota: Secretarfa de Cultura, Educacién y Deporte.

Sarrazac, Jean-Pierre (2006). El impersonaje: una relectura de La crisis del personaje. En Literatura:

teoria, historia, critica 8. Trad. Victor Viviescas. Bogota: Universidad Nacional de Colombia.

Teatro Popular de Bogota (1993). T.P.B. 25 afios. 1968-1993. Bogota: Centro de Artes Dramaticas y

Audiovisuales.
Teatro Tierra (2012). Arte de labranza. Textos dramdticos del Teatro Tierra. Bogota: Ministerio de Cultura.
Vallejo, Fernando (1994). La virgen de los sicarios. Bogota: Alfaguara.
. Almas en pena, chapolas negras. Bogota: Santillana.

)

1998). El rio del tiempo. (5 novelas). Bogota: Alfaguara.
)
)

124 ) Cruce de caminos



__(2002). La rambla paralela. Bogota: Alfaguara.
___(2004). Manualito de imposturologia fisica. Bogota: Taurus.
__(2004). Mi hermano el alcalde. Bogota: Alfaguara.

__(2007). La puta de Babilonia. Bogota: Planeta.

(2002).
(2004).
(2004).
(2007).
__ (2010). El don de la vida. Bogota: Alfaguara.
__(2012). El cuervo blanco. Bogota: Alfaguara.

__(2013). Casablanca la bella. Bogota: Alfaguara.

__ (2013). Peroratas. Bogota: Alfaguara.

__ (2015). jLlegaron! Bogota: Alfaguara.

Vargas Llosa, Mario (1990). La verdad de las mentiras. Barcelona: Seix Barral.

__(1971). Garcia Mdrquez: historia de un deicidio. Barcelona: Seix Barral.

Varios (2004). Dramaturgos en la ASAB. Jorge Prada Prada (comp.). 2 t. Bogota: Universidad Distrital

“Francisco José de Caldas”.
__(2005). Fernando Vallejo. Condicién y figura. Medellin: Taller E1 Angel.
__(2011). Oiga/Vea: sonidos e imdgenes de Luis Ospina. Cali: Universidad del Valle.

__(2013). Bio Drama Bio Dharma. Cosmovision teatral de Beatriz Camargo. Bogota: Teatro Itinerante
del Sol.

__ (2013). Dramaturgia colombiana contempordnea. Antologia I y II. Coleccién Pensar el Teatro.

Comp./intr. Marina Lamus Obregén. Bogota.

__ (2013). Dramaturgia Colombiana Contempordnea. Antologia I y II. Serie Dramaturgica Paso de

Gato. Comp./intr. Marina Lamus Obregén. México: Paso de Gato.

__(2013). Fernando Vallejo. Hablar en nombre propio. Valoracién Multiple. Bogota: Pontificia Uni-

versidad Javeriana.

___ (2004-2016). Coleccién Teatro Colombiano. 40 t. Programa de Artes Escénicas. Facultad de Ar-
tes-ASAB. Bogota: Universidad Distrital “Francisco José de Caldas”.

Varley, Julia (2009). Piedras de agua. Cuaderno de trabajo de una actriz del Odin Teatret. Coleccién Esce-

nologia. Trad. Ana Woolf. México: Instituto Queretano de la Cultura y las Artes.

Villena Garrido, Francisco (2009). Las mdscaras del muerto: autoficcién y topografias narrativas en la

obra de Fernando Vallejo. Opera Eximia. Bogoté: Pontificia Universidad Javeriana.
Vivas, Carolina (2012). Dramaturgia de lo sutil. Umbral Teatro 20 afios. Bogota: Umbral Teatro.
Viviescas, Victor (2000). Teatro. Medellin: Universidad de Antioquia.
__(2007). Représentation de I'individu dans le thédtre colombien moderne. 1950-2000. ANRT Lille.
__(2008). Historia del fin del mundo. Coleccién de Dramaturgia Internacional. México: Paso de Gato.

Zuleta, Estanislao (2007). Arte y filosofia. Medellin: Hombre Nuevo - Fundacién Estanislao Zuleta.

Escenarios de la autoficcién: nueve asaltos en primera persona ( 125






La autora y los autores

MarTA Lucia BusTos GOMEZ

Doctora en Estudios Culturales, Universidad Andina de Quito (Ecuador),
con la tesis “Politicas culturales: construcciones sociales y luchas de sentido
en Bogotd, 1930-2000", dirigida por Santiago Castro-Goémez; Magister en Pla-
neacién y Administraciéon del Desarrollo Regional, Centro Interdisciplinario
de Estudios sobre Desarrollo (CIDER), Universidad de los Andes, con la tesis
“El arte de narrar la nacién”, dirigida por Victor Manuel Rodriguez S.; Maestra
en Textiles, Universidad de los Andes. Becaria del Instituto Colombiano de
Cultura y la Organizacién de Estados Americanos. Cuenta con experiencia
docente, investigativa y de gestiéon académica. Sus temas de investigacién es-
tdn centrados en el anélisis de los procesos de incorporacién de la cultura al
ambito publico y de los relatos e instrumentos que el Estado ha desarrollado
para configurar un campo de intervencién de politica y gestién publica cul-
tural; en particular se interesa por este tipo de experiencias en la ciudad de
Bogota. Fue profesora y coordinadora académica del Programa de Textiles de
la Universidad de los Andes entre 1991 y 1997. Se vincula a la Facultad de
Artes ASAB, de la Universidad Distrital Francisco José de Caldas en 2008 como
profesora de planta, donde hizo parte del grupo de docentes que formularon
el proyecto curricular de la Maestria en Estudios Artisticos y se desempenoé
como decana. En 2011 fue gerente de Artes Plasticas y Visuales del Instituto
de las Artes de Bogota. Entre 2012 y 2016 se desempefié como directora de
Arte, Cultura y Patrimonio de la Secretaria de Cultura, Recreacién y Deporte
de Bogota. Actualmente coordina la Maestria de Estudios Artisticos de la Fa-
cultad de Artes ASAB y pertenece a la linea de Estudios Culturales de las Ar-
tes. Lidera el grupo de investigacion de Estudios Culturales y Visuales y hace
parte del grupo Poiesis XXI.

La autora y los autores ( 127



JORGE PENUELA

Maestro en Artes Plasticas; Magister en Filosofia, Universidad Nacional
de Colombia; Doctor en Filosofia, Pontificia Universidad Javeriana. Director
del grupo de investigacion Malinche, adelanta investigaciones acerca del lu-
gar de la escritura en el modelado y simbolizacién de la experiencia artistica
contemporanea y poscontemporanea, hace parte de la linea de investigacién
en Estudios Artisticos, en el nucleo “Excrituras artisticas y goces transdiscur-
sivos”. Los resultados de investigacién han sido publicados en la Revista Cien-
tifica, del Centro de Investigaciones y Desarrollo Cientifico de la Universidad
Distrital; en la revista Calle 14, de la Facultad de Artes ASAB; y en la revista
Ciudad Pazando del Instituto para la Pedagogia, la Paz y el Conflicto Urbano
(1PAZUD), entre otras publicaciones. Semanalmente realiza una publicacién
en la pagina web del grupo de investigacién (www.liberatorio.org). Actualmen-
te es profesor de Teoria e Historia del Arte del Programa de Artes Plasticas y
Visuales de la Universidad Distrital, y director del seminario “Pensamiento
artistico contemporaneo”, en la Maestria de Estudios Artisticos de esta misma
institucion.

SANDRO ROMERO REY

Escritor, director de teatro, realizador, guionista y productor de radio,
cine y televisién. Ha combinado estas actividades con la docencia y el perio-
dismo cultural. Licenciado en Teatro, Instituto Departamental de Bellas Artes
de Cali; Master en Artes Escénicas, Universidad de Paris VIII; Doctorado Cum
Laude, Universidad de Barcelona, con la tesis “Género y destino: la tragedia
griega en Colombia”. Profesor y actual coordinador del programa de Artes
Escénicas de la Facultad de Artes (ASAB); profesor invitado de la Maestria de
Escrituras Creativas de la Universidad Nacional de Colombia. Ha dirigido més
de cuarenta montajes teatrales y los documentales: Sonido bestial (2012, con
Sylvia Vargas) y El Teatro La Candelaria: recreacién colectiva (2016). Ha recibido
distintos premios y menciones por su obra cinematografica, literaria y tea-
tral: Becas del Instituto Distrital de Cultura y Turismo para las obras El aire
y Nuestra Sefiora de los Remedios (1996 y 2001). Premio Residencias Artisticas
Colombia-México en Dramaturgia (2002); Premio Nacional de Libro de Cuen-
tos por Las ceremonias del deseo (2004); Orden al Mérito Vallecaucano en Arte y
Cultura (2005); Premio “Bogota un libro abierto” por su trabajo sobre la obra
de Andrés Caicedo (2007); Premio de Postproduccién para el documental de
largometraje Sonido bestial (2008); Premio Iberescena por la obra Ortaet (pro-
yecto imposible) (2010); Medalla al Mérito Cultural PROARTES en Critica (2011),
entre otros. Lector de proyectos de RCN Televisién, colabora como periodista

128 ) Cruce de caminos



cultural en distintas publicaciones impresas y virtuales. Algunas de sus pu-
blicaciones son: Oraciones a una pelicula virgen (novela, 1993); Mick Jagger: el rock
suena, piedras trae (biografia, 2004); Las ceremonias del deseo (cuento, 2004); An-
drés Caicedo o la muerte sin sosiego (ensayo, 2008); Clock Around The Rock (Crénicas
de un fan fatal) (2009); El miedo a la oscuridad (novela, 2010); Piedra sobre Piedra
(crénicas, Ediciones Rocca, 2014). Una seleccién de sus obras de teatro ha sido
publicada por la Universidad Distrital de Bogota. Otras publicaciones: Género
y destino. La tragedia griega en Colombia (Universidad Distrital, 2015; Coleccién
Doctoral, 2017) y Memorlias de una cinefilia (Andrés Caicedo, Carlos Mayolo, Luis
Ospina) (Siglo del Hombre, 2015).

La autora y los autores ( 129



