Anargueografia del
pensamiento artistico

Jorge Pefuela

CREACIONES



© Universidad Distrital Francisco José de Caldas

© Centro de Investigaciones y Desarrollo Cientifico (CIDC)
© Jorge Pefiuela

Primera edicién, abril de 2017

ISBN: 978-958-5434-17-2

=
UNIVERSIDAD DISTRITAL
FRANCISCO JOSE DE CALDAS Direccién Seccién de Publicaciones

Rubén Eliécer Carvajalino C.

Coordinacién editorial
Nathalie De la Cuadra N.
- Correccion de estilo
Edltorlal Hernando Sierra

Diagramacion
Maria Paula Berén

Imagen de cubierta

Ricardo Mufioz Martinez

Editorial UD

Universidad Distrital Francisco José de Caldas
Carrera 24 No. 34-37

Teléfono: 3239300 ext. 6202

Correo electrénico: publicaciones@udistrital.edu.co

0
W
o)
<
>
Q
>
%)
w
=
o
<

AV

CREACIONES

Pefiuela, Jorge

Anarqueografia del pensamiento artistico / Jorge Pefiuela. -
Bogotd: Universidad Distrital Francisco José de Caldas, 2017.

92 paginas; 24 cm.

ISBN 978-958-5434-17-2

1. Arte contempordneo - Historia y critica 2. Arte moderno
3. Apreciacion del arte 4. Andlisis del discurso I. Tit.
701.17 cd 21ed.
A1568623

CEP-Banco de la Republica-Biblioteca Luis Angel Arango

Todos los derechos reservados.

Esta obra no puede ser reproducida sin el permiso previo escrito de la
Seccién de Publicaciones de la Universidad Distrital.

Hecho en Colombia



Contenido

INTRODUCCION

CAPITULO 1. LA DIFERENCIA COMO ARTE EN EL SER

Introduccidn

La mismidad de ser es diferencia

Ruidos pocos conocidos y el suefio de ser lenguaje

Transpropiacidon como horizonte de comprensidén y sentido de historia

CAPITULO 2. LA RELIGIOSIDAD IMPENITENTE DE NADIA GRANADOS
Introduccidn

La verdad de la singularidad del gesto artistico

Los no-saberes de los gestos sexuales

Micrografias del gesto artistico

Ideas para comprender la deslocalizacidn del arte contempordneo o global
Derramada

Carro limpio, conciencia sucia

Con el diablo adentro

CAPITULO 3. ABEL AZCONA: LA CAMA Y EL ARTISTA
Introduccidn

Nadie sabe lo que puede un cuerpo

Thomas Hirschhorn: cuerpos destrozados sin sentido

REFERENCIAS

13
13
14
18
23

29
29
31
36
42
46
54
61
67

71
71
72
78

85






Introduccion

En Colombia, el arte contempordneo se encuentra en medio de una discusion acadé-
mica acerca del lugar ocupado por la investigacién dentro de los procesos de creacion
artistica. La escritura en curso elabora de manera conceptual los resultados alcanzados
durante la segunda fase del proyecto de investigacion www.habitarbogota.org. Este
libro presenta algunas herramientas conceptuales que permiten comprender las difi-
cultades que debe afrontar la imaginacion artistica, maxime en aquellas practicas que
la critica de arte configura bajo el concepto de arte contemporaneo, un régimen dis-
cursivo en el cual el mercado y la investigacion reclaman derechos al sistema del arte.

Escribimos los cuerpos, luego existimos. Esta escritura es un proceso que cuen-
ta con varias fases. En primer lugar, comienza en el mismo momento cuando nos
sale al encuentro una propuesta artistica. En segundo lugar, prosigue con las resefias
para grandes publicos en Facebook. En tercer lugar, los primeros esbozos se amplian
de forma critica en la pagina web www.liberatorio.org, con el propdsito de alcanzar
otros publicos. En cuarto lugar, los avances escriturales se conceptualizan para confi-
gurar una episteme que alimente procesos académicos y pedagdgicos, tanto a nivel
local, como nacional.

Una vez estudiadas varias propuestas artisticas presentadas en lugares especi-
ficos, mediante este proyecto se propone al sistema del arte colombiano Ia reali-
zacion de practicas escriturales como estrategia para salir de la minoria de edad,
en la cual se halla sumida la produccidn artistica colombiana. Se exploran diversas
herramientas conceptuales con el fin de acompafiar las practicas de campo que la
propuesta genera, asi como se pone en escena el concepto excritura. El reto que los
diferentes agentes del campo del arte deben asumir, en especial la critica y la histo-
ria del arte, consiste en regresar desde el régimen de la investigacion a los ejercicios
de la imaginacidn. Los ejercios dentro del sistema del arte son escrituras, consisten
en la practica de excribirse, como lo enuncia Jean Luc Nancy (2003). De acuerdo
con las investigaciones de Michel Foucault respecto al lugar de la escritura en el
exterior de las practicas filoséficas helenisticas, todo artista debe tener el coraje de
desbordar los limites que imponen tanto el lenguaje institucional del arte, como los
protocolos de investigacidn cientifica y social.

Esta practica escritural emerge en aquellos lugares de exposicidn en los cuales
se localizan nuestras prdcticas de investigacion-creacién. En especial, alli en don-
de bajo el concepto de arte contempordneo se despliegan y se han desplegado las



8  Anarqueografia del pensamiento artistico

practicas de los artistas colombianos durante los ultimos veinte afios. A partir del
Premio Luis Caballero creado por la Alcaldia Mayor de Bogotd en 1996, al artista se
le exige presentar sus ideas como practicas artisticas orientadas por el concepto
de investigacion en lugares especificos, un protocolo institucional que pone en evi-
dencia una tensidn practico-tedrica; la exploraciéon en multiples direcciones puesta
en marcha por un artista, debe ser encaminada a través de una ruta especifica y
anticipar un fin concreto.

En la actualidad, la produccidn artistica no solo tiene que justificar sus maneras
de pensar mediante Iégicas comunicativas institucionalizadas en los protocolos de
investigacion universitaria, también debe atender las Iégicas de circulacidén artistica
que el mercado el arte determina a escala global. En este sentido, mediante los pro-
tocolos de investigacion que rigen las artes, se realizan alianzas estratégicas con los
agentes del mercado de bienes suntuarios. Esta alianza es bien acogida por el Estado
colombiano, y por lo tanto determina las politicas de estimulos artisticos, tanto a ni-
vel municipal, como nacional. Sin embargo, nuestra investigacién muestra que la ima-
ginacién sobrevive en algunos artistas de performancia. Para ellos y ellas, la creacion
de espacios de igualdad y libertad constituye el lugar donde emerge su pensamiento.
La imaginacidn artistica reivindica procesos anarqueogrdficos mediante los cuales el
ser del arte se reconfigura de manera permanente. Laimaginacion artistica se fuga de
todo principio, de toda institucién.

Esta investigacion-creacidn presenta un diagndstico acerca de la crisis de imagi-
nacion que se percibe en aquellas practicas que se denominan ‘“arte contempora-
neo”, las cuales presentamos como una actividad regida por las reglas del mercado.
Atrapada por las Iégicas del mercado, la imaginacidn artistica pierde su potencial de
irrupcién y transfiguracion, precisamente cuando la conversaciéon —que caracteriza
la construccién de los espacios de las artes hasta el siglo XIX—, entra en declive con
el auge global de los intereses comerciales de la sociedad burguesa. Por otra parte,
se llama la atencidén acerca de la positivizacién de la creacidn artistica al concebirla
como actividad cientifica, es decir, como investigacion controlada y regulada por un
protocolo ajeno a su experiencia de sentido.

El Capitulo 1 se centra en el esclarecimiento de la especificidad artistica. Se llama la
atencién acerca de nuestro lugar de enunciacidn: este proyecto se concibe y se realiza
en una academia de artes reconocida a nivel nacional e internacional. Por ello mismo,
consideramos relevante esclarecer qué entendemos por investigacion-creacion. La in-
vestigacion-creacion es un despliegue continuo de figuras que modelan espacios para
la interaccidn ética, politica y social. Se trata de una experiencia escritural, performdn-
tica, la cual consiste en preservar el movimiento de las figuras con las que se modela
la realidad. Por medio de esta performancia escritural, ponemos en marcha nuestros
estudios a este respecto, sefialamos las caracteristicas de la relacidn entre la investiga-
cién cientifica y la creacién artistica. Nuestro esclarecimiento propone pensar de modo



Jorge Pefiuela 9

espacial la encrucijada que se figura con la “Y”, el signo que relaciona la investigacion
con la creacidn. Pensarlo no como un signo gramatical que une a la una con la otra,
sino como “figuraciéon” de dos realidades desbordadas por la accién de la imaginacion
artistica. En primer lugar, mediante esta elaboracién inédita se cuestiona la idea segtn
la cual toda creacidn la precede un proyecto de investigacion. En segundo lugar, se
revisa la idea segun la cual, todo acto creativo, por si mismo, es un proyecto de inves-
tigacion. Por ultimo, propone pensar la “Y”, con la que se relacionan la investigacion y
la creacién como un espacio abierto, como el abismo vital al cual se arrastra, tanto el
configurador de ideas, como el esclarecedor de conceptos. De esta manera, el guion
que simboliza la relacién entre investigacién-creacién, muestra un campo abierto de
posibilidades que, tanto el artista, como el cientifico, conquistan una vez se separaran
de los protocolos canénicos de la investigacion y de la creacidn. Sostenemos que tanto
la investigacion cientifica, como la creacién artistica, son regimenes opresivos para el
artista pensador de figuras abiertas al sentido.

La figura es una realidad fragil, evanescente, inestable, caracterizada por su fuga-
cidad, seducida por procesos de transito permanente hacia otras realidades. Desde
hace varios milenios, a este tipo de figuras se les denomina “metéforas”. En toda
época, las figuras del arte propician las sombras necesarias para la emergencia del
pensamiento. La performancia artistica como estrategia creativa es el recurso me-
diante el cual estas figuras se ponen en accién. La performancia es un conjunto de
figuras en constante transfiguracion a traves de los entrelazamienos que denomina-
mos “escritura”. En Colombia, estas experiencias del arte comprendidas como figu-
ras del pensamiento se encuentran amenazadas. Por un lado, por dispositivos posi-
tivizantes tales como los protocolos de investigacidn; y por otro, por las campafias
publicitarias de las ferias de arte que cosifican y mercantilizan estas practicas.

En la actualidad, con sus figuras, algunos artistas de performancia como, por
ejemplo, Nadia Granados, reivindican el gesto artistico en cuanto busqueda ince-
sante de la diferencia radical, por fuera de todo principio institucional. El Capitulo
2 expone sus performancias mas importantes. Diferencia radical quiere decir palpar
una “singularidad” que no esta subyugada por las ideas de identidad, ni condicio-
nada por el régimen de representacion con el cual se instaura la modernidad. Las
escrituras de las artes requieren herramientas conceptuales y figurales para salir al
encuentro de este tipo de ejercicios artisticos; ejercicios de borde, desbordados,
extremos, algunos de ellos transgresores del sano sentido comdn artistico y cien-
tifico. La practica histérico-filoséfica-poética de Michel Foucault ofrece una caja de
herramientas. Esta caja contiene, entre otras, algunas realidades conceptuales que
se toman como acontecimientos articuladores de una experiencia de pensamien-
to, el cual se despliega de manera permanente en las figuras que emergen en los
cuerpos de los artistas. El artista y el poeta piensan el ser mediante el despliegue
diverso de figuras. Solo asi el ser muestra la verdad de su sentido.



10 Anarqueografia del pensamiento artistico

Respecto a las practicas artisticas que se reivindican en la actualidad, es oportu-
no preguntar: ;en verdad existe el pensamiento artistico? Nuestra exploracion de este
campo nos permite sostener que si, en la medida en que se comprende como busque-
da de la verdad del sentido expuesta en sus muiltiples diferencias. El pensamiento es
la experiencia de si mismo que puede ser abismada en la emergencia de sus multiples
figuras. Inmerso en el vacio de su diferencia, el poeta es una “figura” mas entre muchas
otras. Abismar es encontrarse inmerso en el vacio de ser sentido. El si mismo que acon-
tece en sus vacios, propicia una experiencia de diferencia. Esta experiencia se relaciona
principalmente con las modalidades de veridiccién estudiadas por Michel Foucault en
El coraje de la Verdad (2010). La parresia, la verdad veraz, es una de ellas. Se presenta
como aquella instancia en la cual el sujeto hablante modela una subjetividad que res-
ponde al vacio del cual emerge su propia voz. La parresia reivindica verdad porque es
habla franca, porque expresa el sentido de la diferencia en la verdad de ser habla, de
aquella verdad liberada de las formas que impiden la comprensién de ser hablantes
prometidos a la conversacion, de manera simultanea finita e infinita.

Asi comprendido, el si mismo parte de una experiencia que remite a la pregun-
ta por la verdad del sentido de ser. Con este gesto, se actualiza la inquietud de
Heidegger respecto al olvido de esta pregunta milenaria (2006). La verdad del gesto
parresiéstico que hace presencia en la escritura del artista, indica la diferencia rei-
vindicada por la sensibilidad del arte poscontemporaneo, a saber: una declaracién
de principios parresiésticos. Esta parresiéstica consiste en alarmarse con las diver-
sas injerencias del mercado en todas las esferas que modelan las conversaciones de
los sujetos hablantes. Con este gesto, los artistas poscontempordneos como Nadia
Granados, anuncian transformaciones radicales dentro de la experiencia denomi-
nada “gusto epocal”. En la actualidad, el gusto comercial que le da caracter a los
hombres y las mujeres del siglo XXI. La conceptualizacidn que requiere todo paso
dentro de la dispersidn de ser sujetos imaginados en las conversaciones, determina
el sentido comun de cada época y de cada campo de saber.

Durante sus procesos creativos, algunos artistas actualizan figuras con las cuales,
en sus comienzos, la tradicién cristiana simboliza sus convicciones y creencias. Esta
actualizacion es la expresion de la diferencia que acontece en toda conversacion.
Entre ellas se encuentran la figura del tetramorfo evangélico, la del Ecce Homo y la
de la Virgen Theotokos. Es preciso preguntar: ;como persisten en la memoria de la
actualidad estas modalidades de pensamiento artistico que llegan hasta la moderni-
dad, la contemporaneidad y la poscontemporaneidad? En este sentido, en el Capitulo
3 se relaciona el arte colombiano con el arte internacional. A pesar de la diversidad
actual de las propuestas artisticas, exponemos algunas prdcticas performanticas de
Abel Azcona, en las cuales se piensan las violencias sexuales. Asimismo, presentamos
las practicas figurales de Thomas Hirschhorn, a través de las cuales el artista medita
acerca de violencias politicas.



Jorge Pefiuela 11

Las performancias de la artista Nadia Granados y de Abel Azcona muestran cémo
sus figuras ensayan diversas estrategias de disolucién discursiva. El conflicto de par-
tida son sus heridas no tramitadas en el lenguaje. Los artistas se desplazan en el
mundo actual exhibiendo las marcas en sus cuerpos, explorando las escrituras im-
puestas y renovando sus multiples y complejas diferencias de sentido. Al disolverse
los discursos, emergen los sentidos retenidos en ellos. El discurso se disuelve en ges-
to limite, abierto a la dispersidn. Para el sentido real reivindicado en cada gesto artis-
tico, se clama por una palabra libre, por una escritura desanclada del sentido comun.

En general, luego de estudiar en el Capitulo 1 la diferencia que reivindica la ima-
ginacion en su contexto artistico y conceptual, en el Capitulo 2 y el Capitulo 3 medi-
tamos acerca del lugar excrito, extremo, desbordado, el cual reivindican los artistas
Nadia Granados y Abel Azcona, una colombiana y un espafol que abren sus cuer-
pos en publico al margen de la ideologia del mercado. Por ultimo, la presencia de
Thomas Hirschhorn evidencia la relevancia del pensamiento corporal dentro del arte
poscontemporaneo.






13

Capitulo 1.

La diferencia como arte en el ser

Introduccion

La presente “exposicion” escritural es una performancia. Recurre a la figura del Ecce
Homo porque en ese ahi se aprecia el nacimiento perpetuo del hombre. A lo largo del
ultimo milenio, mediante este recurso, la iconografia cristiana reitera sin cesar que
el nacimiento del discurso acerca del hombre es la muerte del hombre mismo en sus
multiples diferencias.

La figura del Ecce Homo modela la sensibilidad occidental. Como se recuerda, el
Ecce Homo aparece en la tradicidn cristiana en el Evangelio de san Juan, pero solo co-
mienza a figurar realidades de manera andénima a partir del siglo XI, y termina con una
pintura de autor: La muerte de la Virgen, de Caravaggio. Esta pintura moderna anuncia
el comienzo de la era del arte, es decir, el fin de la tradicidn centrada en la figura de
la madre de Dios (Theotokos). Al morir la Virgen como muere cualquier otra mujer,
desaparece la idea de un infinito transcendente: el ser humano, el Ecce Homo ahora
figurado en la Virgen, deviene ser finito. Su ser lo modelan sus contingencias. Como
todo fin, consiste en mantener actualizada la misma promesa a los cuerpos sentidos:
aquel sentido que fluye de manera diversa entre los cuerpos. Se trata de la promesa de
un “orden otro”, ni mas alld ni mas aca: solo una realidad entre, otra, entendida como
camino incesante y persistente. El sujeto hablante habita con propiedad impropia este
sentido que fluye entre la experiencia de ser cuerpos. La promesa de la imaginacion
artistica acontece en un amplio, tenso e intenso entre espacios discursivos antagoni-
cos, como lo es aquel que figura la relacidn sujeto-objeto. La escritura artistica modela
este entre cuerpos. Caravaggio ya no representa el infinito platénico. En sus pinturas,
los hombres y las mujeres se presentan en su mismidad, reclamando multiples diferen-
cias. A la manera de un Cristo crucificado, la Virgen acontece rodeada de sus discipu-
los, del artista por venir, del pueblo que adn no termina de llegar porque ya partid. A
partir de entonces, las mujeres anuncian y figuran el Ecce Homo de las artes.

El testimonio de verdad de su época que legd Caravaggio, se actualiza para
mostrar cdmo ya en el siglo XVII se percibe el olvido del hombre expuesto en su
mismidad, el olvido de su ser diferencias. Caravaggio reelabora la pregunta por el
sentido del ser del hombre en su mismidad, pregunta qué acontece en la conver-
sacién entre Jesus y Pilatos, la cual fue creada y dramatizada por Juan de Patmos.



14 Anarqueografia del pensamiento artistico

Con base en un conjunto de ideas producto de una comunidad de habla, el olvido
de la presencia del hombre como diferencia ontoldgica (Heidegger) aparece ya en
san Juan. Dentro de las diferentes prdcticas del cristianismo antiguo, las figuras del
Ecce Homo, la Virgen Theotokos y la Muerte de la Virgen, reivindican la importancia
que tiene la diferencia como testimonio vivo de verdad real. Se trata de una verdad
olvidada en la iconografia bizantina desde el inicio mismo del cristianismo, hasta
el siglo XI. La experiencia de esta diferencia se reactualiza en este mismo siglo, se
olvida en la modernidad, pero se introduce de nuevo en el arte poscontemporaneo
a través de las performancias artisticas, como, por ejemplo, aquellas que realizan
Nadia Granados y Abel Azcona.

La mismidad de ser es diferencia

A pesar de la produccién profusa de trabajos artisticos que muestran a los hombres
y a las mujeres inmersas en multiples problematicas politicas y sociales, la actualidad
colombiana autin no logra pensar el hombre en su mismidad, en sus mudiltiples diferen-
cias, lo real desprovisto de cddigos sefioriales. Esta performancia, esta exposicion
escritural que el lector tiene en sus manos, consiste en un estudio de las condiciones
que modelan en la actualidad la experiencia del arte poscontemporaneo, aquel gesto
llevado al limite, impulsado por el habla veraz.

Cuando el artista sale al encuentro de los cuerpos reales, aquellos que acontecen
en medio de la incertidumbre de la existencia, no se puede realizar una arqueologia
sin recurrir a una genealogfa. En sentido foucaultiano, la genealogia localiza las sin-
gularidades silenciadas, explora aquella pregunta por medio de la cual se escruta el
origen perverso de laregla en que se escuda todo fundamento. Tampoco es posible
poner en acto esta arqueologia sin desplegar estrategias espaciales que permitan
moverse dentro de los discursos del arte y la precaria produccién critica. De lamisma
manera, tampoco sin detonar una comprensién ecosensible.’ Arqueologfia, genealo-
gia y estrategia figuran de manera simultdnea una inteligencia gestuada mediante la
cual se toca, se detecta algo que no es percibido por las formas del entendimiento
comun, asi como tampoco por el saber artistico, ni por el conocimiento cientifico.
Este tocar es un acontecimiento en el cual se puede pensar la contingencia de todo
fundamento, es decir, su condicién histdrica y, por ello mismo, la eventualidad de
su posible desaparicién (Foucault, 2004, p. 33). Este tocar detona una anarqueolo-
gfa mediante la cual se reconfigura el estado de las cosas (Foucault, 2014). En este

1 “Al hablar de arqueologia, de estrategia y de genealogia, no pienso que se trate de sefialar con ello
tres niveles sucesivos que serfan desarrollados unos a partir de otros, sino mas bien de caracterizar
tres dimensiones necesariamente simultdneas del mismo analisis, tres dimensiones que deberian per-
mitir en su simultaneidad misma volver a aprehender lo que hay de positivo, es decir, cudles son las
condiciones que hacen aceptable una singularidad cuya inteligibilidad se establece por la deteccién de
las interacciones y de las estrategias en las que se integra” (Foucault, 2004, p. 33).



Jorge Pefiuela 15

tocar se figura lo real y se modelan multiples subjetividades, las subjetividades que
reclama la poscontemporaneidad en sentido de produccién de cuerpos sentidos,
con verdad veraz. Estrategia y hermenéutica comparten vasos comunicantes con los
cuales se exploran realidades no previstas por ningin método positivista, tampoco
por ninguna ontologia tradicional. Ubicados en los miltiples campos de las artes, el
precio que debe pagar todo fundamento por su acontecimiento es su desaparicidn.
Los cuerpos acontecen con las escrituras artisticas, pero acontecen para desapa-
recer. Expuestos en la existencia, los cuerpos exigen ser reinventados de manera
permanente (Nancy, 2003a).

En el pensamiento de Heidegger, Blanchot, Bataille, Foucault y Nancy, abreva
buena parte del pensamiento poscontemporaneo de las artes. En su conjunto, cons-
tituyen una alternativa al pensamiento modernizante que atn impera en muchos
sectores del saber contemporaneo, aquellos que no precisan de la exactitud ni del
rigor matematico, aquellos campos de experiencias que pueden prescindir de la ver-
dad veraz. Durante esta exposicidon performantica es oportuno recordar la lectura
que realiza Gilles Deleuze de la escritura de Marcel Proust. La idea segun la cual
aquello que se denomina “inteligencia”, en verdad es aquello que llega después
para luego partir.” Se trata del retardo esencial del cual habla Duchamp, la marca del
acontecimiento tardio de una escritura artistica. A diferencia del cientifico, en sus
respectivas blsquedas el artista y el poeta no determinan de antemano su pensar.
Pensamiento: ni presupuesto ni pospuesto, solo expuesto, de acuerdo con Nancy
(2003, pp. 70-71). Sus herramientas fundamentales las constituyen las escrituras de
la imaginacidn artistica que emergen después de que el poeta y el artista realizan
practicas de existencia esenciales, es decir, cuando ponen en escena la anarqueo-
grafia de si mismos.

Los poetas se resisten a condicionar la realidad solo mediante la objetividad
técnica garantizada por el método cientifico. Su vocacién consiste en escuchar las
voces dentro de los accesos al ser que sin cesar son reactualizados por cada poe-
ta, una y otra vez, de manera persistente, sacando, creando cuerpos del sentido
expuesto. La voz es un voto de escucha a la verdad de sf que transita a través del
cuerpo sentido del artista. En este sentido, Baudelaire (1999) afirmd que toda ver-
dad es transitoria porque es eterna, porque se eterniza en su transitoriedad. Esta
transitoriedad hace del gesto eterno una realidad verdadera. Estos son los accesos
de verdad que las cosas niegan con tardanza al cientifico. Se trata de la escritura de
“la verdad del sentido de ser” para siempre otros de manera transitoria. La verdad

2 “Proust opone la sensibilidad a la observacidn, el pensamiento a la filosoffa, la traduccién a la re-
flexion. Al uso légico o conjunto de todas nuestras facultades juntas, que la inteligencia precede y
hace converger en la ficcién de una «alma total», opone un uso disjunto e ilégico, que muestra que
nunca disponemos de todas nuestras facultades a la vez, y que la inteligencia siempre llega después”
(Deleuze, 1970, p. 111).



16 Anarqueografia del pensamiento artistico

directa, sin artificios, sentida, veraz, enlazada a lo sentido cada vez que se habla en
otros y otras. La verdad del sentido de esta eterna fugacidad balbucea metéforas
en sus multiples figuras. La inteligencia conceptual —Ila representacién— no ante-
cede a la experiencia que el artista y el poeta realizan del mundo. Mundo-sentido y
poeta-gesto acontecen de manera simultdnea. La inteligencia formal también llega
tarde, pero en otro sentido. El cientifico llega a destiempo porque no logra tocar
lo real, no tiene acceso a “eso”, a aquello mas real que la realidad codificada. No
tiene una experiencia de vacio eternoy, por ello mismo, a partir de la modernidad la
niega urbiet orbi. En verdad, el cientifico reivindica la seguridad del método y nunca
puede partir, porque las cosas nunca lo llaman ni salen a su encuentro. El cientifico
no se ejercita en ningun trance, se niega a travestirse, a transfigurarse. Por ello
mismo, recibe como respuesta a sus exigencias metodolégicas un contundente “ya
no”, es demasiado tarde. Las cosas responden a la angustia del poeta con un apaci-
guante “aguarda”, “no todavia”, es demasiado temprano; pero en compensacion,
dejan traslucir su verdad, la sombra luminosa que el poeta acoge con beneplacito y
esperanza. Esta doble respuesta de las cosas mismas determina la experiencia del
mundo que tienen los sujetos hablantes poscontemporaneos, aquellas y aquellos
que hablan con verdad mas alld de los rituales artisticos institucionales, haciendo
caso omiso de los protocolos académicos y controvirtiendo con coraje la ideologia
artistica y cientifica de los mercados académicos, con el coraje de la verdad veraz.
La escritura poética es una excritura (Nancy, 2003) porque intenta salir, dar un
salto hacia el lugar al cual pertenece, es decir, al afuera de la conciencia que ella es.
Rescata la existencia y abre el entre infinito del mundo que el cientifico clausura una
vez se instaura en el método cientifico. Para considerar lo real, el poeta y el artista
revolucionarios experiencian las cosas sin muletas conceptuales. Esto quiere decir
que el concepto artistico acontece con posteridad a la experiencia poética de la exis-
tencia. El concepto cientifico llega tarde porque el poeta no lo requiere. La ciencia
no piensa, el concepto se lo impide. La ciencia no tiene la potestad de la considera-
cion (Heidegger, 2001, p. 98). Como el sujeto platdnico, el cientifico teme tocar. Con
Nancy, se puede afirmar que ese considerar consiste en arriesgarse al contagio que
propagan los cuerpos una vez son tocados (2003). El cientifico no se arriesga al to-
que de ser si mismo. Como Empédocles, el poeta se arroja a las fauces de los cuerpos
en sentido, se entrega a ellos en una lucha boca a boca. Por lo tanto, es necesario
reiterar que puede existir una investigacion guiada de manera conceptual, pero esta
modalidad instrumental no puede aplicarse a los procesos mediante los cuales las
artes se acercan a la comprensién de la cosas. Por un lado, quiere decir que la poesia
constituye una meditacidn acerca de la verdad del sentido de la muerte que acontece



Jorge Pefiuela 17

en el mismo momento en el cual el poeta accede a su propia subjetividad,? a ese in-
termedio en su infinitud finito entre la muerte y la vida que es la existencia. El cuerpo
sentido que acontece con la subjetividad artistica propicia el encuentro en la apertura
del entre infinito que los artistas y los poetas de manera permanente tensan, pesany
contrapesan en la modelacién cuerpo a cuerpo de sus respectivos mundos. Por otro
lado, esta la ciencia que busca verificar verdades instrumentales con fines pragmati-
Cos y necesarios. Poetizar consiste en meditar el entre ser.*

Estas dos maneras de pensar (cientifica y artistica) operan de manera diferente.
El cientifico determina la realidad de antemano: su instrumentalizacion erosiona el
acceso al pensar. El artista erige mundo en la medida en que busca la verdad veraz,
la cual lo hiere en su llamada, lo contaminay lo llaga. En el Ecce Homo, san Juan pone
en escena el acontecimiento que anuncia el fracaso del hombre a través de sus mul-
tiples repeticiones. No obstante, esta doble condicion de existencia —manifiesta
en aquella época— plantea la necesidad de buscar un enlace entre la voluntad de
verdad que caracteriza al pueblo griego, y la vocacién del infinito ético que obliga al
pueblo judio.’ La tensién que se acaba de apreciar entre el legado griego y el legado
judio no debe abordarse como un dilema epistémico ni ético. Todo lo contrario: el
cruce de estas dos tradiciones de pensamiento, entre otros abismos, conversiones,
desvios, diversiones, inversiones, perversiones y reconversiones, constituye y enri-
quece la experiencia del pensar los cuerpos sentidos en la poscontemporaneidad.
No hay necesidad de decidir entre Atenas o Jerusalén, entre lo masculino y lo fe-
menino, entre el ser y el no-ser, entre la realidad y la apariencia, entre el sujeto y el
objeto, entre el significado y el significante, entre la divinidad que reivindican para si
los dioses y el crimen que se le atribuye a los hombres. La escritura poética abre los
corredores clausurados en todas estas palabras. De multiples maneras, en estos co-
rredores devienen de manera permanente sus contrarios. Exigir filiaciones en torno
a uno u otro pensamiento es colonizar de forma arbitraria la sensibilidad, consiste
en fragmentar el entendimiento y en suprimir la experiencia del mundo en toda su
multiplicidad de intensidades y matices.

3 Subjetividad: “Es decir, la relacién de si consigo, el ejercicio de si sobre siy la verdad que el individuo
puede descubrir en el fondo de si mismo”” (Foucault, 2014, p. 156). Este fondo de si no es otra cosa que
las figuras de la muerte.

4  “Echar a andar en la direccién que una cosa, por si misma, ya tomada ya es lo que en nuestra lengua
se dice meditar (sinnan, sinnen). Prestarse al sentido (Sinn) es la esencia de la meditacién (Bessinung).
Esto quiere decir algo mas que la mera toma de conciencia de algo. Todavia no estamos en la medita-
cién, si estamos sdlo en la conciencia. La meditacién es mas. Es la serenidad para con lo digno de ser
cuestionado” (Heidegger, 2001. p. 49).

5 “EnSdcrates, la inteligencia precede todavia a los encuentros; los provoca, los suscita y los organiza.
El humor de Proust es de otra naturaleza: el humor judio contra el humor griego. Se debe estar dota-
do para los signos, abrirse a su encuentro, abrirse a su violencia. La inteligencia va siempre detrds, es
buena tnicamente cuando va detras. No hay logos, sélo hay jeroglificos. Pensar es pues interpretar,
es traducir” (Deleuze, 1970, p. 185).



18 Anarqueografia del pensamiento artistico

Estas ideas sucintas orientan la apertura de una conversacién pendiente entre
diversas inteligencias, asi como entre los modos de existencia a los cuales dan lugar:
inteligencias practicas e inteligencias tedricas, conjugadas a través de la diversidad
de las inteligencias artisticas con un solo propdsito: que las cosas actualicen por si
mismas sus diferencias en las excrituras poéticas. Es necesario alcanzar las multiplici-
dades que dan la espalda a los hombres y las mujeres, las multiplicidades que abren
la eterna esperanza de igualdad cuya carencia posterga el ejercicio de las libertades.
Las ciencias y las artes son desencarnaciones alternas de pensamiento, reivindican
|égicas diversas que tienen pardmetros de accién diferentes, elementos que enrique-
cen la existencia de los sujetos poscontemporaneos.

Comprender el mundo es transformarlo volviendo sobre si, es buscar los accesos al
doble fondo que las cosas se reservan para si mismas. Gadamer lo manifiesta con clari-
dad: “la mejor critica consiste en comprender”. Solo dejando ser a las cosas, se puede
acceder a su verdad. Este filésofo elabora algunas de las bases tedricas que permiten
reconfigurar las epistemologias y epistemes modernas y contemporaneas. En el des-
pliegue de la comprensién no opera un método, la hermenéutica no es un método, es
una experiencia de existencia, de transpropiacién. La hermenéutica es una alternativa
para el pensamiento en las ciencias humanas y el arte (Gadamer, 1977).

Por dltimo, mediante esta bisqueda parresiéstica, de esta experiencia de verdad
veraz, se pretende pro-curar un reconocimiento mutuo entre inteligencias que son
reprimidas o contrapuestas de forma arbitraria en su despliegue en el mundo habi-
tado. Se propone gestuar una conversacién entre iguales con el fin de modelar un
New Deal Parresiéstico, una realidad abierta a la infinita dispersidn de la existencia.
La inteligencia artistica no es superior a la inteligencia cientifica, pero no es inferior
a esta Ultima en ninguno de sus no-propdsitos y no-resultados. Este reconocimiento
propicia encuentros que enriquecen con prolificidad el pensamiento y la anunciacién
del sentido infinito en un mundo con sentimiento finito.

Ruidos pocos conocidos y el suefio de ser lenguaje

La relacién entre gesto artistico y discurso puede comprenderse desde una perspec-
tiva no proposicional, a saber: aquella que contrapone el arte a la cultura. Arte y cul-
tura figuran la misma realidad, lo real de la existencia. La antinomia arte-cultura es
una configuracidn sofistica. Sin el liderazgo del pensamiento artistico en todas sus
diversas manifestaciones, la cultura es una quimera. La cultura es un conjunto de pen-
samientos domesticados, sedimentados, asimilados de manera amplia por una comu-
nidad, vulgarizados en su proceso de espaciacidn y aclimatacidn. El acontecimiento
del pensamiento no es fruto del menor esfuerzo, no crece a la sombra del sentido
comun. No es algo dado, como creen algunos apologistas de la cultura. La cultura
estd constituida por gestos de ser que devienen signos. Se habla de cultura, una vez



Jorge Pefiuela 19

los signos pierden la lozania propia del mediodia, cuando su significado se trivializa.
El discurso de la cultura —o culturalismo— determina una experiencia en abstracto,
sin sentido real de la existencia.

El acontecimiento del pensamiento exige cuidados, creatividad, purificaciones y
sacrificios. Estos ejercicios solo se pueden realizar si se comprenden de manera cri-
tica las diferentes tradiciones en las que se enraiza el pensamiento. La cultura es el
sedimento del pensamiento creativo. Esta constituida por las metaforas que cum-
plen su ciclo vital. Las metdforas muertas proporcionan el habitat necesario en el
cual nace una metafora nueva. La cultura es aquello que queda del conflicto entre
el sentido comin y la transgresién, entre la armonfa de lo conocido y la anomalia
de un pensamiento que ya no encuentra expresion en dicha armonia. Las metaforas
exploran salidas, desbloquean el pensamiento, alumbran los caminos mediante los
cuales el ser que habla se dispersa en su busqueda de ser-con-otros-diferentes. Todo
alumbramiento de vida (bios) es violento: conmociona. Con la entrada en el espacio
cultural de un nuevo sujeto existente, su cuerpo sentido exige un lugar, demanda el
reacomodamiento de todos los cuerpos acomodados en el espacio comun. Las meta-
foras vivas son gestos en expansion, abren caminos, anuncian los lenguajes por venir,
modifican la realidad y difuminan la comprensién actual de las culturas.

Las metaforas mueren cuando la infinitud de sus contenidos son banalizados y
literalizados por las multitudes que reclaman respuestas pragmaticas a todas sus
preguntas. Sin saberlo, las multitudes se alimentan de contenidos muertos, de res-
tos de lenguaje sedimentados en el sentido comun. Aquello que una vez fue energfa
intensa y transfiguradora, se cosifica en las banalidades propias de la sociedad mer-
cantil. Una vez son vulgarizados, las multitudes se alimentan de estos restos despro-
vistos de sentido de existencia, ignorando que sus potencialidades emancipatorias
han sido agotadas por las elites sociales e intelectuales, como consecuencia de su
despliegue, de su uso y su ineludible manipulacién. La transgresién de la imagina-
cidn artistica —la profanacion del artista— restablece el sentido perdido de lo real.

El compendio de literalizaciones que estructuran las culturas, es el campo propi-
cio para que surjan nuevas metaforas, se generen conmociones otras y se pongan
en marcha otros desplazamientos de sentido dentro de los cuerpos. Sin la cultura
abstracta que ostenta el sentido comun, la metéfora no cuenta con un lugar en dén-
de habitar, en dénde potenciarse para hacer estallar lo comun (asi la cultura sea un
espacio comun, un vestido gastado y deslucido). Sin las metéforas, las culturas per-
manecen muertas, sin posibilidad de transfiguracién. Morir como metéfora es una
manera de permanecer en el lenguaje y propiciar el arranque vital en otras existen-
cias. La luz de las metaforas alumbra la experiencia de la muerte de los otros en uno.
Sin la metafora la muerte pierde su sentido, la luz oscura de la cultura no puede al-
canzar la actualidad. La metafora es la velita-poesia que alumbra, que se quema a fin
de que la cultura permanezca y pueda seguir expandiéndose. Como la metonimia,



20 Anarqueografia del pensamiento artistico

en este sentido, la metéafora es expresion de duelo (Derrida, 2011, 39). La metafora
es un hiriente tabano que aguijonea la cultura, que muere en ella dejando sembra-
das sus cenizas vitales. En sus ejercicios, en sus gestos parresiésticos, los poetas
revolucionarios reactualizan las ideas de las metaforas muertas, reavivan el fuego
de la existencia. Este juego entre metaforas vivas y metdforas muertas, estructura
el tejido ético de las sociedades libres y democraticas (Rorty, 1991).

Richard Rorty describe las metédforas como ruidos poco conocidos, propone com-
prenderlas de esa manera para acceder a su sentido.® Asi, explica que las metaforas
no son conocimiento, pues aquello denominado “conocimiento”, corresponde a las
practicas que se realizan mediante la implementacion del lenguaje proposicional. Un
lenguaje de clausura, cerrado a un si mismo cosificado, analitico, depurado de todo
tipo de imperfecciones semanticas y sintacticas. Por esto mismo, es ampliamente
aceptado dentro de las comunidades cientificas. Sin embargo, esta ultima caracte-
ristica constituye aquello que lo hace poco interesante para la vida activa de una co-
munidad, o bien en la cotidianidad de un sujeto que se sabe destinado a conversar,
para el despliegue de esperanzas, o bien en la gestién de espacios de emancipacidn.
Regentado por el sentido comun, el conocimiento instrumental se presenta como un
conjunto de metaforas, de promesas, de esperanzas, las cuales son diseccionadas,
devoradas, asimiladas y depuradas con lentitud por el uso reiterado y compulsivo
del lenguaje. Mediante este proceso de asimilacién pragmatico, el lenguaje ordinario
devora las metéforas, pues les establece un orden, un significado especifico del cual
carecen cuando son presencia viva. El gesto artistico no camina en una sola direc-
cién. Como las metéforas, transita en las figuras que genera, se expande de manera
simultanea por multiples intersticios, redes y sistemas. No se rige por un concepto
particular que dirija una comprensién universal.

El lenguaje comun y el conocimiento cientifico constituyen un conjunto de me-
téforas muertas. Como la misma experiencia de ser, el lenguaje vivo es intenso, es
la contradiccidn en accion de ser a si, de devolver la mirada hacia su si mismo. Es
revolucidn: poesia en trance, poesia en blisqueda de accesos a estados alternati-
vos de ser. Es el gesto que promete emancipacién de las diferencias irreconciliables.
La lengua viva pone a hombres y mujeres en libertad de abrir multiples caminos y

6 Como en muchos otros aspectos esta manera de hablar ya habia sido considerada por Aristételes. A
este efecto, el estagirita afirma: “puesto que el poeta es imitador, lo mismo que un pintor o cualquier
otro imaginero, necesariamente imitara siempre de una de las tres maneras posibles; pues o bien re-
presentard las cosas como eran o son, o bien como se dice o se cree que son, o bien como deben ser.
Y estas cosas se expresan con una elocucién que incluye la palabra extraia, la metdfora y muchas alte-
raciones del lenguaje [ cursivas afiadidas]; estas, en efecto, se las permitimos a los poetas” (Aristételes,
1974, 1460B8 ss.). Baudelaire no esta lejos de Aristdteles. En efecto, el poeta francés dice: “lo bello es
siempre raro [cursivas afiadidas]. Yo no quiero decir que es voluntariamente, friamente raro, pues en
ese caso seria un monstruo salido de los rieles de la vida. Quiero decir que contiene siempre un poco
de rareza ingenua, no querida inconsciente[mente] y que es esta rareza la que lo hace particularmente
bello” (Baudelaire. 1988, 151).



Jorge Pefiuela 21

anunciar mundos improbables que devienen probables por la accién del artista y del
poeta. Rorty afirma que la expresién “la tierra gira alrededor del sol”, en principio
es oida y sentida como algo extrafio. Quizd se asimila como una metafora, como un
desplazamiento del lenguaje, como algo por completo alejado del sentido comun,
algo extrafio a la manera de sentir y comprenderse dentro de una determinada co-
munidad en una época especifica. Se le toma como algo carente de significado y no
se le comprende a cabalidad. La comprensidn con significado especifico llega tarde.
Aquélla es posible cuando muere la metafora. Cuando la metéfora es asimilada poco
a pocoy se instrumentaliza, se limita, se reduce a expresar un significado sin sentido
de existencia: un sentido literal.” Foucault (2010d) denomina a este estado “El orden
del Discurso”. Solo en este momento la metafora deviene conocimiento, se vuelve
transparente, cuando sus alas pierden todos sus brillos, cuando los colores de las
alas de la mariposa son sometidos a la friccion del concepto positivo. Rorty (1991) se
acerca al pensamiento de Thomas Kuhn y afirma que las metaforas son una especie
de “anomalia del lenguaje”, una turbulencia, una perturbacién, una violencia a la
armonia de lo consensuado. En su pureza, el acontecimiento del pensamiento es
una anomalia, es un ruido poco conocido que no da lugar a ninguna interpretacion.

La metdfora de la metdfora que hace Davidson amplia y refuerza su sentido. Este
autor propone de manera sugestiva que la metafora es el suefio del lenguaje (1990,
p. 245). Se destaca la metaforizacién de la metafora en cuanto suefio, pues esta des-
cripcion es acorde con aquello que modela este ejercicio parresiéstico, a saber: la
idea del gesto artistico como esperanza de emancipacién, como suefio de espacios
iguales para el ejercicio de las libertades. Las figuraciones de los gestos artisticos son
ficciones verdaderas porque erigen otras realidades. Mediante la accién del poeta
revolucionario, el ser suefia su libertad en su critica del lenguaje comun. En efecto, las
metaforas son la reactualizacion de la esperanza de igualdad y libertad suspendida,
por siempre reiterada y aplazada. En principio no tiene significacion porque surge de
una anomalfa, de una perturbacién que emerge como gesto y acontecimiento, de
manera inesperada, no prevista por el lenguaje comun o literalizado.

Las metdforas son el resultado de unaincipiente actividad emancipadora. Comienzan
a actuar dentro del lenguaje como acto de resistencia a la opresidn de lo cotidiano, al
aburrido y tortuoso sentido comun, al cual, pese al riesgo, las metdforas se enfrentan.
El sentido comun tiene la propiedad de convertir en piedra todo aquello que es tocado
con su vista. Las metdforas transgreden las fronteras demarcadas con rigor por el senti-
do comuny vigiladas con celo por los protocolos académicos, sociales y politicos, entre
otros dispositivos de control y disciplinamiento. Las metédforas son la expresién mas au-
téntica de la busqueda parresiéstica de espacios otros de existencia. Estos ruidos poco

7 Redescribiendo a Nietzsche, Rorty afirma: “el estudio literario nos ayuda a percibir que la verdad literal
y objetiva del presente no es més que el féretro de la metdfora de ayer” (1993, p. 190).



22 Anarqueografia del pensamiento artistico

conocidos, son los responsables de que haya algo sentido como existencia y expresado
como ser o naturaleza. En otras palabras, las metaforas rehtyen la objetividad, el signifi-
cado, el conocimiento, la verdad de la ciencia y, en general, todo lenguaje proposicional.

El artista revolucionario se orienta por los bordes del sentido, por caminos-abis-
mos-esperanzas que las metaforas abren y ponen a su disposicion. La metéfora con-
siste en transportarse, es un transporte que conduce hacia un “no se sabe dénde”.
La imagen pensativa es imperativo existencial. Se sentencia: “haz... de cambiar tu
vida”, “sé... atrévete a sentir de otro modo”. Las metdforas y las esperanzas tienen
su hogar en la actitud de aquellos que conciben su vida como creadores, como ras-
gadores de lo bello eterno e infinito que permanece capturado en lo comun sentido.
No solo la actividad del poeta es artistica, sino también la de todos aquellos sujetos
hablantes que fuerzan su imaginacion para transgredir la regla que regula lo comun,
explorar excrituras creando abismos, o recrear lenguajes abriendo espacios alternati-
vos de ser. Todos los lenguajes que desbordan los limites de los regimenes de la rea-
lidad banalizada son artisticos. En via adversa al cristianismo, el poeta revolucionario
desencarna laidea y la vuelca hacia el infinito (Badiou, 2009, p. 196).

Este ejercicio parresiéstico muestra que la antinomia actual entre modernidad y
contemporaneidad es otro argumento sofistico. Se aprecia que pasado y actualidad
son dimensiones histdricas que actian de manera simultanea. En su buisqueda de
actualidad, el artista poscontempordneo anuncia el pasado sin resolver. Evidencia
que el pasado no se da sin actualidad y que esta es imperceptible sin aquél. Aqui se
corroboran varias inquietudes. En primer lugar, se encuentra la idea segtin la cual el
arte contemporaneo no significa el arte de la época que toca vivir. En segundo lugar,
la actitud de los artistas revolucionarios que tienen el coraje de sentir diversos mo-
dos de actualizar ideas, las cuales no surgen de la nada, sino del futuro de las ideas
del pasado no pensado, del pasado esbozado en los gestos que sobreviven en el pre-
sente, en ese pasado no resuelto: la persistencia de sus huellas en toda actualidad.
En tercer lugar, se reitera la esperanza del espaciamiento de un entre. Es necesario
elaborar la actualidad, en el entre que las fuerzas del pasado no resuelto y del futuro
por venir abren ante una sensibilidad abismada en el aburrimiento profundo, en el
cual la mercancia con-sume a sus consumidores.

Aquello que diferencia el arte moderno del arte contempordneo consiste en que
mediante la primera expresion se describen metaforas que han muerto, maneras
de pensar que se han debilitado con la transfiguracién de las sociedades que las
sustentaban. Ahora, las luces de las sombras de las metdforas muertas son las que
permiten ver las sombras en las luces de una actualidad que esbozamos bajo la no-
cién de poscontemporaneidad, ese momento en el cual los artistas y los poetas inte-
rrogan la contemporaneidaddad atrapada en las Iégicas de los mercados. El ensom-
brecimiento creado por laimaginacidn artistica propicia el surgimiento de metéforas
vivas, en principio indescriptibles. Las sombras de luz que llegan del pasado, que



Jorge Pefiuela 23

proceden de la cultura sedimentada, animan a todos aquellos y aquellas que en la
actualidad procuran transfigurar el lenguaje. Habla poética que se anuncia desde el
futuro del poeta revolucionario que tiene el coraje de interrogar el pasado presente
en su propia actualidad. El poeta acomodado o cortesano, se anquilosa, literaliza sus
expresiones, refuerza las cadenas de quienes deben usar su lenguaje, ata al poeta
revolucionario a un régimen discursivo que impide hablar de la verdad de existir con
sentido veraz.

Transpropiacion como horizonte de comprension
y sentido de historia

La escritura y laimagen se encuentran en el cuerpo de los artistas con el propdsito
de elaborar multiples pensamientos. El poeta se vale de su escritura para tomar
distancia ante los imaginarios recibidos acerca de la muerte, cuando con ellos se
golpea su existencia. Miremos un ejemplo: La muerte de la Virgen, de Caravaggio.
El pintor se ve abocado a responder el llamado que le hace la historia de la cris-
tiandad. Mas alld de los dogmas del sentido comun investigativo, la historia exige
sentido real. Caravaggio modela los labios infinitos de la Virgen como si fueran los
labios finitos de Marfa de Magdala (Nancy, 2008a). De este salir de si mismas a su
encuentro mutuo, las dos figuras se transpropian, dejan los respectivos juegos de
sentido en que se hallan inmersas, para que con esta salida se propicie el aconteci-
miento propio de lo impropio en cada una. En la escritura de esta tetrarquia carnal,
en el modelado de este agenciamiento de labios dispersos, en su superposicion, la
muerte real despliega todo el sentido de su verdad. La verdad de los labios sensua-
les de Maria de Magdala muestran la apertura que acontece en la muerte cantada
en los labios de la Virgen. En este juego finito, atrapado en los labios infinitos de la
Virgen, se vislumbra el infinito sentido de la verdad de la muerte en su mismidad,
en su diferencia real. La escritura del poeta de Merisi, ofrece una vaga idea de ese
abismo de ser en el cual mediante la voz se llega a la presencia del habla metaférica
que anuncia el lenguaje de una época ligera, grave y barroca.® En un instante se
accede a la palabra areal, eterna, ligera, superficial; llega, sefiala y dice: “;hola!”.
Pero, jay!, solo para decir: “;adids!”. El ser hablante es fugaz: cuerpo de sentido
glorioso, luciérnaga: ser del instante. ‘“La voz anuncia al sujeto hablante y en el acto
se retracta de su esperanza de verdad y de sentido” (Nancy, 2007a, pp. 36-37). El
instante da la espalda al método instrumental. El instante no se deja atrapar, se
resiste a los propdsitos establecidos por los modelos de explicacidn cientifica. Solo
se lo puede dibujar, mostrar en acto: “La Virgen y Maria de Magdala son dos caras

8 ‘“La poesia habla, pero habla con esa habla que no ejecuta ninguna lengua y de la que, al contrario,
surgida de la voz, una lengua nace. La voz es |a precesion del lenguaje, es la inminencia del lenguaje en
el desierto en que el alma esta todavia sola” (Nancy, 2007, p. 42).



24 Anarqueografia del pensamiento artistico

de la misma moneda: canto sonoro y gesto visual se transpropian, prescinden de
su funcionalidad instrumental” (Nancy, 20073, p. 31). Sin pretender comunicarse
ninguna consigna, durante el acontecimiento de su propiedad mas impropia, de
manera permanente intercambian sus multiples voces y miradas. Mientras dura su
encuentro, extraen el olvido de si mismas y lo ponen en juego: lo olvidado en la san-
tidad infinita y lo olvidado por la humanidad finita. La brecha entre habla cantada y
mirada figurada se potencia en el entre que se crea en medio de ellas mismas para
salir de ellas, de la realidad detenida en el discurso. Esta distancia infinita debe ser
escrita en su verdad, en aquello que manifiesta de finitud.

La Virgen y Maria de Magdala transpropian de manera mutua el lugar en el cual
yacen todas las intensidades impuestas, no sentidas en lo real. Una vez deciden
hacer presencia, muestran cdmo en el intercambio entre el infinito sentido que
anima los cuerpos finitos, y el infinito del sentido actualizado una y otra vez en sus
figuras transitorias, solo se pueden intercambiar “ausencias de miradas” y esce-
nificar los multiples desfases del habla de ser. Una y otra realidad son modeladas
por unos labios ausentes con el propdsito de modelar y escenificar la verdad del
sentido mismo de la muerte. Maria de Magdala siente la potencia de la muerte
en acto, en si misma. Seca y de manera silenciosa, la experiencia de la muerte la
sacude animandola a vivir. La Virgen experiencia el transito hacia el si mismo de
una existencia en s{ misma verdadera. El acceso ausente en la Virgen es abierto
mediante la intensidad del acceso presente de Maria de Magdala. De este inter-
cambio de voces muliltiples, de gritos y susurros, emerge el sentido de la verdad
de la muerte. El habla metafdrica les corresponde. Se convierte en el destino de
los sujetos que tienen el coraje de comenzar una y otra vez: de hablar, de decir, de
sefialar el “;hola-adiés!” como propiedad mds impropia, transpropiada, de su exis-
tir. Los labios de la Virgen relacionan lo infinito, sentido en el acto de la existencia
finita, con el infinito de la figura finita que les sirve de transicién a estados otros
de ser, relacién en la cual se com-placen los hablantes que se comunican mediante
metdforas. Relacidon de temor y temblor en el abismo de ser que abre los sujetos
a la mismidad de sus voces. Voz-gesto que se expande a los sujetos que hablan de
la verdad del sentido de la muerte.® Mediante este gesto-grito, los artistas revo-
lucionarios rasgan el lenguaje respondiendo al lamado del sentido ahogado en la

9 “Maria es el modelo de Marfa, y la reversibilidad, en este caso no termina. Cada una es algo asi como
el afuera de la otra, o como su adentro, de manera simultanea y alternativa. Cada una la estofa o la
carnacion de la otra. Ya no es posible saber dénde esta la Madre de Dios y dénde la mujer publica.
Ddénde estd la santidad, dénde el placer. Pero no es un juego especular. Una no se ve en otra. Antes
bien, intercambian sus ausencias de mirada” (Nancy, 20083, p. 92).



Jorge Pefiuela 25

historia, corren los limites impuestos a la verdad infinita del sentido de existencia
atrapado en los discursos.™

A diferencia de los cientificos, los artistas no echan a perder su experiencia en las
cosas que logran fracturarse y abrirse a un infinito en acto. La razén es simple: los ar-
tistas tienen vocacién de desvio, rodean las cosas unay otra vez sin pretender nunca
alcanzarlas por completo: “Evitan robarles su partida, repudian quitarles su libertad
de sustraerse ala inquina proposicional en la cual muere toda anunciacién de verdad
y de sentido” (Nancy, 2006b, 30). Los rodeos del poeta con las cosas son abrazos
que se quiebran, son abrazos abiertos que sin cesar cierran sin cerrar, no pretenden
atrapar sus mdiltiples figuras en proposiciones univocas, propician el transito perma-
nentey pertinente de la verdad del ser sentido. Al ser no se le toca para no retenerlo.
Los artistas permiten a las cosas mantener sus misterios en la nebulosa que emerge
en el entre abierto en toda experiencia, cuando se siente la verdad del sentido de ser
con otros. Estar con otros consiste en prepararse para partir hacia lo sentido. Al in-
finito sentido solo se accede mediante las figuras poéticas; mediante las metaforas
que huyen de manera permanente de las formas a las cuales son reducidas.

La poesia es acceso, es esperanza inacabable de presencia, actitud de comienzo.
Solo es real cuando el acceso tiene lugar una y otra vez de manera diferente: el eter-
no retorno de lo mismo, de la misma dificultad, de la dificultad misma de la existen-
cia (Nancy, 2004, p. 11). La escritura modela el acontecimiento de ese instante, la ver-
dad del sentido de la muerte, ese acceso a lo sentido, ese infinito actuado mediante
el cual los sujetos hablantes se expanden hacia la existencia que los dispersa hacia el
ser infinito que albergan las figuras finitas, para devenir existentes, existir un instan-
te entre sus entradas, entre sus umbrales. En la existencia se es umbral de ser que
parte. Cada poeta revolucionario debe buscar el acceso a su diferencia, pensarla con
todo el temblor y terror que sea capaz de soportar; esto es, considerarla. Solo asi se
accede a ese acceso, a esa herida abierta en si mismo. Con su nacimiento, modela su
propio mundo para entrar en la constelacién de mundos que constituye el mundo.
No hay camino preestablecido, porque cada acceso pensado es perfecto en si mis-
mo y por ello mismo irrepetible. De la irrepetibilidad de la figura del infinito en acto,
nace la necesidad de ingresar de nuevo al acceso, unay otra vez, repetir con diferen-
cia. Todo poeta debe encontrar su propio umbral, debe recomenzar el acceso a la
verdad del sentido, unay otra vez, en unay otra obra, mediante unay otra figura. La
poesia rechaza identificarse con una forma impuesta, niega toda especificidad, todo
sujeto discursivo. La escritura poética busca la existencia. El poeta de borde deviene

10 “Que lo infinito, como una forma parcial pero rigurosamente decidida, pueda ser la resultante de un
azar escénico: tal es el ideal del siglo. Y tal es su directiva para salir, con dificultad, del romanticismo.
Es el ideal de una ‘formalizacién materialista’. En ella, lo infinito procede ‘directamente’ de lo finito”
(Badiou, 2009, p. 197).



26 Anarqueografia del pensamiento artistico

“existente”, ser en flujo. Se unge a si mismo como nuncio del habla balbuceante: la
metdfora que abre mundos de ser.

La escritura poética no se encuentra en aquello que se denomina en la jerga ins-
titucional “poesia”. Aquello que se interpreta como emocidn poética tiene poco de
poético y mucho de banal. La emocidn fingida amenaza la poesia de la relacién de
sentido consigo mismo, razén por la cual el poeta emprende sus ejercicios en otros
lugares alternos a los establecidos por la poesia institucionalizada. A pesar de esta
negacion que hace el poeta de la poesia, aqui no hay método ni dialéctica. No existe
investigacion ni especulacién tedrica. En si mismo, el poeta es todo experiencia de
sentido. Sin embargo, al negarse la poesia a si misma, se evidencia que existe una
negacion en su ser, pues se busca a si misma en un lugar ajeno a lallamada de manera
cotidiana “poesia”. La negacion de la poesia es una negacion de la dificultad absolu-
ta; es decir, la poesia es la dificultad misma y la misma dificultad genera un eterno re-
torno a si, que cada una o uno de los poetas convocados al “cultivo y cuidado” de su
diferencia recibe como tarea. En este sentido, la poesia es afirmacién de la dificultad
misma de ser sentido en la diferencia (Nancy, 20073, p. 35). La dificultad consiste en
replantear hasta el infinto, una y otra vez, mediante figuras finitas, la exactitud que
caracteriza a la poesia. La filosofia constituye la dificultad de la poesia. A su vez, la
poesia es la dificultad misma de la filosofia. Filosofia y poesia no se oponen, no cons-
tituyen un pensamiento dialéctico ni mistico. Juntas constituyen la dificultad misma:
la dificultad de mantener la verdad en el sentido de la existencia (Nancy, 2004, p. 11).
La poesia no resuelve problemas pragmaticos ni instrumentales. Produce su pensa-
miento en el borde, en el limite, en el entre que anuncia la dificultad de la verdad del
sentido de ser en la partida. En este umbral, la investigacién es un estorbo.

El artista, el poeta y los sujetos hablantes emulando su ejemplo, quedan expues-
tos a la indeterminacién de los seres que se espacian en sus gestos, que transitan
de modo infinito hacia otras existencias o estados de ser. Son existentes excritos, en
busca de una escritura, pero a su vez rehusan cualquier fijacién a un sujeto o forma
discursivos. Con coraje, una y otra vez llegan con sus respectivas figuras solo para
irse; las conquistan solo para separarse de ellas, y, lacdnicas, dicen al mundo cono-
cido: “hola-adiés”. Llegan, vencen, dan la espalda, se van y dejan sin pensar lo que
mads urge ser pensado. Este es el problema de la poesia que anima el problema de
la filosofia: “El artista y el poeta son existentes que solo pueden ser en su partida”
(Nancy, 2006b, p. 2). Se habita el umbral abierto entre la multiplicidad de infinitas
voces que no cesan de anunciar los cuerpos y la experiencia de su figura finita, en
transito, en viaje de regreso en el mismo momento que es anunciada por un gesto
de ser transgresor. El poeta balbucea su existencia entre el concepto instrumental
de la ciencia y la meditacién ontoldgica. En este entre se habita de manera simulta-
nea afuera y adentro; disposicidn que caracteriza la experiencia del umbral, fuera de
lo comun, sentido dentro de lo comun sin sentido; dentro de la existencia minima,



Jorge Pefiuela 27

fuera en la existencia maxima. Se es este entre que rompe y fractura los consensos
de ser comun o de ser existente. De manera simultdnea, por una parte, los hablantes
son sujetos cercenados del dominio de los entes comunes; por otra, son existentes
dispersos en el dominio de la existencia. Mediante la voz del sentido que alcanza alo
ente, emergen los existentes que anuncia el sujeto hablante; entre ellos se establece
un juego de existencias en el cual los entes comunes ponen en juego la verdad del
sentido que encarnan para desencarnarla en el acto, para jugdr-se-la en este juego.
La urgencia e inminencia del juego de la muerte, insta a transitar con libertad por las
figuras que anuncian el “infinito actuado”. Los hablantes son seres que nacen y se
sustraen en el instante de ser “ave-eva: hola-adids”. Son seres para la existencia que
unay otra vez muere en cada uno de los instantes infinitos alcanzados en una figura
de ser, en el mismo momento en que el poeta dice “adids” para no dejar de existir
en las figuras finitas que visibilizan los espacios de verdad.

Existir en grado maximo consiste en estar presto a decir “adidés”, a partir. Existir
poéticamente es cuidar esta relacién entre existencia, muerte, ausencia y presencia
de ser. Como el poeta, los sujetos hablantes son existencias que duran un dia. Existen
para partir y perdurar en la apertura singular de sus formas y en la dispersion infinita
de su ser abierto, herido, expuesto al fuego del sentido. Al diluirse las figuras con las
cuales modelan su propia presencia en un presente abierto, los limites de lo infinito
real, se ensancha ese entre que constituye el acceso al infinito actual; es decir, a la
eclosidon de la singularidad de los multiples infinitos. La figura finita se abraza al infi-
nito real arrancandole su diferencia mortal y verdadera. Es importante destacar que
este entre es un umbral que solo puede ser, siendo a la vez muchos umbrales.

El pensamiento artistico contemporaneo evidencia la compleja relacién entre fini-
tud e infinitud, entre presencia, presente y pasado, entre particularidad, singularidad
y universalidad. Modela una realidad de excepcidn pertinente y de ruptura permanen-
te: “Se trata de la actualidad configurada como el ‘estado de excepcidn’ que irrumpe
como ‘instante’, como fogonazo de ser espacio en el tiempo, como acontecimiento
singular de lo universal” (Badiou, 2011, p. 22). Esta actualidad permuta, de manera
permanente, sus cualidades constituyentes ante el acoso del presente y el apremio
de un pasado que se resiste a ser conmemorado como “documento cerrado”, sin ser
pensado. Como “monumento abierto”, disperso, en expansidn, el pasado vuelve su
ser a lo ente; reconsidera su retiro y susurra unos balbuceos de ser presencia y pre-
sente. Uno y otros reiteran la misma esperanza, prometen un acceso a la dificultad
misma que constituye la verdad del sentido de la muerte. El instante muestra la ras-
gadura del tiempo en la cual ermege el espacio de los existentes. En este instante de
fuego acontece la verdad del sentido de la muerte.

Este “estado de excepcidn” en el cual surge el balbuceo del poeta, consiste en
una promesa fallida. Con su exactitud, los poetas fallan una y otra vez. Los cuerpos
transpropiados devienen metaforas. Emergen en este estado, llegan, saludan y solo



28 Anarqueografia del pensamiento artistico

alcanzan a decir “adids”. La excepcién anuncia un vinculo imposible de sostener
entre el infinito en acto y la figura finita que de manera indtil intenta retenerlo; en-
tre aquello que se excribe poéticamente y aquel discurso que intenta dar cuenta de
esta experiencia. Incondicionales uno al otro, los amantes deben separarse. Amor es
aquello que siempre esta partiendo, que bajo ninguin pretexto retiene. La experien-
cia de los amantes de estar adentro y afuera de manera simultéanea en su relacién, es
decir, de morar en los bordes a los cuales arrastra la experiencia amorosa, es el ges-
to-grito que des-sujeta a los amantes de la finitud de las figuras en que sus cuerpos
cansados hacen presencia. Des-sujetados, se dispersan hacia el infinito de la verdad
del sentido de la existencia que parte sin cesar en los cuerpos que se anuncian en
toda metafora.



29

Capitulo 2.

La religiosidad impenitente de
Nadia Granados

Introduccion

El vacio del artista no es vacio. Esta pleno con sentido de existencia. En si mismo, el
artista abre y explora sus propios vacios para acceder a la existencia que el lenguaje
le niega. Al abrirlos los colma con su gestualidad sacando figuras de sentido real. Al
explorarlos, renueva el lenguaje cosificado. Vacidndose de todo aquello que en si hie-
de y supura, con sus gestos anuncia las escrituras que muestan la verdad del sentido
de ser uno entre muchos.

Sin poner en evidencia sus vacios, un artista se constituye en un corredor de bol-
sa como Jeff Koons, un hombre plenamente aclimatado y acomodado a las exigen-
cias del sujeto comercial contempordneo. Los gestos artisticos ponen en marcha las
diferencias de las cuales da cuenta el habla desplegada en las multiples escrituras del
poeta. La materialidad de la verdad espaciada en la escritura, modela la subjetividad
del ser hablante pensador de metaforas. La escritura blanda que se difiere, disper-
sdndose en el espacio del lenguaje, modela una sucesién infinita de figuras finitas.

Las declaraciones de principios que suelen promulgar los artistas poscontempo-
raneos reivindican multiples maneras de ser sentido, sentir placer, hablar palabras,
pensar realidades y gozar la existencia. Estas relaciones de sentido en movimiento
tejen la coherencia que requiere un ejercicio artistico durante la exposicién de la
herida del artista. Se trata de una coherencia ad hoc, miltiple, singular.

El poeta reivindica que la imposibilidad de otras maneras de sentir es posible. No
toma partido por lo dado en las ideologfas naturalizadas en el sentido comun. Rompe
con lo comun reificado, se distancia de aquellas marcas identitarias prefabricadas e
impuestas bajo el arbitrio de una instancia de poder no consentido. Con sus ejerci-
cios, modela subjetividades inéditas y las maneras de ser correspondientes. El gesto
artistico es emancipador del si mismo cosificado en su clausura. Por ello mismo, con
él se inician espacialidades politicas otras en los margenes de lo comun politico. Al
margen de la significacidn proposicional, el artista no es un disefiador de objetos de
feria, inicia procesos de igualdad y libertad. En este afuera se constituye el centro de
una experiencia inicidtica en la cual las reglas del discurso proposicional son puestas
en suspenso. No realiza “obras” para el mercado de bienes académicos ni suntuarios.



30 Anarqueografia del pensamiento artistico

Piensa siendo en el entre abierto por una multiplicidad de gestos. Crea las subjetivida-
des con las cuales se abren y modelan lugares de misterio que anuncian espacios pu-
blicos otros. Sus ejercicios vitalizan la existencia degradada en las practicas rutinarias
del entramado social, ético, politico y estético de una determinada época.

En Colombia, Nadia Granados es la poeta del arte poscontemporaneo. Su poética
la constituye como una de las artistas activistas mas reconocidas de la actualidad. En
primer lugar, artista de academia, Granados da un paso mas alld de los limites que
imponen técnicas artisticas tradicionales tales como el dibujo, la pintura, la escultura,
la cerdmica, el video y la fotografia, entre otros medios expresivos. En segundo lugar,
sus inquietudes artisticas y personales le exigen mostrar los conflictos mediante los
cuales los cuerpos violentados evidencian su vulnerabilidad emotiva y se atreven a
mostrar al publico su precariedad. Los multiples cuerpos detonados en las perfor-
mancias de Granados, esparcen los imaginarios de las mujeres y los hombres colom-
bianos responsables de la creacién de la episteme de su época. Son gestos arrebata-
dos, convulsionados, extaticos, dispersos, dolorosos, gloriosos, gozosos, luminosos,
misteriosos, obscenos. Estos cuerpos emergen bajo estas condiciones de existencia,
y solo asi puede recomenzar la escritura del sentido de los sujetos hablantes tocados
y destogados con cada una de sus acciones. A unos y otros, las artes los exoneran de
sus compromisos serviles con el sentido comun.

Critica de la comodidad burguesa, la propuesta de Granados se rige por una virtud
extinta en el sujeto comercial: el coraje. Su principio rector consiste en atreverse a ser
cuerpo ante lo real politico del poder atdvico que la habita: cuerpo habldndose a si,
ablandandose en el grito. Antes del cuerpo esta el ser. De la experiencia de ser emer-
ge todo aquello que llamamos “cuerpo”. La presencia de la artista en cada una de sus
performancias se abre al misterio de ser muchos y muchas. Esta religiosidad da lugar a
la siguiente regla: los cuerpos que participan en una performancia, se hacen evidentes
a si mismos mediante acciones que responden a un llamado ahogado en el grito infi-
nito retenido en los imaginarios de la artista. El llamado de la artista toca los cuerpos
antes preparados para la accidn y activa la percepcidn de aquellos hombres y mujeres
que, sacados de sus habitualidades mds abyectamente mercantiles, solo se atreven
a contemplar la verdad asi evidenciada. En la verdad asi mostrada, se experiencian
los cuerpos sentidos, envidndose en vaivén unos a otros, creando figuras de ser con
otros. Llamamos “religion’ a este rencuentro de cuerpos en los bordes del sentido, en
el misterio del acceso a todas la realidades por venir, al ejercicio de responder la voz
del acontecimiento veloz que llega, hiere y se aleja del sentido comun tocado, reven-
tado y disperso. La estrategia artistica adecuada para confrontarse con esta voz son
las figuras que se despliegan en una performancia. En la exposicidon obscena de sus
cuerpos, Nadia Granados reactualiza los misterios del estupro del ser rememorado en
Eleusis, matriz de la poesia occidental.



Jorge Pefiuela 31

La verdad de la singularidad del gesto artistico

La escritura que hace presencia a continuacién reivindica una vez mas su cardcter
de performancia, de ser una exposicién de lo real sufriente, ahi, afuera, expuesto en
los lindes del lenguaje. Se trata de un Ecce Homo: el misterio de ser todo piel en la
palabra, el gesto y el artefacto expuesto al iniciado y solo a él. El misterio emerge en
aquellas practicas en las cuales en un cuadro viviente se despliegan palabras, gestos
y artefactos que reivindican una verdad al margen de la ideologia de los hechos. En
la practica mistérica, el nombre toca y modifica la percepcion de los cuerpos.' Ecce
Homo es una figura, una metafora con la cual hombres y mujeres se acercan a lo real
de la realidad colombiana. Se despliega acorde con la singularidad, la indecibilidad
que reivindica el pensamiento artistico poscontemporaneo, aquel que se fuga del
discurso mercantil en boga. Con el toque de esta singularidad, se detonan las reglas
mediante las cuales las escrituras criticas abordan los gestos de los artistas poscon-
temporaneos. Con su creatividad, estas escrituras pretenden expandir una verdad
terrible (toda verdad veraz lo es): ain no se es mayor para pensar por si mismo. La
mercancia cierra todos los accesos al sentido real de la actualidad.

Fotografia 1. Nadia Granados, Amber Bemack, The American Spectral History

Fuente: Ricardo Mufioz

1 “Los misterios que los iniciados contemplaban eran un especie de «cuadros vivientes» que implicaban
gestos (dromena), palabras (legomena) y exhibicién de objetos (deiknymena) (Agamben y Ferrando,

2014, p. 39).



32 Anarqueografia del pensamiento artistico

La verdad del sentido se modela mediante aquella actitud excrita que asumen los
cuerpos. En si misma, toda escritura artistica es diversa y expandible de manera uni-
versal. La verdad abierta puesta en marcha en el gesto de la artista, no es compatible
con la verdad cerrada que reivindican los agentes de las ciencias naturales o socia-
les. Se denominan “abiertos” aquellos estados cuyas caracteristicas le permiten a
los cuerpos fluir con libertad a diferentes modalidades de ser. Este es el caso de la
metdafora, del gesteo desplazado, de las figuras de ser con las cuales se caracteriza
el gesto artistico poscontempordneo. Comprendemos lo cerrado como todo aquello
que no tolera ningun desvio de la unidimensional proposicional impuesta por los mé-
todos positivos, e implementada en los ensambles discursivos. La verdad del arte es
una verdad desviada. El artista es en el desvio. Solo la diagonal propicia el encuentro
de las diferencias. Mediante la estrategia del desvio, el poeta germina el ser de la
igualdad, en cuya experiencia los cuerpos fluyen con libertad coreografidndose de
manera mutua, una y otra vez. Solo el desvio de Kore, las danzas en el ser, producen
hombres y mujeres iguales y libres. La verdad reivindicada como desvio de ser, sigue
las indicaciones gestuales de los artistas que, de manera precaria, se arrastran hasta
los limites del sentido permitido. Este arrastre esforzado hacia el limite figura la situa-
cién singular en la cual se detona la expansidn universal de los cuerpos. Este arrastre
es una coreografia, la escritura de la ninfa. Durante la exposicion excritural de este
gesto artistico, se modela la regla de los desvios sucesivos de la artista. La verdad del
arte poscontempordneo se emancipa del paradigma del sujeto-objeto, de la relacién
forma-contenido, del dispositivo significado-significante, y se centra en una subjeti-
vidad mdiltiple, puesta en escena por quien se sale de los parametros metodoldgicos
en que se tensan los sujetos con sus objetos de estudio y analisis.

Fotografia 2. Nadia Granados, Amber Bemack, The American Spectral History

Fuente: Ricardo Mufioz



Jorge Pefiuela 33

La estrategia artistica denominada “performancia” es mistérica, es acto abierto y
desgarrado, no tiene un proyecto, no es una tactica pragmatica, no esta conminada
a concebir objetos inexistentes ni a crear objetos discursivos. La artista, la ninfa de la
performancia colombiana, se niega a ello, pues en cada accién es toda ella sujeto. El
espacio denominado “arte poscontempordneo” que se anuncia con sus cuerpos, es
un campo sin interés alguno por los resultados totales, pues sus figuras se expanden
de modo infinito. La performancia es un arte efimero, surge sin proyecto de acciény
culmina sin objeto de contemplacién individual. Los artistas poscontemporaneos ex-
panden sus gestos de manera permanente, imposibilitando su sedimentacién en las
obras exaltadas por la estética moderna. El artista poscontemporaneo rehtye la quie-
tud metafisica del objeto, disefiada en el discurso estético moderno. Se regodea enla
precariedad de la existencia del sujeto hablante. Busca encontrarse con el trauma de
su propia contingencia, crea su propio vacio, inventa la salida por la cual desaparece
su piel codificada, sefialada por el saber y capturada por el poder, para luego reapare-
cer mediante otro ser que siendo, auin no balbucea sus primeras palabras. Llamamos
“metafora” a este vacio infinito de ser veraz, a este movimiento emancipador, a este
desvio zigzagueante, sin norte ni sur predeterminados. He aqui la fuente contingente
de la verdad del arte y de sus placeres ultimos.

La precariedad material y conceptual traza la ruta de la artista de accidn, le impri-
me su cardcter. La precariedad elegida es una prueba para acceder a la sensacién de
universo solicitada por un pueblo en ciernes y suscitada por una experiencia artisti-
ca singular. La coherencia de sus practicas no estd determinada por las légicas del
sentido comun, ni por las Iégicas de los sistemas del pensamiento formalizado, tam-
poco por los protocolos del mercado global. La emancipacidon que promete el arte
de la performancia es del orden de la verdad veraz, de la sinceridad consigo mismo,
de la plenitud de ser en la precariedad instaurada mediante todo comienzo trans-
figurador y transpropiador. Cuales quiera que sean sus fuentes, las formas a priori
—el formalismo— subyugan la existencia. La forma y sus teorias no son utiles para
acceder a una existencia plena. Al contrario, son un estorbo. Son Muro de exclusién
y marginalizacion. Como el militante cinico de la antigliedad, el artista poscontem-
pordneo desconfia de la profundidad de los regimenes discursivos que controlan la
diversidad de objetos posibles de conocimiento. Las prdcticas del artista cinico son
figurables, figuraciones en marcha, puestas como alternativas de ser en el entre del
largo camino que conduce del sujeto moderno al sujeto comercial.



34 Anarqueografia del pensamiento artistico

Fotografia 3. Nadia Granados, Amber Bemack, The American Spectral History

Fuente: Ricardo Mufioz

El artista poscontempordneo se exige a si mismo un estado de coherencia en el ser
si mismo diferencia. No obstante, su coherencia no se mide ni es objeto de control
por ningun protocolo o método universal. Su coherencia se siente en la franqueza
de su actitud con respecto al mundo que lo rodea, y se evidencia en la intensidad
de cada uno de sus gestos. La sinceridad consigo mismo es la coherencia del artista
que piensa politicamente su ser otros. Las escrituras de ser intentan ser fieles a las
indicaciones de estos artistas de borde. Una y otra vez se apoyan en la experiencia
parresiéstica, en aquella practica desviada que se espacia volviéndose de modo infi-
nito hacia el encuentro de si para modelar en esta singularidad una verdad universal.
Esta practica se pone en relacién con el cuidado de la diferencia en el ser, se mues-
tra como prueba de resistencia y exige la alteracién de los valores consensuados. En
cada una de sus exposiciones, se somete al escarnio del saber académico y del poder
politico, al examen por si misma; se arriesga a explorar los limites que sus coetdneos
se imponen y por ello mismo rehdyen.

Con la exposicién de su piel, los artistas abren una multiplicidad de mundos no
posibles. Mediante sus gestos se hacen visibles imagenes que emergen entre la pa-
sividad cdmoda del sentido comun, y la intensidad arrebatada del sentido real de
la existencia. Las acciones plasticas de Nadia Granados tocan el sentido comun en
el cual los cuerpos pacen, yacen encerrados, atrapados, sometidos, subyugados y
vejados. Sus gestos desbordan las miradas lujuriosas que la censuran por doquier. La



Jorge Pefiuela 35

artista arrastra sus multiples cuerpos hasta los limites de lo comun atavico; entre los
limites, los cuerpos sujetados por lo comtin sometido, se desintegran, y de sus ceni-
zas emerge un sujeto diferente, una subjetividad compleja en sus diferencias, porque
estd prometida a lo no posible. Por ello mismo, con cada gesto difiere su finitud infini-
tamente. El gesto artistico promete un espacio igualitario de divergencias.

Fotografia 4. Nadia Granados, Amber Bemack, The American Spectral History

Fuente: Ricardo Mufioz

De su experiencia limite, la artista emerge con una subjetividad propia, auténtica,
veraz, fluida como un rio, veloz como el reldmpago y mortal como un rayo. Como las
ninfas griegas, cada vez, unay otra vez, veloz y de manera mortal, el sujeto artistico
activa y refrenda el sentido real de la existencia, y lo hace fluir hacia el encuentro con
el sentido comun, adormilado en su divan, acomodado a un conjunto de verdades
que se resisten a ser examinadas. La verdad del artista anuncia una con-mocién,
propicia una red de mociones enlazadas, de alteraciones discursivas. Como la meta-
fora, la con-mocién lo muestra todo, aunque no explica nada (Paz, 2014b, p. 43). Es
un consentimiento que acontece con otros diferentes en la emergencia del terror
de lo real. Lo real del gesto artistico es la diferencia del acontecimiento de una sub-
jetividad que emerge entre o comun simbolizado. La realidad ideologizada es una
sofisticada red de simbolos de saber-poder institucionalizados. Al modelar su propia
subjetividad, la artista contemporanea pone en marcha una militancia artistica que
problematiza los dogmas del sentido comun. Esta puesta en acto es una apuesta, es
una actitud, y como toda actitud real, configura una alternativa politica irrefrenable.



36 Anarqueografia del pensamiento artistico

El cuidado de si no es una doctrina escolar, tampoco un dogma discursivo o una im-
postura metodolégica. Al contrario, mediante sus exdmenes, practicas y pruebas,
los combate con tenacidad. Se trata de una prueba en el ser, de un examen de si
mismo, de un ejercicio de existencia (Foucault, 20103, p. 225).

Se evidencian otras escrituras para las artes, las cuales se encuentran anunciadas
en las actitudes de las artistas que reivindican veracidad para cada uno de sus gestos.
Sus puntos de partida se localizan en la verdad franca que emerge en esta actitud.
Siguiendo las indicaciones de Foucault, se llama “parresidsta” a esta artista de la ver-
dad franca, a esta revuelta que reivindica una retdrica minimalista consentida para un
gesto intenso. Parresidsta es el sujeto hablante, quien objeta la verdad del discurso
blindado de manera tedrica contra toda con-mocidn de sentido.

Los no-saberes de los gestos sexuales

La contemporaneidad artistica se presenta mediante una diversidad de modalidades
de trabajo in situ. La artista registra el plegado de la existencia de los cuerpos que se
despliegan en ella. En los gestos artisticos poscontemporaneos se transparenta una
inquietud por los cuerpos sentidos y por la verdad de ser sentido. Los cuerpos senti-
dos son multiples. La verdad de ser sentido es un flujo disperso.

El trabajo in situ se constituye en experiencia de borde, abismal. Exaltando la
finitud de su vida, la exposicion de la artista refrenda el acto de morir en sus gestos
una y otra vez. La artista reconoce que lo real artistico, politico y social, desborda
el conocimiento formal. Rebosadas las formas estéticas mediante el sentido real
de la existencia, se pone en escena la siguiente situacidn: la penetracién discur-
siva no consentida reduce la existencia. La castracidn de la imaginacion a través
del método de investigacidon, abyecta y mutila la existencia. Una exploracién ar-
tistica-filoséfica-histdrica-poética, como aquella puesta en escena por las artistas
poscontemporaneas como Nadia Granados, no soslaya esta experiencia multiple
de verdad y sentido.

Disueltas las formas que sujetan al sujeto moderno, las artistas se percatan de la
existencia de sus cuerpos accediendo a realidades otras, a espacios mas reales, a situa-
ciones mads sentidas y a estados de ser mds consentidos. Las practicas que modelan las
subjetividades poscontempordneas surgen de un entre que no requiere un esclareci-
miento conceptual de las condiciones temporales de su existencia. Las huellas que sus
cuerpos esparcen son llagas impresas en el espacio del lenguaje y se transparentan en
sus multiples escrituras. Dispersos los cuerpos, se inicia una exploracién de espacios
veraces, de espacios de sentido consentido, en los cuales hace presencia la verdad de
la artista y el sentido de ser en las diferencias. Inmersas en el campo de lo bello, las
artistas poscontemporaneas se reinventan a si mismas en la intensidad del afuera que
disuelve todo discurso instrumental.



Jorge Pefiuela 37

Fotografia 5. Nadia Granados, Amber Bemack, The American Spectral History

Fuente: Ricardo Mufioz

A partir de la década del sesenta del siglo XX, se problematiza el régimen discursivo
que regula las practicas sexuales de la época. La problematizacién emerge en los
margenes de la sociedad y se desprende de sus imperativos sexuales. Evidencia el fra-
caso epistemoldgico de este régimen proposicional, desocultando los desequilibrios
emocionales que padecen hombres y mujeres. Manifiesta las frustraciones politicas
con las cuales se comienzan a modelar otros tipos de subjetividades. Se critica el mi-
nimalismo conceptual y el ilusionismo proposicional del régimen discursivo en el cual
se ampara. Emergen todo tipo de activismos artisticos que claman por el cierre de La
Bastilla proposicional. En la década de los ochenta del mismo siglo, Richard Kern se
refugia en la estética porno y del terror, y lleva a su punto mas algido la transgresion
artistica puesta en marcha en las décadas de los sesenta y setenta.? El sexo escueto
es puesto en escena mediante recursos estéticos rudimentarios. Colmando y desbor-
dando el espacio artistico y politico, su fuerza gestual con-mociona, transgrede los
consensos éticos y morales ciegos a la multiplicidad de diferencias emocionales, ra-
cionales, sexuales y sociales. Se tiene un propdsito: evidenciar la especificidad de las
patologias que padece la época por cuenta de su encierro dentro del sentido comtn
controlado, corregido y vigilado de manera permanente por el régimen proposicional
burgués. De manera especial, en la actualidad se destaca la manera como los artistas

2 “Mi trabajo en general trata sobre el sexo, pero no pretende excitar sexualmente al espectador;
muestro la confusidn y la frustracién de las relaciones sexuales, pero no con fantasias mentirosas,
como hacen tanto en Hollywood, y como en la pornografia, sino de un modo, creo yo, mucho mas
realista” (Metrépolis, 2014).



38 Anarqueografia del pensamiento artistico

denominados “posporno” se han apropiado de los imaginarios sexuales denomina-
dos “porno”, y los han presionado hasta develar las reglas de exclusién que los hacen
posibles. Apropiarse de un imaginario no es destruirlo. Constiste en comprender su
regla y reconfigurarlo mediante otras estrategias de espaciacién colectiva.

Fotografia 6. Nadia Granados, Amber Bemack, The American Spectral History

Fuente: Ricardo Mufioz

Contrarios a la respuesta intuitiva del sujeto en serie —trivializado por el sentido co-
mun—, los gestos artisticos de borde no buscan excitar sexualmente a los especta-
dores. La reduccion de la multiplicidad de las diferencias a una identidad universal,
elude el riesgo de la verdad y la potencia del sentido, instancias con las cuales la ar-
tista se perfigura, transita, se pone marcha, deviene metafora. De esta manera hace
presencia lo real en toda existencia. Hacer presencia es una performancia artistica.
La proposicion teme al enunciado ingenuo, a la metafora que emerge en los cuerpos
excritos y se convierte en su mas temido enemigo. Se trata del sexo abierto al ser,
un sexo atrevido, ingenuo, voraz y veraz, que en su transitar habla y deja huella enla
escritura. El sexo aparece sin supuestos proposicionales en el espacio publico, sin el
culteranismo retdrico que con frecuencia se le conmina a hablar, a reducir su intensi-
dad y a falsear su sentido (Foucault, 2009a).

El sexo, suspendido de su funcién reproductiva, de todas sus tutelas discursi-
vas, es una de las figuras expresivas de las cuales se valen los y las artistas mds
contestatarias dentro del arte poscontemporaneo. En especial aquellos y aque-
llas que cuestionan los dogmas de la normatividad hegemdnica de la modernidad,
aquella normatividad mediante la cual se rige de manera universal la comprension
de la verdad del régimen heterosexual, naturalista o positivista. Quedan a la mano



Jorge Pefiuela 39

cuatro instancias discursivas que es necesario deconstruir, a saber: la raza blanca
como referente estético de los comportamientos, la religion cristiana como lugar
privilegiado de la salvacién burguesa, el sexo masculino como instancia moral de
justicia universal, y el logos cientifico como Unico lugar de toda verdad. Activismo
queer, transfeminismo, posporno y pornoterrorismo son categorias mediante las
cuales estas précticas artisticas marginales se hacen visibles en la actualidad, en
los espacios de exposicién de aquello que auln insiste en autodenominarse “alta
cultura”. En Colombia, los gestos de la artista Nadia Granados tienen este contex-
to discursivo que en la actualidad recibe el nombre de Global Activism. Muestra
Marrana es uno de los muchos eventos artisticos realizados cada afio en Europa
con este propdsito deconstructivo, en este caso especifico en Barcelona. Mediante
este ejercicio, se ejemplifica esta tendencia de la vanguardia poscontemporanea
internacional, de la cual Nadia Granados hace parte.

Fotografia 7. Nadia Granados, Amber Bemack, The American Spectral History

Fuente: Ricardo Mufioz

Cuerpo expandido y espacio gestuado, sentido de ser y verdad veraz, son expresio-
nes de fuerzas entre las cuales se activan las subjetividades artisticas poscontempo-
raneas. Espacidndose, entre el juego sin fin de aquellas fuerzas, se teje un entre de
ser en las diferencias. Mediante la accidn de un sujeto prediscursivo, presubjetivo,
las fuerzas entran en un juego intenso, temible, terrible, voraz, y por ello mismo de
verdad veraz. La intensidad orienta la sensacion de esta verdad. La verdad del artista
parresiéstico es un estado de sensacién consentida. La verdad se siente con otros, no
se explica ni se demuestra. Se trata del juego de ser sentido con verdad singular que



40 Anarqueografia del pensamiento artistico

demanda universalidad (Badiou, 2011). Mediante esta lucha se abre un espacio que
recibe el peso del pensamiento de los cuerpos. En su afuera, el pensamiento se pre-
senta como fractura extensa, como marca ligera. Modela, pesa y contrapesa lo real,
se expande y se dispersa en el pesarse continuo de sus cuerpos. Mediante el juego
de sentido con el cual se comprometen los sentidos, se traza la justeza de la distancia
que modula cada una de las voces de los sujetos hablantes, que modela cada una de
sus subjetividades en cierne. Simultdneamente, a la emergencia del sentido de existir
y la verdad de ser, se propicia el acontecimiento del lugar en que se expone la actitud
de modernidad, aquel gesto mediante el cual se desborda la realidad del sentido acli-
matado en la experiencia comun y cotidiana.? Homero es tan moderno como Artaud.
Sus epistemes responden a la actitud de modernidad que debe asumir unay otra vez
la poesia depurada de poesfa. Emerge un tetramorfo expresivo que permite una vez
mas acceder a la diferencia de ser. Se problematiza la existencia de los cuerpos atra-
pados en las imposturas proposicionales que el sentido comun filoséfico denomina
“verdades universales”. Lejos quedan las epistemologias ilusionistas que, mediante
malabares discursivos, separan el sujeto del objeto, desrealizando la existencia.*

Fotografia 8. Nadia Granados, Amber Bemack, The American Spectral History

Fuente: Ricardo Mufioz

3 ‘“Laimagen no esta dada, hay que aproximarse a ella: la evidencia no es aquello que cae de cualquier
manera en el sentido, como se dice. La evidencia es lo que se presenta a la justa distancia, o bien
aquello frente a lo cual encontramos la distancia justa, la proximidad que permite a la relacién tener
lugary que se abre a la continuidad (Nancy, 20083, p. 55).

4 “El concepto de sentido implica que el sentido se aprehenda él mismo en tanto que sentido. Ese
modo, ese gesto de aprehender-se-él-mismo en tanto que sentido hace el sentido, el sentido de todo
sentido: indisociablemente, su concepto y su referente” (Nancy, 2002, pp. 4-5).



Jorge Pefiuela 41

En sus acciones plasticas, en sus performancias, en sus encuentros consigo misma en
la existencia desnuda, Nadia Granados es ella toda sujeto singular universal, es decir,
metdafora de ser. En la verdad veraz del gesto artistico se evidencia el volcarse del
sentir la totalidad de la existencia en una singularidad expresiva.> Nadia Granados,
David Lozano, Dioscérides Pérez, Fernando Pertuz, Adridan Godmez, Gustavo Villa,
Wilson Diaz, entre muchos otros artistas, se encuentran comprometidos en explorar
otras maneras de ser cuerpos mediante actos francos de sentido. Admirados y mal-
ditos, descentrados y desplazados, extasiados y diferidos, en piel viva se exponen al
escarnio del sentido comun artistico, filoséfico y social. En cada uno de estos despla-
zamientos se reivindica la verdad de sentir la existencia que acontece en cada gesto
de ser cuerpo (Nancy, 2003c¢). Las subjetividades espacializadas en cuerpos gestua-
dos se despliegan de manera diversa, abren emplazamientos de sentido para que
la verdad del sentido real pueda fluir con libertad sobre el sentido comun, sentido
retenido, aplazado, unas veces adormilado, otras veces supurante. Esta apertura del
sentido sentido modela el mundo retenido en sus imposibilidades.

En la actualidad, Nadia Granados radicaliza esta mirada a la experiencia realizada
por los cuerpos de sentido poscontemporaneos, escruta con coraje y franqueza los
discursos que los asechan y los mantienen subyugados. Conjura los cuerpos agobiados
por el sin sentido del sentido comun, con el cual sus reivindicaciones se condicionan
y se les sujeta. Sus practicas artisticas se despliegan mediante la estrategia artistica
conocida bajo el nombre de “performancia”.® Esta consiste en poner en marcha una
accién en campo abierto que se localiza entre las artes plasticas y visuales, y las artes es-
cénicas. Ni objeto plastico para contemplar, ni accién teatral representada. Durante sus
ejercicios como practicas de si, se es singular y universal de manera simultanea. Todo el
cuerpo ensanchado en sujeto estd volcado en la experiencia de sentir los mufiones y las
cicatrices de los multiples espacios que salen al encuentro del cuidado de si, hacia las
pruebas de resistencia que exige el acceso a la existencia, hacia la plenitud vacia de su
sentido que la artista tiene como tarea recrear. A la artista poscontempordnea le urge
crear los vacios que hacen perceptibles los abismos de ser.” Esta relacidn, este entre de
las artes modela la subjetividad artistica contemporanea. Las acciones plasticas dejan
de ser poiesis y devienen “ejercicios de existencia” (Nancy, 2003¢, p. 23). He aqui uno de
los ejes centrales del arte poscontemporaneo. El otro es la instalacién (Badiou, 2013a).

5 ‘“La parresia tiene que ver con el «todo decir» mds en el sentido de ponerlo todo en el decir que en
el pretender decirlo todo. Esta franqueza que pone lo dicho en la franquia es la libertad, la apertura
que permite decir lo que ha de decirse, cuando haya de decirse, en la forma que se considere decirlo”
(Galibondo y Fuentes, 2004, p. 24).

6  “Accidn plastica” es una expresion mas acorde a la actividad de este tipo de practicas, no obstante,
uso con frecuencia el término performancia debido a su amplia aceptacidn internacional.

7 “Creo que aqui, en la Factory [el taller de creacién multimedia de Warhol], vivimos en un vacio; es ma-
ravilloso. Me gusta vivir en un vacio; me permite estar sélo para trabajar” (Goldsmith, 2010, p. 150-151).



42 Anarqueografia del pensamiento artistico

Micrografias del gesto artistico

Un grupo adelantado de artistas colombianos y colombianas residentes en Bogotsg,
en la actualidad hace eco de una tendencia internacional en boga anunciada hace cin-
cuenta afios. A partir de la década de los sesenta del siglo XX, en especial a partir de
la primera fase de La Fabrica de Andy Warhol, los artistas cuestionan la espacialidad
retenida y enconada en sus cuerpos. La estética centrada en el estudio de la autono-
mia formal de las artes, es aquello que mds se discute.® Con esta respuesta-pregunta,
cavan un abismo dentro del sentido comun artistico, y mediante él se fugan del parai-
so sin sentido en que cayeron prisioneros sus cuerpos.

Una caida en el peor de los mundos comunes caracteriza al arte tardomoderno de
la década de los cincuenta, un arte que recoge el legado de las vanguardias histdricas
del siglo XX. Para olvidarse de sus horrores, celebra el triunfo de Los Aliados en la
Segunda Guerra Mundial. En la contemporaneidad, con el auge de la técnica con la
cual el hombre y la mujer son prometidos al mercado, este entusiasmo se apaga de
manera subita. Surge la necesidad de crear otras respuestas-preguntas para abrir es-
pacios otros de sentido. Los artistas se entregan al acontecimiento de sentido real, de
sentir en su existencia la intensidad de sus diferencias que se difieren por siempre. De
pronto, los artistas se encuentran entre unos cuerpos pesantes que son ellos mismos,
que son expresion de pensamientos ligeros, profundos e intensos en su superficiali-
dad, pensantes por ser de un modo cercano distantes. Los cuerpos se piensan en su
alejada cercania. No hay nada mas distante y cercano que el si mismo cuerpo cuando
siente su diferencia diferida. Con sus cuerpos, los artistas tensan el agujero, el abismo
mortifero del sin sentido comun. Sus acciones despliegan figuras que relacionan sin
relacionar, que evidencian la inconmensurabilidad de la multiplicidad de diferencias
que se ponen en juego en una relacién de existencia (Badiou, 2011, p. 20). Cada una de
estas figuras emergentes reivindica las diferencias que acontecen en la actualidad y re-
claman una escritura, un proceso de simbolizacidn. Los flujos de figuras que emergen
en el entre-dos de los cuerpos en acto, modelan la idea de mundo como espacio de
igualdad. Este gesto requiere ser simbolizado, pues cada gesto anuncia la voz por ve-
nir, el habla de la diferencia finita diferida de modo infinito. La voz cantando en el habla
es el acontecimiento real del sentido de ser. La simbolizacién del acontecimiento hace
que la idea de mundo sea habitable y la artista tenga una comprensién de su voz.® La
modernidad propicia la aparicién de sociedades masivas y a su vez individualistas, que

8 Ubicada en Nueva York, La Fabrica es el taller experimental de Andy Warhol. Alli se visibilizaron mu-
chos grupos marginales y se cuestionaron todos los protocolos de las artes.

9 “El entre-los-cuerpos no reserva nada, sélo la extensién que es la res misma, la realidad areal segun
la cual ocurre que los cuerpos estdn expuestos entre si. El entre-los-cuerpos es su tener-lugar de
imdgenes. Las imagenes no son apariencias, alin menos ilusiones o fantasmas. Son el modo en que
los cuerpos se ofrecen entre si, son la puesta en el mundo, la puesta en el borde, la glorificacién del



Jorge Pefiuela 43

no mantienen ningun tipo de relacién real. La relacién real es una no relacién (Badiou
y Cassin, 2011). La modernidad crea sociedades deshabladas, sin voz, incapaces de sos-
tener un mundo relacionado, sin quedar sometidas a ningtin dispositivo proposicional.

Fotografia 9. Nadia Granados, Amber Bemack, The American Spectral History

Fuente: Ricardo Mufioz

Con base en el encuentro “de cuerpos veraces en acto”, sin supuestos, el artista se
piensa como un creador de figuras en movimiento que se sustraen a cualquier des-
cripcidn, irreductibles a conceptos empiricos, cientificos o formales. El gesto artisti-
co es un signo insignificante (Nancy, 200343, p. 54). Insignificante quiere decir “des-
provisto de determinaciones ideoldgicas”. Esta escritura plastica, que se expande
en complicidad con los cuerpos, es una marcha danzada, pone en accién una meto-
dografia acorde con la existencia y el ser. El movimiento en zigzag del artista modela
las figuras mediante las cuales la existencia se hace intuible. Este vaivén libre, este
juego placentero de ser, se desprende con coraje del lastre, del bozal proposicional
denominado relacidn realidad-apariencia, sujeto-objeto, o significante-significado.

limite y del resplandor. Un cuerpo es una imagen ofrecida a otros cuerpos, todo un corpus de iméage-
nes que pasan de un cuerpo a otro, colores, sombras locales, fragmentos, granos, areolas, linulas,
ufias, pelos, tendones, craneos, costillas, pelvis, vientres, meatos, espumas, ldgrimas, dientes, babas,
fisuras, bloques, lenguas, sudores, licores, venas, penas y alegrias, y yo, y td” (Nancy, 2003a, p. 92).



44  Anarqueografia del pensamiento artistico

Con sus enunciados puestos en gesto, los artistas modelan multiples micrografias.
De nuevo, con Badiou, se reitera el anunciado siguiente: el trazado de estos dibujos
veloces como el reldmpago y mortales como el rayo, es la presentacidn de una singu-
laridad artistica que reivindica universalidad.” Existe una relacién entre la velocidad
del gesto y la peligrosidad de su escritura. Juntas, puestas en accién por el gesto
artistico, fulminan la bestia doble, pues las bestias se ofrecen de a pares.

La especificidad de los gestos artisticos poscontemporaneos condiciona los
protocolos de la escritura, mediante los cuales se habla de la verdad veraz en sus
acciones plasticas. Por tal razdn, los enunciados desplegados en este ejercicio ex-
critural acerca de Nadia Granados no tienen un propdsito descriptivo sino declara-
tivo. Evidencian la universalidad de las singularidades artisticas. La accidn artistica
no se entiende en el sentido de eficacia pragmadtica, pues no busca persuadir al in-
diferente. Lo insta a agregarse a una determinada causa politica de ser en espacios
sentidos. La accidn artistica es un acontecimiento de verdad desideologizante. Es
una apuesta riesgosa: consiste en la puesta en marcha de la voz franca, de la voz
intensa, disruptiva, incdmoda, que sale a un encuentro de existencia, exalta los cuer-
pos sin supuestos que la golpean y la dispersan.” El gesto artistico es la accion real
mediante la cual el sentido real de la existencia hace combustién y abre otros modos
imposibles de ser, pensar, sentir y diferirse de si mismo. La accién real es un acto de
existencia realizado en los bordes de las ideologias dominantes. Michel Foucault las
denomina “artes vivas o de la existencia” (2009b). Son artes que producen la verdad
del sentido de ser en sus actos desplazados.

10 “Denominamos singular a aquello que acttia como proceso en una situacion y se sustrae a toda des-
cripcién conceptual. [... ] Lo universal no representa, entonces, la reglamentacion de lo particular o de
las diferencias, sino la singularidad que se sustrae a los conceptos de identidad, a pesar de que actta
en estos conceptos o bien los rompe” (Badiou, 2011, p. 32-34).

11 Laverdad del arte contemporaneo puede ser asequible mediante la expresién griega parrhesia. Michel
Foucault realiza un estudio por extenso en El coraje de la verdad (2010), presentado en el curso en el
College de France, durante 1984.



Jorge Pefiuela 45

Fotografia 10. Nadia Granados, Amber Bemack, The American Spectral History

Fuente: Ricardo Mufioz

La especificidad de los gestos artisticos conmina al uso de una escritura que no vio-
lenta las micrografias del arte: aquellos dibujos de existencia que emergen del en-
cuentro de las artistas consigo mismas. La historia de su actualidad es aquello que se
puede mostrar a través de un conjunto de multiples figuras que anuncian su sentido
al lenguaje por venir. La historia debe mostrarse de manera vivida, como un todo
abierto de verdad veraz. La lengua griega entiende este mostrar como enargeia,
aquello que es evidente a la mirada.” Una de las tareas permanentes de la historia
de la actualidad es esclarecer la estrategia adecuada que permita mostrar la presen-
cia de las ideas figuradas en el pasado en las esperanzas de la actualidad. Siguiendo
sus propios parametros, la modernidad la conmina a ello. El campo de estudio de la
historia es modelado por los cuerpos en accidn y en didlogo con el presente pasado.

12 Evidencia: aquello que se hace presente vivazmente, de tal manera que su verdad no puede ser refu-
tada por ninguna aproximacién simbdlica. Enargeia es el término que nos permite comprender lo real
en aquello que se presenta como realidad. Cf. Ginzburg (2010).



46 Anarqueografia del pensamiento artistico

A esta relacion, Agamben (2011) la denomina contemporaneidad. Los cuerpos evi-
dencian procesos de compleja simbolizacidn y no se pueden separar de sus redes de
acciones y relaciones. Los cuerpos sentidos son redes de sentido de la existencia. La
complejidad en la cual estdn inmersos, se muestra en el debate acerca de la eleccién
micrografica mas pertinente para dar cuenta de sus acciones. Los cuerpos en acto
producen un campo comun de fuerzas, un campo intenso y fluido, abierto y veraz:
modelan el entre en el cual se evidencia la idea de mundo y la idea de igualdad, y se
relaciona la experiencia de libertad con el sentido de existencia. Los cuerpos existen
entre su misma expansién, marchan y danzan con ella, residen en una mismidad
que es diferencia, que es intersticio fluido: susurro, grito o aullido. Esta diferencia
es apertura, sefial de fuga, de salida. La anterior indicacion metodogrdfica guia la
comprension de esta prueba excritural.

Ideas para comprender la deslocalizacion del
arte contemporaneo o global

Con los cuerpos acontecen las ideas requeridas para que haya relacién sin relacidn, su-
jeto sin amarres, verdad sin hechos, sentido sin sentido comtin, mundo sin espectaculo
comercial, nombre sin sustancias reificadas o mercantilizadas. Solo asi la accién en la
historia deviene acontecimiento de igualdad. Cuerpos e ideas mantienen una relacién
de sentido sentido: sentido vivido: evidencia de ser con otros. Las ideas son enargeia,
aquello que fluye hacia una relacién real que es una no-relacién (Badiou, 2011). La no-re-
lacidn de las ideas consiste en el acontecimiento del pensamiento vivo en accién, es
la presencia actuante no presente, es decir, no identificable del sentido en el mundo
simbolizado, historiado e ideologizado. Las ideas acontecen entre los cuerpos, unas y
otros son realidades originarias, ninguna precede a la otra. Tampoco una complementa
a la otra: son ideas-cuerpo-mundo-sentido a la vez, una cada vez en su repeticion ince-
sante. La accién del pensamiento extenso se pone en marcha con los sujetos hablantes
que provocan la diferencia en sus ideas, una posiciéon en el mundo-red interpelado enla
interpretacion. En el hacerse y deshacerse perenne de los cuerpos, se piensan las ideas
que relacionan las fuerzas de lo real del mundo, pero sin relacionarlas, sin someterlas,
respetandoles su juego libre, su distancia, su separacidn, es decir, reivindicando su vo-
cacién de infinita finitud, gesto que acontece para desaparecer. El sentido-pensamien-
to-mundo-cuerpo es una constelacidn de imaginarios diversos, los cuales se activan con
el acontecimiento de un sujeto liberado de sus objetos.™ De tal relacién de fuerzas, en
su entre diferido, los cuerpos emergen como campos simbdlicos, como historia de ser
dispersidn-idea-cuerpo-mundo. La relacién de estos cuerpos simbolizados es una no-re-
lacidn. No es algo que se pueda retener. Es una diferencia diferida, un contencioso que

13 “Sujeto larvado”, lo denomina Guilles Deleuze (2005, p. 131).



Jorge Pefiuela 47

se dispersa por siempre en la finitud del espacio-tiempo que solo puede ser siendo cada
vez, unay otra vez, por medio de sus huellas (Cassin, 2012).

Fotografia 11. Nadia Granados, Amber Bemack, The American Spectral History

Fuente: Ricardo Mufioz

La operacidén ideoldgica a la cual da lugar una idea, proyecta lo real politico en lo sim-
bdlico cultural, en la historia y en el lenguaje (Badiou, 2010, p. 27). Por fuera de la his-
toria, los cuerpos sentidos quedan en suspenso, liberados de sus amarras discursivas.
Siguiendo indicaciones de Deleuze, se puede hablar de un cuerpo larvado (Deleuze,
2005, p. 131). Esta es la potencia ignorada de los cuerpos. Este es el no-saber de los
cuerpos: poner en juego su diferencia, su existencia: dejar su si mismo abierto, ex-
puesto y diferido, tal y como Caravaggio expone en su pintura los labios de la Virgen, y
Nadia Granados los suyos en sus performancias. Los cuerpos en suspenso son cuerpos
desimbolizados, liberados de los discursos cristalizados en él. Son cuerpos abiertos al
acontecimiento de las ideas en espacios otros. Un cuerpo en suspenso es un cuerpo
dispuesto para la mutacién de los sentidos reificados del sentido real de la existencia.
Los sentidos y el sentido se copertenecen. Sin el despliegue de las ideas en los cuer-
pos, solo restan las individualidades desconectadas, los dtomos no desviados, lo no
relacionado, aquello que carece de sentido, ideas, mundo y verdad. Las individualida-
des son incapaces de decir algo, pues todas solo alcanzan a decir lo mismo identita-
rio, lo cual no individualiza. El ente individual queda privado de la diferencia presente



48 Anarqueografia del pensamiento artistico

en la no-relacién, como yace cualquier maquina sin mundo. Hasta el nazismo generd
relaciones y produjo pensamiento, solo asi pudo concebir y realizar sus politicas de
exterminio (Badiou, 2005, p. 15).

En 1893, El Grito de Edvard Munch anuncia el horror que extermina a millones de
hombres y mujeres. Durante el siglo XX, los cuerpos son sacudidos por el horror y
el grito a que aquél da lugar. En 1956, el Aullido de Allen Ginsberg evidencia la ruina
expresiva de las potencias triunfantes en las guerras mundiales. A partir de 1989, el
horror, el grito y el aullido, se capturan en los museos y en la actualidad devienen
objetos de contemplacidon. El horror se comercializa en las galerias de arte. La pro-
duccién de Teresa Margolles ejemplifica esta vertiente comercial del arte contempo-
raneo (2014). El horror, el grito y el aullido dejan de ser estados de ser en los cuales
se experiencian los limites del sentido. Atendiendo a la urgencia de espectdculos
ligeros, el sensacionalismo mercantil se apodera del pensamiento de los artistas
contemporaneos. La experiencia de sentido se predice, se objetualiza, se ordena,
se proyecta, se reifica, deviene simulacro de ser mercantil. Horror, grito y aullido se
vuelven mercancias suntuarias destinadas a satisfacer el ego de aquellos que propi-
cian el horror que desperdiga la voz del habla en grito y aullido. ;Cdmo modular la
persistencia del grito y del aullido en la experiencia artistica contemporanea? ;Cémo
eludir los dispositivos feriales con los cuales se tapian las salidas al horror, propues-
tas por los poetas revolucionarios cuando alcanzan los limites de ser?

Fotografia 12. Nadia Granados, Amber Bemack, The American Spectral History

Fuente: Ricardo Mufioz



Jorge Pefiuela 49

Disuelta la poesia del mundo en las ferias globales de arte contemporaneo, algunos
restos de cuerpos quedan extraviados y engarzados entre los escaparates de mer-
cancias, administrados por los mercaderes de emociones adherentes, de segunda
mano, usadas y cosificadas. Sobre estos restos de cuerpos de sentido poscontem-
pordneos, poscomerciales, se erige el arte colombiano actual, un arte de resistencia,
un arte que reivindica la legitimidad de otras maneras de sentir, pensar y hablar la
existencia en el ser. Artistas como Nadia Granados oponen resistencia a los disposi-
tivos gastrondmicos de la globalizacién mercantil. Cuando cruza su umbral, |a artista
sacude los cimientos de lodo en los cuales se sustenta la ética teoneoliberal, entendi-
da esta como la religion del mercado.

La gesta contempordnea de los y las artistas que tienen algo que gritarse a si mis-
mos, gira en torno a esa pérdida de realidad sentida. La realidad corregida, controlada,
mediada, seguida y vigilada por los medios masivos de comunicacién, es una realidad
sin verdad franca. Entre sus obras se escenifica una resistencia activa que devela una
existencia minima, nuda: la ausencia de sentido en una existencia minima, inexisten-
te. Los artistas reivindican una multiplicidad de cuerpos sentidos con verdad veraz.
Exhortan a hacer la experiencia de la intensidad de la existencia que pone a prueba
su vitalidad. Mediante este ejercicio pléstico, los artistas como Nadia Granados ga-
rantizan la continuidad de la marcha y la danza del sentido en toda existencia. Los
cuerpos de los artistas poscontempordneos son instancia privilegiada para compren-
der la deriva contemporanea del sentido del mundo, de la idea de igualdad y de liber-
tad que se espacia en sus desplazamientos. Se ofrecen como verdad del sentido de
la transitoriedad infinita de los seres hablantes. Se trata de una busqueda frenética y
desesperada de los restos de los cuerpos en ciernes, los cuales claman por un lugar en
la imaginacién y por una simbolizacién mediante la escritura. ;En qué lugar se puede
atisbar estos restos de cuerpos? En las ideas truncadas, en las ideas mutiladas que no
logran el espacio que requieren para existir. Las ideas de emancipacidn suelen dar la
espalda a los sujetos pusilanimes. No obstante, como el juego libre de los cometas,
unay otra vez intentan regresar.

14 Immanuel Kant, el fundador de la estética moderna, establecié dos tipos de belleza: |a belleza que no
requiere mediaciones discursivas, y la belleza que solo se puede sostener como tal mediante algtin
tipo de discurso. La belleza adherente es una belleza de segundo grado. Ante la ausencia de ideas, esta
belleza invade la experiencia artistica de muchos artistas contemporaneos (1998).



50 Anarqueografia del pensamiento artistico

Fotografia 13. Nadia Granados, Amber Bemack, The American Spectral History

Fuente: Ricardo Mufioz

Sin cesar, los expertos hablan de la diferencia sexual que marca los cuerpos. La ciencia
sexual captura los cuerpos, su experiencia mds fundamental —la sexual— se cosifica
para ser usada en los mercados académicos, se conmina a los sujetos hablantes a ha-
blar de manera permanente de ella (Foucault, 2009a). El régimen burgués requiere
una mercadotecnia sexual. El régimen proposicional exige su verbalizacién permanen-
te dentro de los regimenes discursivos reconocidos. Reclama su exposicién en los con-
fesionarios de las inspecciones de policia y ofrece recompensas econdmicas irresisti-
bles a aquellas y aquellos que los museifican, que los exponen desprovistos de sentido
real y de verdad franca, condiciones globales de circulacién para cualquier mercancia.
Siguiendo las indicaciones modernas, el régimen contemporaneo no tiene sentido ni
verdad. El régimen del mercado expropid el campo de las ideas y lo transformd en un
supermercado (Hounie, 2010, p. 18). El mercado monopolizé el pensamiento creativo
y los lenguajes expresivos que reivindican las artes (Emmelhainz, 2014).



Jorge Pefiuela 51

Ahora bien, pocos saben dénde encontrarse con estos restos de cuerpos de ver-
dad franca, muchos ignoran de quién se esconden estos mufiones de sentido es-
parcidos en los imaginarios de los artistas. No solo huyen del poder de los discursos
neoliberales: la comprensién de su si mismo, de su diferencia expoliada, cosificada y
mercantilizada, es aquello que hace metdstasis. Ese si mismo se hace presente bajo
las instancias entre las cuales acontece el sujeto comercial: en primer lugar, lo real
inalcanzable; en segundo lugar, el entre de lo imaginario; y en tercer lugar, la realidad
de lo simbdlico (Hounie, 2010). Por un lado, el acontecimiento artistico emerge entre
las practicas y los procesos especificos en los cuales permanecen sumidos los actos
de existencia reivindicados por los cuerpos vividos del arte. Entre este acontecer se
modela el sujeto artistico poscontemporaneo. Mediante la experiencia de si, el ar-
tista refila de manera permanente sus imaginarios. Por otro lado, la escritura que
unay otra vez los simboliza, les apuntala el espacio abierto, les otorga la realidad, la
seguridad transitoria que se ofrece en las mdltiples practicas del lenguaje. Esta rela-
cién entre lo real, la imaginacidn y la escritura constituyen en su conjunto el sistema
artistico.”

Fotografia 14. Nadia Granados, Amber Bemack, The American Spectral History

Fuente: Ricardo Mufioz

15 “Propongo pensar que el sujeto constituido en el arte por el acontecimiento artistico es, precisamente, el
sistema de las obras. El sujeto artistico estd constituido por obras o grupos de obras (Badiou y Tarbi, 2013,

p-27)



52 Anarqueografia del pensamiento artistico

Los cuerpos poscontemporaneos son un problema para el entendimiento comun
de las artes, son lo mas desconocido para aquellas y aquellos que los experiencian
como gestos en aquellos bordes en que se solazan y danzan los artistas terminales,
pero son mds desconocidos para aquellos que no sienten el menor rubor para juz-
garlos. El artista terminal es un sujeto aullante, es aquel o aquella que se desplaza
hacia los bordes del sentido comun y hace experiencia del abismo que se abre con
los cuerpos sentidos de manera vivida. En la actualidad, la pregunta por el ser de los
cuerpos es aquello que mds se discute. Con esta problematica se evidencia que el ser
de los cuerpos es lo menos comprendido. Asi las ideas performéticas, como aquellas
que son puestas en escena por Nadia Granados, arrasen el sentido comun en el cual
se parapetan los expertos de la sexualidad. Asi sus gestos arranquen el habla con
dulce violencia a los sujetos hablantes, los cuerpos con sentido son aun ignorados.
Cuerpos como los de esta artista ansian coreografiarse en los flujos de su diferencia
diferida y hablarse en espacios de sentido por venir, abren caminos hacia el encuen-
tro con la verdad del sentido que clama por un espacio igualitario para el ejercicio
igualitario de las libertades.

La libertad y la igualdad globalizadas, o lo que es lo mismo, cosificadas y mercan-
tilizadas, estdn atrapadas y custodiadas por un discurso técnico unidimensional al
servicio del mercado de bienes suntuarios. La técnica no tiene ser, tampoco tiene
habla o voz, es unidimensional. Los cuerpos que exploran los artistas poscontempo-
raneos presienten el sentido de su libertad en el afuera de este discurso, reivindican
publicamente la igualdad de ser entre los diferentes que se difieren de modo infinito.
Aunque poseen un saber de borde transdiscursivo, los cuerpos poscontemporaneos
rehidyen expresarlo en los lenguajes cosificados por el mercado. Al contrario, los/las
artistas buscan otras salidas a la minoria de edad de la moderna contemporaneidad,
exploran otras entradas a la igualdad de libertades que promete el mundo por venir,
igualdad anunciada en cada uno de sus gestos. No quieren representar los cuerpos
mediante el uso de un discurso puesto al servicio de los artificios de la propaganda,
de los dogmas del arte contempordneo auspiciado por las politicas econdmicas del
neoliberalismo global. La globalizacién de las mercancias y el comunitarismo antro-
poldgico, reduce la amplitud de la mirada de los artistas. El sentido de mundo se jue-
ga en la mirada del artista que va en pos de la evidencia de los aullidos contempora-
neos que disuelven lo que queda del mundo.®

16 “Se trata, por tanto, de un tal ‘llevar’ y ‘llevarse’ y del alcance de ese ‘llevar’: llevar una mirada a la in-
tensidad de la evidencia y de su precisidn. Sin duda, no es la evidencia de lo que esta simplemente dado
[...] sino de la evidencia de lo que viene a mostrarse por poco que miremos” (Nancy, 20083, p. 70).



Jorge Pefiuela 53

Fotografia 15. Nadia Granados, Amber Bemack, The American Spectral History

Fuente: Ricardo Mufioz

Los eruditos que disertan acerca de los cuerpos sacan provecho de sus silencios.
Sin embargo, los silencios de los cuerpos son creativos y desbordan sus propios Ii-
mites. El ser en acto disperso del arte diferido, consiste en tocar sin interrupcién
esos limites con que se sondea la existencia. En sus silencios consigo mismos, los
cuerpos modelan el gesto por venir. Los cuerpos poscontemporaneos saciados de
las venalidades antropoldégicas, gritan y se expanden aplacando la palabreria acerca
del su si mismo, de esa diferencia que los expertos sujetan bajo el régimen proposi-
cional de la identidad. Los cuerpos son aquella multiplicidad expandida en un grito
sentido singular que clama por un sentido universal, sin mediaciones ideoldgicas.
Cuerpos de sentido son aquella intensidad, aquella voz que clama en el desierto de
verdad y de sentido contempordneo. No hay el cuerpo, solo se existe entre cuerpos
en una no-relacién. El hay se presenta como entre de la no-relacién (Nancy, 2003b).
Los cuerpos producen figuras que modelan relaciones y reclaman una simbolizacién
acorde con el sentido de igualdad y libertad que ellas anuncian.

Por laintensidad de su expresién y la actualidad de las problematicas intervenidas
con sus imaginarios, Nadia Granados llama la atencidn del arte internacional y co-
mienza a ser ampliamente conocida en Colombia. Tres performancias llaman nuestra
atencién: Derramada, Carro Limpio, conciencia sucia, y Con el diablo adentro.



54 Anarqueografia del pensamiento artistico

Fotografia 16. Nadia Granados, Amber Bemack, The American Spectral History

Fuente: Ricardo Mufioz

Derramada

Durante junio y julio del 2013, la Fundacién Gilberto Alzate Avendafio (FGAA)
expone en sus instalaciones los resultados de una de sus convocatorias anuales. Se
trata de la curaduria internacional realizada por Emilio Tarazona. Mediante un cri-
terio historicista, el curador peruano visibiliza a un grupo de artistas colombianos.
Tiene el propdsito de hacer conocer, en Lima, algunos de los artistas que durante
la década de los setenta y ochenta del siglo XX, despejan el horizonte del arte con-
temporaneo en Colombia. “Cuerpo en disolvencia, flujos, secreciones, residuos”,
es el dispositivo de seleccidn. El criterio de seleccidn de los artistas es confuso,
pues no explica cémo se puede ser cuerpo en las disolvencias, en los flujos, en las
secreciones o en los residuos. La curaduria se presenta como una investigacion en
artes, pero no reivindica un cardcter comprensivo acerca del ser de los cuerpos
cuando devienen flujos en el ser. La curaduria de Tarazona es interesante pero,
en algunos casos, su aplicacidn es ingenua u oportunista. Por una parte, siguiendo
pautas modernas, el curador habla del cuerpo como si se tratara de una categoria
universal. Por otra parte, sin mediar ninguna explicacidn, tal y como corresponde
a un trabajo de investigacion, se limita a presentar una inversion platdnica, lo com-
prende de manera cultural como agente productor de desechos, algunos de ellos
nauseabundos. Tarazona no cuestiona la cultura en la cual estos cuerpos emergen;
se limita a presentarla, algo que los artistas ya realizan en sus ejercicios plasticos.
La investigacién curatorial no aporta ningtin conocimiento al campo del arte colom-
biano, se limita a reunir un grupo de artistas que centran su practica en una mirada
a sus cuerpos sin considerar lo que ellos son en si mismos. No explica por qué, en
Colombia, los artistas realizan este giro hacia los cuerpos a partir de la década de



Jorge Pefiuela 55

los ochenta del siglo XX. Por otro lado, la investigacién no mejora la comprensién
de los artistas reunidos en la FGAA. También ignora, como plantea Jean Luc Nacy
(2003a), que el cuerpo sin su relacion mileria con el el alma, no existe. El cuerpo que
plantea Tarazona no es cuerpo, es masa.

Los cuerpos pesados en pensamientos tienen actitud de mundo (Baudelaire, 1999,
pp- 355-360). Los cuerpos producen mucho mas que secreciones organicas. Existen
flujos imperceptibles para la mirada del artista empirico —sin mundo—, de aquel que
encorva su mirada y la fija en el excremento que abona la tierra. Los cuerpos mode-
lan su ser pensamiento en la existencia de borde, en los bordes del sentido comun
que desplaza hacia los margenes aquello que resulta repugnante al buen gusto co-
sificado, mercantilizado. Los cuerpos pesados de pensamientos acontecen como un
flujo continuo de borde. Son cuerpos ligeros e intensos, creativos y emancipadores;
ni orgdnicos ni inorgdnicos: ni manifestacion de pureza ni expresién nauseabunda.
Son solo un juego de flujos y reflujos de figuras que figuran estados diversos de ser.
El sentido sentido en los cuerpos se mueve en zigzag. La sensacion de libertad que
reclaman los cuerpos abre un estado de excepcidn dentro del régimen proposicional.
A estos flujos en zigzag, Paul Valéry los denomina “sensacién de universo” (1998,
p. 137). La libertad que promete el arte, consiste en esta sensacién de universo. Los
cuerpos solo son cuerpos cuando entran en una relacién que no es una relacién entre
cosas, sino entre estados de sentido fluidificado, cuando movidos por la sensacién de
universo zigzagueante, en libertad, se arrastran hasta el abismo y gritan con el propé-
sito de producir el cataclismo del sentido real, con el propdsito de revocar la verdad
reificada en sentido comun y convocar la verdad de la escritura abierta y veraz.

Los cuerpos cinicos aparecen en Occidente en el mismo momento en que se con-
solidan los grandes sistemas de pensamiento (Foucault, 2010a). Los cuerpos cinicos
son respuestas nominales al cuerpo idealizado. El horror es la expresién de los cuer-
pos sentidos, el grito es su voz en los limites. Entre ambos rasgufian el sentido real y
golpean el sentido comun. La sensacién de universo y libertad —entusiasmo la llama
Kant— promueve la creacién de una escritura abierta al sentido real asomado en el
gesto de la artista. La escritura poética de la artista proporciona a las relaciones de los
cuerpos su verdad no relacional, anuncia la salida a la diferencia de ser, a la existencia
y a la simbolizacién transfigurada. Escritura desbordada del mundo habituado y pa-
labra hablada del mundo por habitar, los cuerpos artisticos se constituyen mediante
procesos de sentido y de verdad, los cuales se despliegan en la libertad expresada
en cada uno de sus gestos. Por si solos, los flujos orgdnicos no tienen la potencia
suficiente que les permita modelar los imaginarios que claman los cuerpos abiertos
y libres, tampoco tienen fuerza para producir el acontecimiento que expande su ver-
dad en la escritura. Cuando los artistas los utilizan, los toman como punto de partida
para elaborar sus traumas, para darles un sentido y una simbolizacién sin supuestos
ideoldgicos. Los gestos de los artistas del Accionismo Vienés y las acciones de Joseph



56 Anarqueografia del pensamiento artistico

Beuys, son solo los mds conocidos dentro del paisaje artistico internacional, los cua-
les marcan la experiencia artistica del siglo XX en el entre cuerpos de ser sentido.

Figura 17. Nadia Granados. Derramada: “Cuerpos en dispersién”

Fuente: Nadia Granados

Trauma es la experiencia intensa del limite de ser sentido en la fractura evidenciada
en si porlaartista. El trauma es una herida que no cesar de fluir y supurar, demandan-
do sentido y voz. Expresa el ansia de libertad y verdad prometidas en toda escritura,
por precarias que ellas sean. En su compleja sencillez, toda poesia es escritura preca-
ria, hace presencia balbuceando ser. La simbolizacidn de esta experiencia del horror
de vida en trauma, anuncia modos diferentes de diferirse en mundos, en relaciones
no-relacionales. Estas fuerzas se entretejen en la puesta en escena de la relacién abis-
mal no-relacional del gesto artistico. Mediante la escritura, ahi se pone en escena la
libertad con el propdsito de modelar la relacidn de sus verdades y sus sentidos que la
acompafan. las ta Lima, una ciudad enigmel arte contempor sus crn con lo insonda-
ble del trauma sentido. En esta escritura acontece la verdad en la diferencia del sen-
tido de la existencia de los cuerpos reales. La lucha con el trauma es inttil cuando no
se cuenta con libertad para modelar figuras plasticas apropiadas, que la conduzcan
hasta el sosiego transitorio de la escritura. Este recorrido a través del trauma politico,
psicoldgico o social, culmina en la confeccién de la verdad de la escritura de ser.

Los cirujanos de nuestros dias ya no abren los cuerpos con tijeras o serruchos.
El Cuerpo en disolvencia que presenta Tarazona en Bogotad, es poco lo que alcanza
a tejer acerca de la experiencia reciente del arte contemporaneo colombiano, en su
relaciéon con un pais al cual le es familiar asociar cuerpos con motosierras, serruchos
y tijeras. Sin embargo, debido a la fractura ideolégica que divide los paises latinoame-
ricanos, la seleccién del curador es interesante para Lima, una ciudad enigmatica de
cuyas tradiciones las colombianas y los colombianos estén separados por la miamiza-
cién de las elites que administran y desgobiernan su psicologia.



Jorge Pefiuela 57

Derramada es el grito de Nadia Granados en la convocatoria de la FGAA ya men-
cionada. El horror que su grito despliega en gesto, constituye su respuesta. Granados
responde con tal intensidad que mengua las propuestas de los artistas que la acom-
pafian. A su lado, algunos de estos gestos lucen timidos, otros son de una manera
ingenua inocuos. Cuando los cuerpos se disuelven en su busqueda de sentido, adillan,
braman, cagan, chillan, eructan, gritan, horrorizan, ladran, mean, expanden su horror
en busca de una sensacién de libertad, claman por un universo singular, anuncian
otros estados de ser, expanden las diferencias hacia otros posibles érdenes de discur-
so, hacia otros mundos diferentemente diferidos. Los cuerpos de sentido pesado y
pensado en sus fluidos, lastrados con sus verdades cosificadas, requieren libertad de
ser sentido: por eso huyen del Dirty Boulevard del cual habla Lou Reed en 1989, como
replicando el entusiasmo por la caida del Muro de Berlin.

Los artistas huyen de las heces sociales y politicas que les niegan acceso ala verdad
de su ser otros multiples diferentes. Los cuerpos apasionados de los artistas orinan:
no se orinan; sangran: no se sangran; defecan: no se defecan; secretan sus fluidos: no
dispersan sus secreciones organicas al aire publico. Cuerpos bellos y expuestos en su
extrema precariedad como los de Nadia, frescos en medio del pantano de sentido, se-
ductores en medio del oprobio que los mengua, son mds peligrosos que los cuerpos
enfermos, no porque exponen sus tetas o sus culos al aire, o porque tienen vaginas,
penesy anos que producen o prometen erecciones y secreciones orgdnicas al obser-
vador cerril, amante de goces de ocasién. Cuerpos como los de Granados constituyen
un riesgo politico porque afectan las entrafias de ser, producen otras subjetividades,
generan entusiasmo de ser diferencias con otros y despiertan una voluntad de cam-
bio singular universal. Las perfomancias de Granados perturban y transforman el gus-
to comun, anuncian otros estados de ser iguales en mayor libertad.

Figura 18. Nadia Granados: “Cuerpos en dispersiéon”

Fuente: Nadia Granados



58 Anarqueografia del pensamiento artistico

En condiciones espaciales precarias, Granados presenta el registro de una accién rea-
lizada en Lima, la cual suscita todo tipo de reacciones culturales, politicas y sociales.
El libro del registro de visitas a la galeria Pancho Fierro de Lima, muestra algunas de
estas reacciones. Con seguridad, algunos peruanos y peruanas no comprenden cémo
cuando un artista muestra el culo al aire, refleja sus tetas en el agua contaminada
por los conflictos sociales o en la leche derramada, entrega su vagina al fuego de la
mirada del espectador machista, u ofrenda su pene a la tierra arida de verdad, no lo
hace por el gusto de secretar en publico algunos fluidos organicos. Sobre todo, tiene
el propdsito de desencarnarse de los discursos comunes que panoptizan el sentido
que fluye por sus cuerpos, que obstruyen el despliegue de las libertades de ser en las
diferencias. Las secreciones artisticas son fluidos de libertad que buscan el sentido
intenso de ser en la existencia, mas alld de los oprobios discursivos. Consisten en
una purificacion de la existencia disminuida, contaminada por la hiel de los odios que
secreta el sentido comun. Las secreciones del cuidado de si realizado por los artistas
durante sus ejercicios, liberan el gusto capturado por el mercado. Dispersan el flujo
del pensamiento pesado, rompen los tabiques morales que obstruyen las excrituras
de sus verdades. Si es legitimo relacionar los multiples cuerpos de Granados con al-
gun fluido, es con los fluidos de sentido y de verdad. Por estas mismas razones, es
extrafio que David Lozano no esté presente en esta exposicién.

No cabe duda de que Nadia Granados es una sibila, una religiosa auténtica, mujer
cinica como Didgenes de Sinope. Desposeida de lo mas valorado en la estética material
de las mujeres, rapada a tal grado que con frecuencia se le confunde con un muchacho,
usa sus pelucas como velo, como indicio de que renuncia a la venalidad del mercado
del arte. Con ellas se oculta de la mirada mdrbida de aquellos y aquellas a quiénes sale
al encuentro. Sus gestos recientes tienen varias virtudes reconocidas por hombres y
mujeres. En primer lugar, anuncian lo improbable: la ruptura de los mitos agrarios en
los cuales se subsume la identidad de los padres de la patria que regentan las libertades
de las colombianas y los colombianos. Granados interroga el conjunto de arcaismos
fundamentalistas que tienen secuestradas las libertades de las mujeres y los hombres.
En segundo lugar, saca a la luz el acartonamiento de algunos artistas contemporaneos
en Colombia autodenominados “artistas politicos”. Algunos de ellos la acompafian en
Cuerpo en disolvencia, flujos, secreciones, residuos. En tercer lugar, rompen el habla ama-
nerada de los espectadores de arte contemporaneo. Granados realiza sus acciones de
manera pacifica, pero con la violencia agridulce propia de las artes poscontempora-
neas, sin propdsitos mercantiles. Sus gestos despojan al espectador de las pocas certe-
zas de las cuales dispone para hablar del arte, de la contemporaneidad del hombre, de
la mujer, de la sociedad y de la actualidad inactual de los cuerpos que luchan por zafarse
de las relaciones impuestas por el sentido comun. No puede haber nada mas ofensivo
al espectador que el verse privado de los atavismos mds venerados acerca de la mujer,
del hombre y aquello que pretende relacionarlos: el sexo.



Jorge Pefiuela 59

En cuarto lugar, en sus acciones Granados muestra un interés por el autorretrato.
En lugar de echarle en cara a los otros sus propios errores, en lugar de hacerlos res-
ponsables por su minoria de edad, en lugar de acusarlos por la precariedad de su ser,
Granados vuelve sobre el discurso mariano acerca de la mujer encarnado en ella mis-
ma y lo arrastra hasta sus limites. Reactivando sus pasos con sus restos, ilumina las
huellas de su inasible y perturbador si mismo. Bajo esta luz procedente de la llaga de
si misma puesta en diferencia infinita, estudia y modela diversas figuras de si misma,
figuras que expresan su diferencia espaciada, diferida, prometida a la finitud infinita
de su gesto. Espaciamiento que es movimiento en el entre coreografiado por el ser
puesto en acto. Espaciamiento es diferencia transitada atravesando el entre mismo
en que, zigzagueando, se va y se viene siendo sentido. La presencia de la artista es
transito, es metafora de ser, es huella que se transparenta en la lengua del poeta, la
lengua que toca desde su distancia, desde su separacién de ser.”

Espaciarse consiste en diferirse en el anuncio de ser de manera permanente
diferencia, consiste en estar en perpetuo movimiento hacia una multiplicidad vir-
tual de otros estados de ser que bordean el horror de la existencia. La diferencia
no se puede mostrar, no es del orden de las cosas, de lo medible matematico, de
lo controlable por medio de unos resultados de investigacién. La diferencia es un
flujo permanente de sentido real sentido, es decir, consiste en ser agujereado para
sentirse. Al transitar los cuerpos, la diferencia toca golpeando los bordes del senti-
do comun. La experiencia en la cual se difiere el ser sentido en la existencia, no se
dejareferir a una realidad particular de las relaciones entre cosas. Se refiere al entre
abierto en si misma (Nancy, 2003b, p. 27). En sus acciones, Granados se metamorfo-
sea en multiples seres abiertos y sentidos para los cuales atin no tenemos nombres.
Como Débora Arango, en medio del horror, hace de sus gestos artisticos una serie
de autorretratos en los cuales expresa la transicion de ser cosa de deseo, hacia ser
multiples sujetos de libertades. Desde Rembrandt, esta actitud se denomina “una
voluntad de cuidarse en cada acontecimiento de ser”, de hacer una rendicidon de
cuentas a si misma. En la actualidad, a estos autorretratos, a estos encuentros con-
sigo mismo, les denomino “arte poscontempordneo”. Un arte inaprehensible por
medio de dispositivos epistémicos, positivizantes.

De regreso a Bogotd, Granados toma decisiones importantes para la segunda
exposicion de Cuerpos en disolvencia. Todos y todas esperaban que repitiera en la
FGAA la accién coreografiada en Lima. Partiendo de la idea de que toda repeticién
es diferencia, se considera necesaria la accién en vivo en las precarias y rechinantes
salas de la fundacién que la patrocina. Granados frustra las expectativas tedricas de

17 “Lo divino es el trénsito y sdlo eso: por ello lo divino es por esencia vestigio y no imagen, a la vez resto
material y huella evanescente de una presencia que no equivale a subsistencia, a estar-presente-ahi, es-
table y manifiesta, sino que equivale a pasar, ir y venir, llegar, sobrevenir y partir”. (Nancy, 2014b, p. 103).



60 Anarqueografia del pensamiento artistico

los especialistas y la curiosidad de los aficionados a las artes poscontemporaneas. No
repite la accién de Lima. ;Matd el ledn mariano y se asusté con su cuero evangélico?
(Tiene miedo del abismo al cual se acerca de modo peligroso? ;Teme que sus flujos
disuelvan la ideologia que estratégicamente financia estos proyectos? ;Tiene miedo
de la misoginia bogotana que profesa en publico su gusto y amor por las mujeres que
golpea, somete o maltrata en casa? ;Considera que este espacio es inadecuado para
una accién con alguna relevancia plastica para la contemporaneidad mercantil que
agobia a Colombia? Granados no responde. No debe hacerlo. La artista responde con
sus preguntas espaciadas en gestos que devienen actos de ser sentido en la existen-
ciaintensa, en la emergencia misma de su diferencia. Toda existencia es una resisten-
cia activa, productora de imaginarios de emancipacién. En su préximo autorretrato
puede seguir preguntando acerca de sus inquietudes, lo cual es la manera en que los
artistas responden a sus criticos y controvierten las objeciones del arte por venir. Es
mejor que siga haciendo mas cosas, que deje las banalidades discursivas a todos los
“expertos” que contienden en la gigantomaquia acerca de los cuerpos contempora-
neos expuestos en los supermercados.

En Lima, Granados lucia incdmoda en la pequefia tarima en la cual se la recluyd.
El cuadro de la Leche derramada se realiza en un espacio claustrofébico, tanto para
la artista, como para los espectadores. Ni los elementos que acompafian la accidn,
ni los espectadores, ni la artista, son arrastrados a una experiencia espacial. Por ello
mismo, a todos y todas se les escapan sin remedio sus cuerpos, pues las sensaciones
de universo singular y libertad sentida no alcanzan a ser detonadas. Provocar en el es-
pectador la claustrofobia del armario quiza fue una intencién no explicita. Se trata de
la claustrofobia que padecen los hombres y las mujeres colombianas y peruanas. Por
ello mismo, asi prometiera una emocidn politica intensa, repetir la accién en Bogota
en las circunstancias espaciales que ofrece la FGAA, hubiera sido un fracaso pldstico.
Puesta a decidir entre el dilema de la reivindicacion estética y de la confrontacién po-
litica, optd por la primera. En Colombia, pocos sobreviven a la segunda opcién. Desde
el punto de vista plastico, la decisiéon de Granados es acertada, asi muchos se sientan
frustrados por ella, ya que no produjo los efectos politicos que muchos y muchas
deseany esperan de las artes transgresoras.

Con seguridad, los cuadros deborianos que con coraje Granados figura, mejoraran
con el tiempo sin perder su intensidad. También resolverdn el conflicto que sus ideas
artisticas detonan en la actualidad, sus gestos se mueven entre la ontologia (la pre-
gunta por ser diferencia), la estética (la reflexién acerca de la forma), y la politica (el
encuentro entre diferentes). Las figuras, asi sean transitorias, dan caracter al gesto
artistico. Solo mediante la figura meditada, la verdad y el sentido fluyen. De manera
provisional, las figuras permiten caminar el abismo que se abre una vez tocamos la
mismidad de ser.



Jorge Pefiuela 61

La artista torpe pretende hacer politica partidista. Desprecia el arte de generar
figuras y se lanza al abismo, se funde con los fluidos organicos del supurante sentido
comun. La artista creativa pregunta por la verdad del sentido en su ser. Se mantiene
en la cuerda floja, en los bordes de sentido que la verdad de la escritura hace percep-
tibles. Mantenerse alli exige no solo coraje. Requiere, con especialidad, arte. El ejerci-
cio de equilibrista requiere mucha concentracién, pero, sobre todo, mucho amor por
el arte. Un espacio no pensado da al traste con cualquier accidén plastica. Los gestos
artisticos colombianos requieren descaro, coraje, cinismo, sinceridad, franqueza e
inocencia, no obstante, expresados sin figuras quedan privados de sentido y verdad.
No alcanzan su propdsito: espacializar de manera diversa la igualdad de libertad en
otros cuerpos sentidos. Se esta ad portas de una experiencia ontoldgica de los cuer-
pos, en la cual sus formas minimas se transfiguran de modo permanente. A esta expe-
riencia de los cuerpos de sentido veraz, la denominamos “parresiéstica”.

Carro limpio, conciencia sucia

Figura 19. Nadia Granados. Derramada: “Carro Limpio, Conciencia sucia”

Fuente: Jorge Pefiuela

La Fundacién Gilberto Alzate Avendafio tiene un proyecto dirigido a artistas que de
manera plastica abordan problematicas que afectan el disfrute de las libertades civiles.
Nadia Granados participa de este proyecto y presenta una accién plastica el viernes
15 de noviembre del 2013, en el parque Santander de Bogotd. Ante un publico muy
variado —estudiantes, empleados de oficina, funcionarios publicos y bancarios, comer-
ciantes, transetntes cotidianos, obreros, vagabundos, mimos, prostitutas, vendedores
ambulantes, habitantes de la calle, entre muchos otros—, la artista realiza una accién
que a nadie deja indiferente, asi muchos y muchas fueran sacados con estrépito de sus



62 Anarqueografia del pensamiento artistico

relaciones cotidianas y, en principio, no entendieran qué estaba siendo puesto en acto.
En fin, todas y todas comprenden porque ya tenfan precomprendidos los trapos sucios
lavados por la artista en publico, asi algunos policias mostraran la indiferencia propia
del simulacro de macho latinoamericano. Los policias quedaron convencidos de que
la artista concernida era un hombre y, por lo tanto, bien se merecia todo su desprecio.
La miopia policial de nuestras instituciones es severa cuando se trata de reivindicar los
derechos de las minorias excluidas del régimen discursivo, el cual ampara el ejercicio de
la represién programada e implementada en cada una de sus miradas.

Figura 20. Nadia Granados. Derramada: “Carro Limpio, Conciencia sucia”

Fuente: Jorge Pefiuela

En la calle 16 con carrera séptima, frente al edificio de Avianca, Granados instala una
camioneta marcada por completo con lodo (antes habfa desdoblado su cuerpo en
estos gestos). Consistente con sus propuestas artisticas anteriores, la accién plastica
cuestiona la violencia sexual y simbdlica en contra de las mujeres y de las sexualidades
periféricas. No es gratuito que ante la opinidn Granados pase por hombre. Durante la
accion, su tarea consiste en remover el lodo y restituir la limpieza y brillo habituales
ostentados por este tipo de maquinarias, erotizadas por el ilusionismo mercantil de la
cultura machista. Granados pone en escena imaginarios machistas y evoca la accién
de muchos sefiores de la guerra. Aquellos que, delirantes, en la noche abyectan los
seres humanos, y durante el dia ritualizan uno de los ejercicios espirituales mas practi-
cados en la contemporaneidad: lavar de manera cuidadosa los carros después de una
larga noche de juergas y de violencias.

Granados pone en accidn muchas ideas. En primer lugar, explota el imaginario
colectivo de muchos hombres, el cual relaciona la posesién de un carro con la po-
tencia sexual y la hombria. El sexo abyecto con contenido politico es una pasién no
confesada, pero cuenta con sus imaginarios y simbolizaciones, asi sean precarios y
rurales. En segundo lugar, cuestiona la creencia de que las mujeres aman el confort



Jorge Pefiuela 63

y el placer prometidos en las performancias de las camionetas féalicas que penetran a
diario nuestras ciudades. La cultura machista establece la regla para acceder a tales
goces: es necesario que las mujeres se ofrezcan de manera publica al escarnio moral
colectivo, mientras los hombres se resguardan en una interioridad sucia o por lo me-
nos sospechosa, y aguardan el momento oportuno para emitir su juicio estético, de
los sentidos, de acuerdo con Kant (1992).

La accidn es acompafada por Mauricio Lopez-Arenas, quien la escruta aplicando
algunas de las técnicas implementadas en la confesidn catdlica, como aquellas que
estudia Foucault (2009a). Desde el interior de la camioneta —la cual funge como
confesionario— Ldpez-Arenas le dirige preguntas de cardcter sexual, humillantes
y discriminatorias, sadicas y justicieras, tales como aquellas que contienen los inte-
rrogatorios a que son sometidas las mujeres en las entrevistas laborales, o cuando
las colombianas y los colombianos solicitan una visa en la Embajada de los Estados
Unidos de América. Hasta la minifalda—vilipendiada en esos dias por el sefior Andrés
Jaramillo, gerente de Andrés Carne de Res—, fue conjurada mediante el despliegue
de este imaginario discursivo. La intervencion oral del conductor fue util porque los
espectadores atentos recogieron algunas frases y estuvieron en capacidad de elabo-
rar un sentido minimo.

Figura 21. Nadia Granados. Derramada: “Carro Limpio, Conciencia sucia”

Fuente: Jorge Pefiuela

La accién plastica de Granados acicated todos los imaginarios machistas que deter-
minan la comprensién y la identidad de los colombianos. La respuesta de muchos
de los hombres espectadores fue intuitiva, algunos obreros —“rusos”— retozaron
y gozaron a sus anchas de la voluptuosidad de la artista. En la mitad de la accidny en
actitud desafiante, un habitante de la calle le espeta: “;Mamita, desvistase y le creo!”.
Muchas de las mujeres presentes no salian de la sorpresa que provocd la gestualidad
transgresora de la artista. Algunos no se enteran de que la accién es una propuesta



64 Anarqueografia del pensamiento artistico

artistica activista en favor de la no explotacion sexual de las mujeres. Cada uno por su
lado, el arte y la vida libraron en este espacio una batalla por conservar su respectiva
hegemonia sobre el otro.

Figura 22. Nadia Granados. Derramada: “Carro Limpio, Conciencia sucia”

Fuente: Jorge Pefiuela

La idea de Granados detona varios niveles de compresién. En primer lugar, estd la
comprensién empirica, arriba descrita. En segundo lugar, se aprecian otros sentidos
que la artista quiza no alcanzd a prever, e hicieron de la accién un gesto critico me-
morable, dirigido al régimen despdtico que impera en Colombia. El parque Santander
estd rodeado por todo tipo de simbolizaciones félicas de los imaginarios del poder se-
gregante que margina a muchos hombres y mujeres: el Museo del Oro del Banco de la
Republica, el edificio de Avianca, la sede central del Banco de la Republica, la iglesias
coloniales de San Francisco, La Veracruz, y La Tercera; un poco mas al sur, el emble-
matico edificio de El Tiempo, y un poco mas al oriente la Procuraduria General de la
Nacidn, blanco predilecto de Granados en sus ultimas acciones pldsticas. La artista
invirtié el flujo de la relacidon que imponen los protocolos machistas de Colombia. Los
altos funcionarios de camioneta 4x4 de estas instituciones fueron interrogados. Se
les hizo notar que toda alma buena y transparente oculta una experiencia abyecta
primordial.

En el sector norte del parque, la camioneta enlodada fue ubicada entre dos
parqueaderos. Mientras la artista realizaba su accidn salfan y entraban automavi-
les de lujo a cuyos conductores les importaba un bledo lo que estaba ocurriendo.
Apresurado por el lema universal del neoliberalismo “time is money”, faltd poco para
que uno de ellos atropellara a uno de los espectadores que seguian de cerca la ac-
cién. Tal y como ocurre con el trafico diario bogotano, los carros son instrumentos
disefados para penetrar, someter y humillar a quienes no cuentan con la proteccién
del capital. Muchos de estos conductores se llevaron la idea de que se trataba de otra
de las muchas acciones callejeras que a diario ven los bogotanos y bogotanas en este



Jorge Pefiuela 65

sector, en donde lo real politico se manifiesta a diario, en donde los imaginarios mas
ingenuos se ponen en accién en cada esquina, con el descaro de cada mimo, en la
precariedad de cada estatua humana.

La estrategia espacial desplegada por Granados logra evocar en los espectado-
res mucho mas de lo esperado. La idea segun la cual, por lo general, un carro limpio
oculta una conciencia sucia, es sugestiva. Lo mismo puede decirse de los discursos
miséginos, racistas y homofdbicos promovidos desde la Procuraduria General de la
Nacidn, bajo la direccién de Alejadro Ordofiez; en especial, por otras mujeres que
fungen en este despacho como hombres. Hal Foster llama a este tipo de gestos
“ilusionismo traumatico” (2001). La realidad a la cual Granados se asoma tiene este
caracter: he aqui la potencia de su gesto, su fuerza transgresora. La cultura de la
camioneta 4x4 potencia la voluntad de poder sexual de los sefiores de la guerra.
Detras del discurso de la transparencia moral, se esconde algo abyecto y por ello
mismo innombrable: o innombrable es el trauma producido durante la espacializa-
cién del ser hablante para lograr un minimo de sentido en su existencia.

El realismo de Granados no es ingenuo. Al contrario. En Colombia, se trata del
realismo mads actual con el que cuenta el arte poscontemporaneo. Su accién evoca
un realismo traumatico, el trauma de ser colombiana o colombiano sin existencia.
Colombia es una sociedad inmersa en unos traumas que es incapaz de imaginar
y simbolizar. Esta es la mayor tragedia del ensayo de ser. Los colombianos y las
colombianas atin no conocen la verdad de su trauma porque los poetas fueron
exiliados de las ciudades, porque carecemos de imaginarios y simbolizaciones que
den tramite al dolor del trauma. Se les robd la imaginacidn, se les despojé de una
poética de ser para la igualdad en el goce de libertades. Colombia no ha logrado
superar la filosofia de Platén. Sometida la imaginacidn, ain no logra un encuentro
real consigo misma. Solo puede disimular sus traumas con el ilusionismo artistico
o comercial modelado con la publicidad de los grandes medios masivos de comu-
nicacién, mediante la promocién y posesién de un carro 4x4 como instrumento
sexual. Sobra decir que las fabricas de carros globalizadas sacan pingties beneficios
de estos traumas culturales. Todos los colombianos quieren tener a su disposicién
un pene portatil, y los concesionarios de carros se lo suministran.

En tercer lugar, en la accidn plastica es facil apreciar un nivel existencial, el cual
es el aspecto mas interesante de la accidn, pues muestra a la artista habitando un
cuerpo en actos de ser otras, dentro de un espacio dinamico, cruzado por todo tipo
de intereses, rencores, odios, pasiones e ideas enconadas. Granados recuerda de
manera inconsciente que lo primero que Dios cred sobre la tierra fue el barro. Barro
somos y en barro nos convertiremos. Dicho en términos actuales: trauma somos
y en el trauma nos disolvemos. Si los traumas no encuentran un imaginario y una
simbolizacién poética, solo resta la eliminacién fisica de aquellos que de manera
arbitraria consideramos los responsables de nuestros traumas. Durante la accién,



66 Anarqueografia del pensamiento artistico

unay otra vez, la artista recoge con un pafio himedo el barro liquido adherido a la
camioneta y lo escurre sobre si misma. Esta repeticidn es sintomdtica, muestra una
necesidad de comprensién personal que va mas alld del problema socioldgico y de
género expuesto en el titulo de la obra. Granados encuentra en si misma una fisura,
la ensancha y por alli se escapa de todos los discursos ideoldgicos y socioldgicos
en los cuales se tiene encarcelados a los artistas contemporaneos. La vida, la natu-
raleza, la politica y la cultura son sofisticados dispositivos de captura artistica y de
sometimiento cultural.

La presencia de Granados en el parque Santander corrobora la idea de muchos
criticos del 43 Saldn (inter) Nacional de Artistas. Granados es una de las artistas mas
sugestivas de la actualidad, mucho mds relevante que aquellos artistas que profe-
san el manierismo conceptual colombiano y mucho mds importante que las divas in-
ternacionales convocadas al magno evento realizado en Medellin, en el 2013. Nadia
Granados no es una artista de consenso, por lo tanto, no entra dentro de las coorde-
nadas del Ministerio de Cultura. Pocos tienen la intensidad expresiva que ella detona
en los lugares que interviene. Pocas pueden mostrar sus preguntas mds fundamenta-
les, sin esconderse bajo la égida de las ideologias en boga. Granados no sirve a ningu-
na ideologia, ni al Dios procurador, ni al diablo socialista. La artista explora espacios
iguales y libres.

Granados le da cardcter al dificil arte de la existencia, conocido de manera vulgar
bajo el nombre de “performancia”. En Colombia, no es cdmodo hacer una accién
plastica de caracter existencial, de ahi el mérito de las y los artistas que insisten en
este tipo de practicas y ejercicios. No obstante, muchos artistas caen en frivolidades
y trivialidades, las cuales se le enrostran menos a las improvisaciones de los artistas
que a esta modalidad expresiva que, junto con la instalacién, caracteriza con pro-
piedad la contemporaneidad artistica. Cada vez con mayor impetu, las acciones de
Granados evidencian un equilibrio tenso entre lo plastico y lo politico, entre la preo-
cupacion por si mismay la reivindicacion de las ideas de los otros y las otras puestas
en grito, aullido, dolor, pena y trauma. La accidn realizada en el parque Santander
tiene un alto contenido plastico y una fuerza politica cuyos efectos en los imaginarios
de los espectadores auin se desconocen. La remocién de lodo con agua fue vista por
algunos entendidos como un action painting en retroceso. La riqueza visual de la ac-
cién fue evidente, sobre todo para los ojos formados en el campo del arte. Por otro
lado, el cuestionamiento de los lazos con los cuales se sujeta a muchos hombres y
mujeres, es una accidn politica que anima a muchos a alzarse en ideas.

Granados pasa por un gran momento creativo, y las instituciones responsables de
la promocidn del talento nacional asi lo han comprendido. Su obra es un claro ejem-
plo de cdmo es posible realizar una propuesta artistica por fuera del dispositivo co-
mercial en boga en nuestro pais. Acierta la Fundacién Gilberto Alzate Avendafio con
el apoyo a esta artista, una de las pocas artistas de caracter politico con que cuenta



Jorge Pefiuela 67

Colombia. El suyo es un arte politico que no ostenta esta categoria estética a fin de
venderse con facilidad en el mercado internacional.

Con el diablo adentro

Con el Diablo adentro es una performancia con la cual Nadia Granados gana uno de
los premios de la Il Bienal de Artes Plasticas y Visuales 2014 de Bogotd, una convo-
catoria nacional para participar en una exposicién en la Fundacién Gilberto Alzate
Avendafio. Los jurados fueron Carolina Ponce de Ledn, Natalia Gutiérrez y Victor
Manuel Rodriguez, agentes del campo del arte presentes en Colombia durante los ul-
timos veinticinco afios. Se trata de una variacion de la performancia que ha presenta-
do antes en varios escenarios, tanto nacionales como internacionales. La realiza bajo
varias figuras: “Cabaret de La Fulminante” y “Mondlogo del culo”. Granados anuncia
una primavera de sentido al arte colombiano. El rigor expositivo y la sinceridad de la
accidn obligan a pensar la crueldad sobre la cual se erige nuestra cultura, a estudiar
los condicionamientos patriarcales que restringen el goce de las libertades creativas,
expresivas y politicas que exigen hombres y mujeres en la actualidad. Aquello que
piensa en sus acciones solo lo puede hacer ella.

Ante la ausencia de palabras libres, con sus figuras Granados nos hace sentir nues-
tra época sin ninguna mediacidn. El espectador deja su lugar de mirén moderno y se
ve arrastrado por los gestos de la artista. Sin remedio, queda atrapado e involucrado
en la accidn. No existe alternativa para separar la figura de la palabra en que artista y
espectador se encuentran y se tensan. En el instante de la accidn, el espectador de-
viene con la artista todo sujeto. Silogra objetivar el acto y reducirlo a imagen del en-
tendimiento, lo hace a posteriori, como ejercicio académico. Esta es la gran virtud de
toda performancia, su autenticidad, su no referencialidad, asi esta esté motivada por
multiples referentes politicos y sociales. La performancia elude la dicotomia moderna
entre imagen y palabra. En la performancia, estas ultimas son figura. Por ello mismo,
esta estrategia expresiva se constituye en la vanguardia del arte poscontempordneo.

Una vez mas, Granados evoca la tradicidn feudal de ascendencia hispana en la cual
el salirse de los parametros éticos religiosos se le denomina “tener el diablo adentro”.
A pesar de que esta metdfora nos invita a deconstruir nuestros principios morales de
ficcidn, el titulo dado al ejercicio no le hace justicia al enorme esfuerzo realizado por
la artista durante esta accién extenuante, en la cual al tocarse a si, todo es tocado y
derribado. En verdad, Granados es una religiosa impenitente, pues en cada una de sus
acciones expone su piel con la crudeza propia del régimen econémico en boga. La
crueldad es algo a lo cual estamos acostumbrados. Sin embargo, no nos percatamos
de ello. Granados nos hace pensar la politica de la crueldad que en la actualidad afecta
a hombres y mujeres. Pese a su compensacién econdmica, Con el diablo adentro no
busca un puiado de ddlares, pues esta accidn no es una mercancia para ferias de arte.
Se trata de una accién que transgrede todos los limites que representa la fundacién



68 Anarqueografia del pensamiento artistico

que otorga el premio. La diferencia auténtica, fluida y locuaz de la artista, la destaca de
manera notable entre los y las artistas mds importantes del momento.

Figura 23. Nadia Granados. Con el diablo adentro

Fuente: Jorge Pefiuela

Granados crea su propia religion y ya tiene sus devotos en el campo del arte contem-
pordneo. Un grupo significativo de hombres y mujeres siguié cada uno de sus gestos
durante la hora que duré la performancia: cuatro intensos y agotadores ejercicios
de emancipacidn colectiva. La performancia se estructuré en cuatro repeticiones de
quince minutos, en las cuales la artista alcanza un nivel de expresién no lograda en
sus ejercicios anteriores. La virulencia de su cuerpo disuelto en gesto abre las puer-
tas del arte poscontemporaneo a un expresionismo no sentido ni visto en Colombia
desde la muerte de Lorenzo Jaramillo. Se aprecia un expresionismo concebido para
sentir en lo real, no para obligar al espectador a contemplar ficciones estéticas dise-
fladas para extasiar su mirada hastiada y fatigada de placeres rasos. O, simplemente,
solo se busca arrebatar los discursos de los sabios contempordneos. Mediante esta
accién, Granados exorciza los discursos que la poseen, le hacen la vida imposible y le
impiden ser en sus multiples de diferencias.

Ubicado en la orilla discursiva opuesta, Mario Opazo recibe el otro premio. La ins-
talacién evoca los ejercicios de los artistas del Land Art. Es de manera simultanea
mimética y abstracta, tradicionalista y moderna. Se enmarca dentro de una estética
retro, minimalista, critica con el formalismo del sentimentalismo, aunque no logra
salir de aquél. Opazo intenta decir mucho, pero en verdad alcanza a decir poco, a
penas lo necesario. No se aprecia parresia en su gesto. Dirlamos que es lo otro del
gesto impetuoso, de un modo veraz voraz, pleno en sentidos de Granados, lo otro
de la razén minimalista que aun opera con fiereza en el arte colombiano. Ahora, si no
fuera por la sencillez modernista y la asepsia conceptual de su instalacidn, se podria
pensar que es el premio a la vida y obra de un artista. Sin embargo, no se trata solo
de la hoja de vida de Opazo. La técnica expresiva elegida por el artista sorprende a
quienes conocen su manera de trabajar, en especial a quienes saben de su querella
con la escultura tradicional. La estrategia ad hoc puesta en juego es sugestiva, pero



Jorge Pefiuela 69

no logra perturbar la solemne conformidad perpetua que se respira en el espacio
intervenido. Este respeto racional de lo dado, interpelado e interpretado, es aquello
que se denomina “lo otro” del gesto perturbador de Granados. Es poco habitual ver
en las acciones de Opazo este tipo de apropiaciones espaciales. Quizd, Granados nos
lo hace ver de otra manera, mérito de ella. Pero el mérito es mudiltiple. Con el diablo
adentro deconstruye el minimalismo del arte colombiano, con vigencia plena hasta
nuestros dias. No sorprende entonces que Opazo haya llamado la atencién del ju-
rado. Opazo nos muestra un presente nostalgico, incapaz de decir algo con sentido
renovado. Granados abre el presente hacia estados de ser no anunciados antes en
el arte colombiano. Este riesgo de salirse de sus propios medios expresivos, la deci-
sion de Opazo de intervenir desde adentro realmente el espacio que le fue asignado,
no aporta mucho al campo del arte. Este contraste entre los galardonados en la lll
Bienal de Artes Plasticas y Visuales, quizd fue determinante para que Opazo lograra
la distincidn recibida. Sin embargo, algo no funciona en la perfecta perfeccién del
gesto minimalista de Opazo: su estructura no toca. Con el tiempo, como a los gran-
des fildsofos, esta afeccidn suele atacar la imaginacién de los grandes maestros: les
da miedo tocar. En la sala contigua de la instalacién de Opazo, la precariedad de los
escombros de Bernardo Montoya tienen la virtud de tocar de un modo directo al y a
la espectadora, sin demasiadas imposturas conceptuales. El principio es claro: en la
poscontemporaneidad, aquel que no toca pierde.

Carolina Ponce de Ledn leyd el acta de premiacidén, la acompafiaban Natalia
Gutiérrez, Victor Manuel Rodriguez y la directora de la Fundacién Gilberto Alzate
Avendafio. Con acierto, el jurado legitima la fundacién como lugar de encuentro de
los seguidores del arte contempordneo y poscontemporaneo. Ante el asedio curato-
rial, la precariedad del arte no-comercial y la ausencia de espacios que den otra mira-
da alarealidad mercantil que padece el arte colombiano, su labor evidencia que este
estimulo puede convertirse en su principal referente y su indicador mas importante.
Si bien hubiera sido deseable que una de las jurados declarara algun tipo de impedi-
mento ético por su extrema y preocupante cercania a uno de los artistas premiados,
esta versién de la Bienal de la Fundacidn Gilberto Alzate Avendafio oxigena no solo
sus dispositivos de exposicidn. En esta oportunidad, sin la saturacién de obras que
compitieron sin piedad por el espacio en las versiones anteriores, los artistas mues-
tran que este espacio debe ser considerado como una de las alas del Premio Luis
Caballero. Principalmente, el jurado envia sefiales claras acerca de aquella idea que,
de manera contundente, se abre paso desde la academia en las practicas del arte
colombiano actual: es necesario que en cada uno de sus ejercicios los espacios que
interesan a los artistas se transmuten en lugares de encuentro reales con la ciudad.

En Colombia, por diversas razones, los jurados no suelen decir mucho, quiza por-
que con frecuencia tienen poco tiempo para pensar o tienen poco que decir. Sin em-
bargo, en esta oportunidad, por su reconocida experiencia, el jurado pudo decir mas



70 Anarqueografia del pensamiento artistico

de lo que dijo, pudo aportar mucho mds al campo que lo hospeda en esta oportuni-
dad. Dada su solvencia intelectual, pudo dar mas herramientas para pensar la preca-
riedad de la época. Solo pocos minutos antes, a pocas cuadras de la fundacidn, en la
sede temporal de la Galeria Santa Fe, la historiadora Nadia Moreno hablé de la coyun-
tura en la cual estan inmersas muchas de las practicas estimuladas por el Estado. El
indicador de escritura creativa en artes, de estudios criticos acerca de los ejercicios
artisticos, su ausencia, amenaza la permanencia de muchos de estos estimulos. Sin
escritura no hay realidad, por ello mismo, tampoco verdad. Solo la verdad del arte
puede rescatar esta época de las garras de los buitres del mercado. Como sintesis de
su investigacion doctoral, Moreno presenta una coyuntura de crisis: la crisis del arte
colombiano. Un arte sin verdad veraz, huérfano de discursos que le den alas y auto-
nomia creativa y econdmica.

Es mérito de la fundacidén, reconocida y repudiada por su conservadurismo, haber
atraido de manera sagaz hasta sus salas los gestos transgresores de Nadia Granados.
Ojala el dinero de los premios no logre domesticar a la artista. Con su piel despeda-
zada en cada una de sus acciones, se muestra algo diferente a lo habitual, a aquello
que se permite decir, ver y hacer en Colombia. Por otro lado, al lograrse que este tipo
de ejercicios tenga el reconocimiento que merece por parte del Estado, el cual de
manera impune manifiesta sus sesgos estéticos en este tipo de estimulos, se indica a
los jévenes cdmo, una vez un gesto artistico se despliega con toda la sinceridad y el
compromiso del caso, la sociedad y el Estado se ven obligados a reservarle un nicho
dentro del iconostasio de la historia, asi lo hagan con desgana y parsimonia, asi pata-
leen para sus adentros.



71

Capitulo 3.
Abel Azcona: la cama y el artista

Introduccion

La noche del 7 de febrero del 2013, se inaugura el proyecto Habitaccion, en la sede
temporal de la nueva Galeria Santa Fe, localizada en el barrio La Magdalena. Habitar
es una actividad corporal, mediante la cual un individuo modela el espacio que hace
visible su cuerpo desgarrado en relacidn con otros cuerpos sentidos. Habitar es una
accion originaria, mediante la cual el sentido se expande en las mdiltiples figuras que
dan vida a las escrituras del arte. Al tratar de ser contemporaneos, facilmente los
artistas caen en la tentacion de improvisar acciones triviales que no logran tocar con
sus gestos-gritos a los espectadores. Muchas veces, sus acciones no se diferencian de
aquellos realitys que padecemos bajo el mismo concepto desde hace varios lustros.
Este no es el caso de la accidn del espafiol Abel Azcona, artista responsable de que
otras acciones realizadas de manera simultanea en la Galeria Santa Fe se percibieran
distantes y frias, como algo que no tiene nada que ver con la vida de los visitantes.

Figura 24. Abel Azcona, Habitaccién

Fuente: Jorge Pefiuela

Abel Azcona parece inquietarse menos por la contemporaneidad y mas por el cuerpo,
asi entre uno y otro se establezca una relacién inquebrantable. El cuerpo de Azcona



72 Anarqueografia del pensamiento artistico

es atormentado por la memoria de una infancia perdida. Las performancias del artis-
ta son rituales de duelo. El cristianismo es una historia configurada una y otra vez a
través de sus multiples duelos. Todo arte es un réquiem: canta la presencia de la au-
sencia de los cuerpos perdidos, del goce de haber existido en presencia de esos cuer-
pos. Las huellas, los mufones, de esta fase de su existencia impiden que el cuerpo de
Azcona explore libremente la realidad. Los recuerdos de su relacién con la madre lo
atormentan en cada una de sus performancias. En ellas, Azcona intenta ser libre, pero
las huellas impresas en su cuerpo imponen su Idgica. De una u otra manera, cada uno
de los cuerpos que salen al encuentro del espectador en un espacio de exposicidn,
muestran que la libertad es imposible porque los cuerpos al hacerse presentes deben
recurrir a un lenguaje o a una escritura que los haga reales, y en estos dispositivos se
pierden sus suefos de libertad absoluta.

En la actualidad, los artistas que reciben mas elaboraciones escriturales son los
artistas que piensan el cuerpo desde la experiencia de ser cuerpo, aquellos que nos
retan a tocar los cuerpos, en especial los cuerpos violentados. Al respecto, Thomas
Hirschorn es el artista que mas piensa la violencia como condicién de existencia de los
cuerpos contemporaneos. La violencia que afecta el cuerpo de Azcona es diferente a
la violencia que denuncia Hirschorn, sin embargo, el andlisis de las figuras pensadas
por este Ultimo artista son referencias que nos permiten comprender la inquietud
acerca del ser cuerpos que existe en el arte occidental en general.

Nadie sabe lo que puede un cuerpo

Con sus figuras, Abel Azcona hace eco de unas palabras proféticas de Spinoza. En
efecto, sus imagenes le susurran a sus espectadores: “Ustedes no saben todavia lo
que puede un cuerpo”. Y es cierto: no lo sabemos (alin). Los artistas de accion parten
de este postulado que evoca la accién de Azcona en la sede temporal de la Galeria
Santa Fe, en el barrio de la Magdalena: no se sabe lo que puede un cuerpo. Al parecer
un cuerpo singular no puede nada. Solo los cuerpos enlazados por medio de figuras
a lo real pueden ser cuerpos. Solo mediante el encuentro de varios cuerpos, emerge
la potencia configuradora de ser sentido para la realidad. En primer lugar, la potencia
de ser cuerpo otorga a la realidad sus mismas propiedades plasticas: libertad, movili-
dady poesia. En segundo lugar, reitera exigencias politicas: igualdad y solidaridad. El
ser cuerpo pierde sus propiedades cuando es sometido y vejado por el lenguaje pro-
posicional, el lenguaje explicativo, a saber, el dispositivo de control que se instaura
como sintoma de modernidad.



Jorge Pefiuela 73

Figura 25.

Fuente: Jorge Pefiuela

Dentro de la serie de imdgenes que configuran el cuadro de la accién en Habitaccién,
Azcona yace en un colchdn dispuesto para el sexo, listo para acoger otros cuerpos
en pena o trauma como aquellos que, a diario, deben simular un apasionamiento des-
medido con el propdsito de mitigar la trivialidad cotidiana con la cual el régimen del
mercado gratifica a algunos y castiga a otros. Desnudo, el artista ofrece su cuerpo
como concha marina, como refugio de quienes no tienen ser ni cuerpo, pues, sin ser
no hay cuerpo. Invita a los asistentes a refugiarse en sus placeres mas intimos y a
compartir sus caricias, a veces friamente apasionadas, a veces cercanamente distan-
tes. A la vez, son caricias familiares y extrafias. Mediante este juego de elementos
extrafios los unos a los otros, se modela la realidad del cuerpo que siente y expresa
las intensidades de la existencia.

Cuerpo es goce de ser, consiste en aquella intensidad que se siente brotar como
potencia plastica productora de subjetividades inéditas. Asi sea momentdneamente,
algunos aceptan el reto que plantea el artista en su performancia. Hombres y mujeres
por igual disuelven sus creencias en el choque de los cuerpos, al fragor de sus reldm-
pagos, truenos y rayos. Unos acceden a coger, a palpar las partes mas erdticas del
cuerpo inerme, expuesto ante multiples ojos, dispuesto a actualizar el sentido de ser
cuerpo entre otros cuerpos que reclaman ser. Durante dos horas, ante el goce conte-
nido de todas y todos los espectadores, este gesto artistico abre el cuerpo de Azcona
y lo dispersa en multiples acciones. Los cuerpos sin ser sucumben ante otros cuerpos
cuando entran en un territorio larvado, en una habitacién marcada con recuerdos y



74 Anarqueografia del pensamiento artistico

olores, cubierta de sabores y coloreada con multiples murmullos. Durante la perfor-
mancia, los espectadores mds timidos no se desvistieron, o lo hicieron a medias, del
torso hacia arriba. Los mas osados transitaron, pasaron completamente desnudos a
la cama del artista. En este refugio marino, el ser cuerpo se ve liberado de las funcio-
nes organicas que lo limitan: las tetas dejan de ser tetas y los culos dejan de ser culos.
La intensidad de lo real envuelve la multiplicidad de sentidos que detona la accién
plastica. Otros espectadores solo comparten con él, y con los testigos, sus silencios
0 una que otra palabra queda, de esas que a uno no le importan cuando la pasién
devora las marcas mediante las cuales el cuerpo se separa de sus estigmas y se une
al mundo. Uno que otro interpela de manera agresiva al artista. Una mujer lo agrede
fisicamente: con una fustalo golpeay pregunta, unay otra vez: “;Qué se siente? ;Qué
se siente?”. El artista no dice nada. Otra mujer desahoga todas sus penas y frustracio-
nes en los silencios activos de los gestos del artista.

Figura 26.

Fuente: Jorge Pefiuela

La accidn plastica de Azcona dinamiza un espacio resuelto a no dejarse provocar por
ningun artista. Logra introducir a los asistentes dentro de este cuadro pensado y pin-
tado al mejor estilo del pintor Luis Caballero. Entre los accionistas espontaneos que
intervinieron la intervencidn, hubo varios artistas. Lo hicieron de tal manera que el ar-
tista anfitrion sale momentaneamente del foco de la mirada de los visitantes. Dentro
del cuadro pldstico en que se convirtid la habitacidn asignada a Azcona, sobraron
algunas frases que fueron escritas a manera de grafitis como gufa hermenéutica para



Jorge Pefiuela 75

el espectador; algunas lastraban una carga moral que no venia al caso, aunque las
palabras evocaban la experiencia del artista con su madre. Prostitucién es una de
esas palabras maestras dentro de las performancias de Azcona. La madre del artista
fue prostituta y tuvo que entregarlo de nifio en adopcidn. A pesar de este eco pre-
sente del pasado del artista, ningun grafiti logré adecuarse al rumbo que tomé la
accion. El ser comun de los cuerpos en trance, transgrede los limites que la accién
plastica esboza. Sus movimientos son impredecibles. Transfigura todos los traumas
reprimidos en el lenguaje comdn. El artista no puede predecir los efectos de su ac-
cién en el espectador; nunca sabe cdmo sus visitantes responderdn o reaccionardn.
Afortunadamente, la interaccion de Azcona con el grupo que lo acompafié durante
dos horas tensas, logré deconstruir la moralina burguesa expresada en cada uno de
los grafitis impresos en los muros. El colectivo espontaneo creé un ambiente tribal
memorable en que la realidad solo se sentia. Real se suele denominar a este sentirse
ser cuerpos con otros. La de Azcona es una accién plastica que muchos no lograran
olvidar. Constituye aquello que debe buscar todo gesto artistico: una experiencia de
ser otros cuerpos. Se traté de una accién plastica que irrumpid con éxito en la vida
de los asistentes.

Figura 27.

Fuente: Jorge Pefiuela

Detonada la transfiguracion espacial que la situacion artistica provoca, a fin de
comprender los espacios artisticos necesariamente se debe realizar un ejercicio de
comparacién entre las obras que comparten una misma sensibilidad conceptual. La



76 Anarqueografia del pensamiento artistico

comparacién no es un problema. Desde el siglo XVII, los tedricos comprenden que
el problema consiste en saber cudles son los criterios o las reglas que median la
comparacion de unos gestos plasticos que comparten una misma sensibilidad. Cada
época tiene sus propios criterios porque las modalidades de expresién cambian, y
las reglas del arte deben adecuarse a esos cambios, deben hacer espacio a placeres
inéditos de sentido real. El artista tiene derecho a saber cdmo se realiza el ejercicio
critico. Indaga por los criterios de quien comprende, interpreta y se atreve a juzgar
la experiencia radical que elabora en cada uno de sus ejercicios. A continuacion, ex-
ploramos algunos criterios que permiten orientar el juicio que se configura dentro
de una experiencia performativa.

Experiencia radical es el primer criterio de juicio. Toda experiencia real es radical, en
ella se discierne la relevancia de una obra de arte en el paisaje poscontempordneo. En
las artes de la existencia, las medias tintas cuentan poco. La experiencia artistica debe
ser radical o el artista naufraga en el esteticismo en el cual colapsé el arte moderno,
o se hunde en las veleidades del etnografismo, consigna estética con la cual aun se
suele lavar el cerebro de las mentes mds ltcidas del arte contempordneo colombiano.
El critico que comprende antes de juzgar, se localiza en medio del abismo en que se
sumerge el artista en su aventura plastica, pero no se deja arrastrar por las borrascas
que el artista conjura. Para evitar el naufragio del juicio, el critico de arte pone en ac-
cién algunos criterios adicionales y los relaciona con las figuras ofrecidas por el artista.

Los artistas tienen razén en lamentarse cuando la critica no alcanza a discernir y
visualizar en el discurso la multiplicidad de elementos que se ponen en juego en una
puesta en accidn, ya sea en un dibujo o0 en una pintura, en un video o en un sonido, en
una fotografia o en una escultura, o un inquilinato —como Dioscdrides Pérez sefiala
de manera caustica—, sefialando el lugar que albergd el proyecto Habitaccion. En
esta imagen de Dioscdrides (el inquilinato), se aprecia el gesto mediante el cual el
artista se fuga necesariamente de la opinién comun, si quiere —como debe— decir
algo de interés a una comunidad que ha visto lo suficiente de larealidad y de las artes.
Los destinatarios tienen voz y voto en la construccidon de las imagenes con las cuales
seran recordados o reconocidos en el futuro como agentes de igualdad y libertad.

La nocién de concepto, constituye el segundo criterio de comprensidn y juicio. Se
puede hablar de los conceptos y las figuras que se pusieron a prueba en cada una de
las acciones: habitar la habitacidn con acciones. Habitar es una accién que involucra a
otros semejantes-desemejantes que intentan ser cuerpos. ;Qué acciones realizamos
en una habitacién? ;Qué acciones se pueden imaginar y pensar para transfigurarla en
otro espacio, asf sea en una precaria sede temporal para las artes contemporaneas
de Bogota? Es evidente que el espacio es quien sugiere el nombre del proyecto a los
artistas. Pero solo con un propdsito: que el artista haga estallar sus limites. No fue
esta la constante en Habitaccién. Se tomd literalmente el nombre arquitecténico que
se atribuye al tipo de espacios intervenidos, y con base en él los artistas realizan sus



Jorge Pefiuela 77

ejercicios como una busqueda personal. Este encuentro consigo mismos es la sangre
de la accidn, el cual es un objetivo imposible de realizar si el artista no rompe concep-
tualmente con el espacio que lo acoge para disciplinarlo.

Es un acierto de los artistas que dias antes de las respectivas acciones de
Habitaccidn, pernotaran en el espacio asignado. Aunque no se sabe qué tipo de prac-
ticas realizaron en ese retiro, este gesto muestra que los artistas tienen una com-
prension profunda de aquello que se juega en una accidn pldstica. No obstante, en
su encuentro posterior con los visitantes, la estrechez del lugar hace que olviden el
principio que rige todos los momentos de una accidn: la accién propicia la accién
con otros, y no puede quedar reducida a algo que se pone ante los ojos, a algo que
se pone a salvo de las manos y las miradas de los visitantes. Dentro del horizonte de
los espectadores, se piensa que el término elegido para la intervencién no alcanzé a
espolear suficientemente la imaginacion de los artistas. El concepto movilizado debe
tener la fuerza suficiente para producir algin choque de entendimientos que sea de
interés para los participantes internos y externos a la accién. Por la obviedad, por la
correspondencia literal entre el espacio y su nombre, los artistas debian suplir con
arrojo e imaginacion la debilidad del término y la precariedad del espacio. En algunos
casos, faltd algo para hacer estallar esta relacién de conveniencia entre el nombre de
la accidn plastica y el espacio intervenido. Solo mediante las chispas de este choque,
el artista se apodera de la sensibilidad del espectador.

La nocidn de figura constituye el tercer criterio de comprensidn y juicio. El traba-
jo del artista de accién con las figuras del pensamiento es mds exigente que aquel
que realizan las artes tradicionales, pues el artista al salirse del cuadro y al entrar en
la atmdsfera de los destinarios, puede hacerse trizas. La eleccién de los elementos
con los cuales el artista se acompafia en la accidn, su disposicién en el espacio para
transfigurarlo y flexibilizarlo con el fin de que acoja al visitante, trazan las figuras que
salvan al artista de las tormentas en que sumerge a sus destinatarios. Las figuras pro-
porcionan las sombras que requiere el artista para sobrevivir a su exposicion. Protege
al artista y a los espectadores de la luz con que la cotidianidad ciega la comprensién
de lo diferente. También constituyen el referente central para hacerse unaidea de los
restos que quedan de la meditacidn del artista, previa a la accién en que se propone
sumergirnos. Las figuras con las cuales el artista sale al encuentro de sus espectado-
res exigen una meditacion previa e intensa.

La nocién de problema constituye el cuarto criterio de juicio. Es el puente para
alcanzar el ser cuerpo de los destinatarios. Los artistas esbozan sus problemas me-
diante muchas estrategias, por medio de signos naturales o artificiales, ya sea con un
grafiti, un olor, o algun otro elemento que pone al espectador en situacion de alertay
escucha. Cualquiera de los criterios enunciados sirven para dar una opinién acerca de
lo visto y lo sentido. El coordinador de Habitaccién, Adridan Gémez, tiene razén en sus



78 Anarqueografia del pensamiento artistico

estudios posteriores de esta performancia: no se puede comparar una obra con otra
si no existen criterios de comprensidn y juicio.

El proyecto Habitaccién es encomiable, y los artistas que aceptaron intervenir el
espacio de la sede temporal son valientes al colaborar con esta iniciativa plastica,
ya que el espacio constrifie la experiencia potencial en cada idea artistica, e impide
que ella se dé en toda su magnitud transfiguradora. Los artistas saben que Bogotd
necesita arte y apoyan todo este tipo de propuestas, pero realizarlas en condiciones
precarias no favorece las acciones adecuadas para dispersar sus ideas entre los cuer-
pos con los cuales se relaciona.

Thomas Hirschhorn: cuerpos destrozados sin sentido

Thomas Hirschorn es uno de los artistas mas importantes del arte poscontempora-
neo. De tiempo atras, tiene el coraje de hablar pldsticamente con los tedricos del
poder con mayor repercusién internacional. Son bastante conocidas y reconocidas
sus obras en las cuales dialoga con Spinoza, Bataille, Deleuze, Negri y Ranciére, en-
tre otros pensadores. En sus instalaciones, Hirschorn problematiza plasticamente los
ejercicios abusivos de poder en la contemporaneidad, en especial aquellas précticas
denominadas “biopolitica”.’

¢Por qué actualmente es importante que los artistas muestren insistentemente
cuerpos humanos destrozados e inviten a mirar y tocar sus imagenes? Hirschorn lleva
imdagenes escalofriantes de cuerpos masacrados a la Trienal de Arte Contemporaneo,
realizada en el Palais de Tokyo de Paris, en el 2012. Acompafia las imagenes de su video
instalacion con la anterior pregunta, pues sabe que debe justificar este realismo escalo-
friante. Si la instalacién no es acompafiada, ya sea con una justificacion discursiva, bien
con una excritura, puede facilmente ser mal interpretada como realismo patoldgico.

Hirschorn cuestiona el discurso liberal acerca de lo sublime, del silencio en lo in-
efable y, por lo tanto, irrepresentable, acerca de aquellos estimulos a los cuales el
entendimiento es incapaz de dar forma con sus a priori trascendentales. Las figuras
que acompafian su propuesta visual refutan el misticismo egdtico que subyace a las
estéticas contemporaneas, con las cuales la ideologia de lo sublime adin se alimenta.
Mediante una seleccién de un conjunto de perceptos ad hoc, deglute el dispositivo
discursivo acerca de lo sublime y lo escupe dentro de los espacios museisticos mas re-
conocidos en la actualidad. Hirschorn evidencia una época fallida, transforma la incu-
ria contemporanea en verdad veraz, y trae a un primer plano el sentido de la muerte.
Considera que en la época en la cual se destrozan cuerpos sin sentido, es el momento
indicado para convocar el pensamiento y aprender a pensar, a considerar lo real en
su conjunto. Su video-instalacién conmina: he aqui vuestro cuerpo, cuerpo adolorido,
cuerpo descuartizado, cuerpo desgarrado, cuerpo torturado, cuerpo violentado y en

1 Santiago Castro-Gomez (2010) realiza un estudio pormenorizado de esta problematica.



Jorge Pefiuela 79

suplicio, traido hasta vuestros ojos que han olvidado escuchar y comprender cémo
se piensa en conjunto el ser que hace que los cuerpos sean tales. He aqui el ser cuer-
I “

po de la contemporaneidad. E
“reténme”, gritan los cuerpos sentidos destrozados por la contemporaneidad. Es im-

no me toques cristiano” se invierte. “Ven técame”,

portante aclarar que los cuerpos no gritan: su ser es quien grita. Sin embargo, el ser
estd hecho de los cuerpos que se encuentran unos en otros. Hirschorn afirma que es
necesario mostrar el horror de nuestra época, asi los idedlogos de lo sublime lo pro-
hiban. Sabe que los hablantes alin no piensan, que no sienten ni escuchan cuerpos
porque sus cuerpos carecen de ser. Sabe que solo ven lo que saben desde antafio,
arquetipos, formas visigodas. Por ello mismo invita a que sus imdgenes sean tocadas.

Figura 28. Thomas Hirschorn. Técame

Fuente: https://jeffreyxleung.wordpress.com/2012/09/10/mpm306-week-1-artist-blog/

Nadie se atreve a responder ni siquiera, a gritar ante el horror. Hirschorn sabe que
el horror de la época despoja de toda tutela moral a hombres y mujeres. Justifica su
interés plastico en imagenes que causan conmocién en aquellos que desean sentir
los efectos psicoldgicos del verse expuestos a la verdad del sentido de la muerte que
ellas infructuosamente intentan indicar. Considera que solo cruzando a través del
abismo abierto por la muerte ominosa, se sale avante en la contemporaneidad. Como
en el didlogo de Jesus con Tomas, Hirschorn proclama: “Ven, toca la realidad... Toca
la imagen. No seas incrédulo. No le temas que es mas real que lo real”. Hirschorn in-
vita a tocar las imagenes, si se quiere sentir la verdad del sentido que se oculta detras
de la realidad mediatica que trae a la presencia cuerpos destrozados, despojados de
ser. Se dirige a quienes al tocarlas de manera diferida, ponen a prueba su relacién con
un mundo mediado por los medios masivos de comunicacién. Interroga a quienes
optan libremente por vivir en la herida que se ofrece a cambio de un mendrugo de
pan, y, finalmente, a todos aquellos y aquellas que esconden la llaga que alimenta
el si mismo mercancia de la época. La esencia putrefacta, supurante, que modela el
retrato del capitalismo contemporaneo.



80 Anarqueografia del pensamiento artistico

Figura 29. Thomas Hirschorn. Técame

Fuente: https://jeffreyxleung.wordpress.com/2012/09/10/mpm306-week-1-artist-blog/

No es dificil notar que Hirschorn lee a Jean-Luc Nancy. Aquello que causa emocién
es lo que el lenguaje toca en sus bordes cuando se excribe. El lenguaje excrito,
alocado, delirante, desbordado, toca la muerte en el despliegue de su verdad. El
gesto artistico configura la verdad total de la muerte. Emocionarse quiere decir
desbordar los limites del sentido comun, ponerse en movimiento, salirse de si e ir al
encuentro de aquello que mds se teme: la verdad total del sentido de ser cuerpos,
el abismo del sentido en la muerte que otorga ser a los cuerpos. Emocionarse en el
borde que abren los cuerpos destrozados es el principio del fin del cdmodo sentido
comun. Es sentir la partida del acceso a la verdad de ser mdiltiples, consiste en sufrir
la huida del pensamiento con los cuerpos afectados o heridos, es padecer la herida
que todos los cuerpos encarnan al nacer, consiste en soportar que el pensar dé la
espalda a hombres y mujeres. La verdad de la emocidn total consiste en expresar
que el sentido de la muerte escapa con el pensar, que se esconde de los hablantes,
que huye del logos depredador. La emocién total es conmocién y caracteriza el
sentir contemporaneo.

La imaginacidon emotiva es el recurso de los cuerpos para expandirse infinitamen-
te y tocar todos los cuerpos en busca del acceso perdido: su ser. Sin emocién no
existe relacion, ni verdad total. Sin embargo, emocidn es una expresidn subjetiva
que no da cuenta del sentir colectivo contemporaneo, de la emocién mediada por
las redes sociales. Sin embargo, la emocién contempordnea es conmocién formal,
abstracta. Una conmocién de alcoba promiscua y virtual. Involucra a todos aquellos
y aquellas que son tocados con el mismo toque aséptico, medidtico, puritano, con el
mismo opio visual suministrado por manos invisibles. Los hablantes revolucionarios
ponen en movimiento su ser cuerpos con otros cuerpos. Aqui yace la conmocidén
de lo real (Nancy, 20033, p. 110). El artista contemporaneo debe poner en marcha



Jorge Pefiuela 81

conmociones tocando directamente los cuerpos que pacen aislados en las redes
sociales, alejados de la verdad real del mundo material. Nunca antes los hombres
y las mujeres estuvieron tan solos, como en la actualidad de las redes sociales. La
conmocidn es la verdad del sentido de la muerte, del cuerpo que no cesa de partiry
morir. Es necesario fomentar una cultura centrada en las conmociones que solo un
cuerpo puede propiciar. Esto es lo que puede un cuerpo, esto es aquello que atin no
se piensa. Esto es lo que demanda el nuevo orden en cierne: aprender a pensar con
las imagenes y las historias de la actualidad que hacen presencia en el pasado actual.

Mediante el dispositivo virtual de la pagina del Palais de Tokyo, Hirschorn plantea
sus inquietudes discursivas. Elabora cuidadosamente ocho enunciados, ocho anun-
ciados foucaultianos (Hirschorn, 2012). Como en la escritura de Foucault, los anun-
ciados transitan libremente por varios regimenes discursivos y visuales. Como los
trazos de van Gogh, son flechas inquietas, nerviosas, las cuales indican la necesidad
de desviarse, de errar de aqui para alld. El anunciado caracteriza al artista errante,
poscontemporaneo, aquel y aquella que salen de si para quedarse y volverse hacia si,
que dan un salto para confrontarse con los discursos que cierran los caminos al habla
en la cual se canta la verdad del sentido de la muerte.

En primer lugar, Hirschorn destaca la procedencia de las imagenes que trae a la
presencia del espectador. Son instantaneas capturadas por sujetos espontaneos que
no son artistas ni profesionales de la fotografia. Son gestos, sefiales salidas de men-
talidades curiosas o acciones de soldados de paz, instrumentalizados y devorados
por ideologias de guerra. Las imagenes de Hirschorn recuerdan el vértigo que causé
en Internet la difusidn de los registros visuales de las torturas a los prisioneros de la
carcel de Abu Graib, realizadas por parte del ejército estadounidense, unas imagenes
con contenido sexual abyecto. Como se sabe, estas fotografias fueron tomadas por
los soldados con el fin de envidrselas a sus amigos como tarjetas postales.

En segundo lugar, se tematiza la redundancia visual. La redundancia propuesta
no es la simple repeticién inocua de imdgenes que registran actos de violencia ab-
yecta. A diferencia de los iconos de guerra, las imdgenes de cuerpos destrozados
no repiten en abstracto un mismo hecho. Son testimonios de actos de barbarie en
lugares especificos, los cuales, sistemdticamente, los hablantes aprenden a ignorar,
a justificar y hasta despreciar, porque otros sujetos hablantes a quienes socialmente
consideran mejores que ellos asi lo hacen. Los sujetos contemporaneos se niegan a
escuchar las voces de los cuerpos oprobiados, asi como ignoran los relatos visuales
de los horrores de las guerras del capital, pues la comodidad consumista los volvié
hipersensibles. El sentido comun burgués los diezmd moralmente y los convirtié en
entes moralmente pusildnimes. La repeticidn incesante de este tipo de imagenes no
debe ser una excusa para refugiarse en iconos de guerra tradicionales, como lo son
algunas obras de Goya, Delacroix o Picasso. En la tradicidn pictdrica colombiana se
encuentra Violencia (1962), la pintura de Alejandro Obregdn. No es excusa para huir



82 Anarqueografia del pensamiento artistico

de larealidad real y negarse a reconocer la bestialidad en cada acto especifico de bar-
barie que estas imagenes sefialan, y que el poder se afana en esconder con cdmodos
pretextos paternalistas.

En tercer lugar, se denuncia la invisibilidad del terror de Estado. A diferencia del
amplio cubrimiento visual que tuvo la guerra de Vietnam, se conocen muy pocas ima-
genes reales de las guerras de Irak, Afganistdn y Siria, entre otras guerras auspiciadas
por los traficantes de armas. Aquellas que se conocen son tomadas por fotégrafos
piratas, situados por fuera del circulo que legitima la propiedad plastica y comunica-
tiva de las imagenes periodisticas o artisticas. El terrorismo de Estado se esconde de
la mirada critica contemporanea con la excusa paternal, segun la cual, las imagenes
de guerra pueden lastimar a los ciudadanos y ciudadanas. Y lo hacen. No cabe duda
al respecto. Solo que esta excusa encubre apropiadamente los excesos de poder de
quienes gobiernan globalmente. Y ademds, mantiene a los hablantes en su abyecta
indiferencia hacia los horrores de la guerra. Hirschorn cita a Donald Rumsfeld, secre-
tario de defensa de George Bush, el halcén disfrazado de Jesus que se tragé Irak y
lo “reconstruyd en tres dias”. En opinién de Rumsfeld, al mostrarse estas imagenes,
se corre un riesgo innecesario. No se pueden desestimular las guerras lucrativas del
capitalismo, asi ellas mantengan en el infierno a los paises que se toman en serio las
consignas imperiales de fomentar la igualdad, la libertad y la fraternidad en el habla.
Rumsfeld manda al infierno mediatico a aquellos y aquellas que sacan estas nociones
del papel y las ponen a prueba en la vida préctica.

En cuarto lugar, se critica la tendencia al iconismo. Al resaltarse plasticamente una
imagen determinada, se suprimen las diferencias especificas de modo, tiempo y lugar
que ayudan a diferenciar la catdstrofe humanitaria detras de cada una de las image-
nes de los cuerpos destrozados, de las pieles expuestas a la mirada impasible del
espectador. Se corre el riesgo de que las cualidades estéticas de la imagen capturen
suimaginacion. Elicono es una imagen sublime de-potenciada que no lastima a nadie,
asi registre un hecho abyecto y bérbaro. Es una imagen de alta calidad, “politicamen-
te correcta” y “estéticamente bella”. Goya, Delacroix, Picasso, Obregdn, sirven de
ejemplo. Los iconos contemporaneos son ideados para manipular la no-opinién de
aquellos y aquellas que creen opinar libremente acerca de todo aquello que ignoran,
y de lo cual no quieren saber mds: este campo lo conforman los periodistas y sus
respectivos lectores.

En quinto lugar, se problematiza la reduccién de la experiencia a los hechos del
mercado. Los hechos del mercado constituyen el nuevo becerro de oro, son la fuente
de toda verdad. El artista poscontempordneo no tiene ningtn interés en el verifica-
cionismo moderno de hechos. Responde a otro llamado, expresa otra necesidad: des-
plegar en cada uno de sus gestos, en cado uno de sus trazos, la verdad del sentido de
la muerte. Especialmente, cuando deviene escdndalo en la existencia. Esta verdad to-
tal no tiene nada que ver con hechos empiricos. La verdad total habla de la emocidn



Jorge Pefiuela 83

total, a saber, de la conmocidn real, de aquella que no pasa por las redes sociales. Los
hechos del mercado satisfacen con facilidad a aquellos que estan entrenados para
comprender el mundo con base en estadisticas y resultados de encuestas. Al reducir
las cosas a hechos comerciales o estadisticas, se niega la posibilidad de acceder ala
realidad que oculta la imagen mercantil detras de los intereses econdmicos de los
medios masivos de comunicacién. Se impide tocar la verdad total, aquello que hace
que los hechos en la existencia y las cosas sean lo que son en la percepcién de los
hablantes. Si se quiere tocar la verdad es necesario romper los muros del mercado y
salirse del lucrativo mercado de los hechos. Los artistas poscontempordneos reivin-
dican la imagen como vehiculo de verdad veraz. La imagen no es una apariencia de
realidad, es expresién de la intensidad del sentido de la existencia. Por ejemplo, las
imagenes que reivindica Nancy son aquellas que no temen ponerse al borde, al filo de
la realidad.? Esta emocién compartida, esta conmocidn infinita es actualizable en una
figura. La imagen contemporanea reivindica todo su poder ancestral (Belting, 2012b).
Es necesario fugarse del dispositivo platénico que relega la imagen artistica a ser un
simulacro de realidad.

En sexto lugar, se replantea el sindrome de la victima. La clasificacién de cuerpos
humanos destrozados como victimas o como no victimas, es una manera de evitar la
percepcidn que se tiene habitualmente de estos actos de brutalidad y barbarie. Existe
un gesto de inconmensurabilidad que diferencia a cada una de las situaciones en que
irrumpen los cuerpos masacrados. Existen unas diferencias especificas de tiempo,
lugar y motivacién en cada masacre humanitaria que las hace inconmensurables. El
dolor que genera un cuerpo destrozado no es comparable con ningun otro. Los ico-
nos de la guerra con los cuales los hablantes se defienden de la brutalidad de Ia rea-
lidad contemporanea, falsean el dolor de los cuerpos singulares masacrados. No se
trata entonces de una inconmensurabilidad con respecto al sistema perceptivo, sino
con respecto a las mismas situaciones en que se dan los actos de barbarie que los
regimenes ideoldgicos propician. Tocar la imagen de esta inconmensurabilidad real,
no légica, permite generar una resistencia afectiva al simple acto de tener que formu-
lar discursivamente quién es victima, de quién se es victima, o tal vez cuestionar por
qué es necesario preguntar: ;es este-ahi visual un asesino o un torturador? Mediante
esta aparente autonomia retdrica que se pretende otorgar al espectador, no se logra
dilucidar nada.? En otras palabras, el sindrome de la victima manipula para que se

2 ‘“Las imdagenes no son apariencias, atin menos ilusiones o fantasmas. Son el modo en que los cuerpos
se ofrecen entre si, son la puesta en el mundo, la puesta en el borde, la glorificacion del limite y del
resplandor. Un cuerpo es una imagen ofrecida a otros cuerpos, todo un corpus de imagenes que pasan
de un cuerpo a otro, colores, sombras locales, fragmentos, granos, areolas, linulas, ufias, pelos, ten-
dones, craneos, costillas, pelvis, vientres, meatos, espumas, lagrimas, dientes, babas, fisuras, bloques,
lenguas, sudores, licores, venas, penas y alegrias, y yo, y td (Nancy, 2003a, p. 92).

3 “El sindrome de la victima es un sindrome [mas bien un dispositivo] que quiere que nosotros [en
shock] demos una respuesta, una explicacién, una razdn a los actos inconmensurables, y, que, final-



84 Anarqueografia del pensamiento artistico

juzgue a alguien, generalmente, en favor de los depredadores. He ahfi la astucia de la
razdn instrumental, que descansa en su eterna perversion. El discurso acerca de las
victimas cosifica la muerte, la pone a su servicio, propicia el olvido del dltimo gesto de
emancipacion humana: la resistencia activa del habla real.

En séptimo lugar, la cualidad se manifiesta como algo irrelevante. Bajo condicio-
nes extremas, de emergencia humanitaria, la calidad de un producto fotografico es
irrelevante para la contemporaneidad, pues la fotografia no interesa como objeto de
goce estético. La fotografia de guerra esculpe en tiempo real el tiempo espaciado en
un misil o mediante un cafionazo. En efecto, atendiendo a la procedencia “pirata” de
estas imagenes extraartisticas, no tiene ninguna relevancia hablar de sus cualidades
estéticas. El artista contemporaneo debe buscar y captar con entereza, no tanto la
calidad, como el brio de la situacidn, la energia evaporada de los cuerpos cristaliza-
dos o carbonizados en las imdgenes. Frente a la inconmensurabilidad de cada acto
de guerra, la cualidad no tiene ninguna importancia. Al determinarse que los valores
formales quedan obsoletos en el estado de excepcidn, se presenta la necesidad de
redefinir aquello que se anuncia como arte.

En octavo lugar, se tiene la distancia patolégica mediante la hipersensibilidad. La
hipersensibilidad contemporanea, el pudor mediatico, es un manierismo perverso.
Es narcisismo. Es sintoma de enfermedad mental. El discurso de la sensibilidad con-
tempordnea —que es enrealidad una hipersensibilidad—, consiste en una estrategia
para mantener y justificar el autoenclaustramiento, aquella comodidad abyecta e in-
diferente, destinada a potenciar la agresividad del psicépata en calma, y a estimular a
los estetas a consumir bienes suntuarios tales como los productos artisticos.

mente, seamos nosotros quienes determinemos quiénes son los inocentes” (Hirschorn, T., 2012).



85

Referencias

Agamben, G. (1998). El hombre sin contenido. Barcelona: Altera.

Agamben, G. (2005). Profanaciones. Buenos Aires: Adriana Hidalgo Editora.

Agamben, G. (2006). Lo abierto. Buenos Aires: Adriana Hidalgo Editora.

Agamben, G. (2007b). La potencia del pensamiento. Buenos Aires: Adriana Hidalgo
Editora.

Agamben, G. (2011). Desnudez. Buenos Aires: Adriana Hidalgo Editora.

Agamben, G. (2014). Pilato y Jests. Buenos Aires: Adriana Hidalgo Editora.

Agamben, G., y Ferrando, M. (2014). La muchacha indecidible. Mito y misterio de Kore.
Madrid: Sexto Piso Espafa.

Aristételes. (1988). Poética. Madrid: Gredos.

Azcona, A. (2014). Entrevista [video]. Recuperado de https://www.youtube.com/
watch?v=IIGnQXf_y7Y

Azcona, A. (2015). Habitaccién, Performance en la Galeria Santa Fe [video]. Recupera-
do de https://www.youtube.com/watch?v=UVRy-RJkxaA

Badiou, A. (1990). Manifiesto por la filosofia. Buenos Aires: Nueva Vision.

Badiou, A. (1999). San Pablo: la fundacién del universalismo. Barcelona: Anthropos
Editorial.

Badiou, A. (2005). Filosofia del presente. Buenos Aires: Libros del Zarzal.

Badiou, A. (2008). El balcdn del presente. México: Siglo XXI editores.

Badiou, A. (2009). El siglo. Buenos Aires: Manantial.

Badiou, A. (2011). Elogio del amor. Madrid: La esfera de los libros.

Badiou, A. (2012). El despertar de la historia. Buenos Aires: Nueva Vision.

Badiou, A. (2013a). Las condiciones del arte contempordneo. Recuperado de http://
www.brumaria.net/284-alain-badiou/

Badiou, A. (2013b). La aventura de la filosofia francesa a partir de 1960. Buenos Aires:
Eterna Cadencia.

Badiou, A. y Tarby, F. (2013). La filosofia y el acontecimiento. Buenos Aires: Amorrortu.

Badiou, A. (2014). Filosofia y politica. Buenos Aires: Amorrortu.

Badiou, A., y Zizek, S. (2011). Filosofia y actualidad. Buenos Aires: Amorrortu.

Badiou, A., y Cassin, B. (2011). No hay relacién sexual. Buenos Aires: Amorrortu.

Badiou, A., y Tarby, F. (2013). Ld filosofia y el acontecimiento. Buenos Aires: Amorrortu.

Badiou, A., Bourdieu, P., y Butler, J. (2014). ;Qué es un pueblo? Buenos Aires: Eterna
Cadencia.



86 Anarqueografia del pensamiento artistico

Baudelaire, C. (1999). Salones y otros escritos sobre arte. El pintor de la vida moderna.
Madrid: Visor.

Baudelaire, C. (1988). Curiosidades estéticas. Madrid: Jucar.

Beckett, S. (2001). Rumbo a peor. Buenos Aires. Lumen.

Beckwith, J. (1997). Arte paleocristiano y bizantino. Madrid: Catedra.

Belting, H. (2007). Antropologia de la Imagen. Buenos Aires: Kats Editores.

Belting, H. (2012a). Florencia y Bagdad. Una historia de la mirada entre oriente y occi-
dente. Madrid: Akal.

Belting, H. (2012b). Imagen y Culto. Una historia de la imagen anterior a la edad del
arte. Madrid: Akal.

Belting, H. (s. f.) Contemporary Art as Global Art. A Critical Estimate. Recuperado de
http://rae.com.pt/Belting_ Contemporary Art as_Global Art.pdf

Butler, J. (2001). ;Qué es la critica? Un ensayo sobre la virtud de Foucault. Recupera-
do de http://eipcp.net/transversal/o806/butler/es

Byung-Chul, H. (2014). La agonia de eros. Barcelona: Herder.

Calasso, R. (2008). La locura que viene de las ninfas. Madrid: Sexto Piso.

Calderdn-Schrader, C. (Edit.). (1990). 50 Afios Salén Nacional de Artistas. Bogota:
Colcultura.

Cassin, B. (2013). Jacques el sofista. Lacan, logos y psicoandlisis. Buenos Aires: Manantial.

Castro, E. (2011). Diccionario Foucault. Buenos Aires: Siglo XXI.

Castro, E. (2014). Introduccién a Foucault. Buenos Aires: Siglo XXI editores.

Castro-Gémez, S. (2010). Historia de la gubernamentalidad. Razén de estado, liberalis-
mo y neoliberalismo en Michel Foucault. Bogota: Siglo del Hombre Editores.

Davidson, D. (1990). De la verdad y la interpretacién. Gedisa: Barcelona.

De la Higuera, J. (2004). Introduccién a Michel Foucault, Sobre la llustracién. Madrid:
Técnos.

Deleuze, G., y Parnet, C. (2004). Didlogos. Pre-textos: Valencia.

Deleuze, G. (1970). Proust y los signos. Barcelona: Anagrama.

Deleuze, G. (1977). Filosofia critica de Kant. Madrid: Catedra.

Deleuze, G. (1987a). ;Qué es el acto de creacién? Recuperado de http:// www.proyec-
totrama.org/oo/trama/SaladeLectura/BIBLIOTECA/elacto.htm

Deleuze, G. (1987b). Foucault. Barcelona: Paidds.

Deleuze, G. (2002). Ldgica de la sensacién. Madrid: Arena Libros.

Deleuze, G. (2005). ;Qué es la filosofia? Barcelona: Anagrama.

Deleuze, G. (2005b). La isla desierta y otros textos: textos y entrevistas (1953- 1974).
Valencia: Pre-Textos.

Deleuze, G. (2008). Pintura. El concepto de diagrama. Buenos Aires. Cactus.

Deleuze, G. (2009a). Diferencia y repeticion. Buenos Aires: Amorrortu.

Deleuze, G. (2009b). Francis Bacon. Ldgica de la sensacién. Madrid: Arena libros.



Jorge Pefiuela 87

Deleuze, G. (2014). Michel Foucault y el poder. Vigjes inicidticos I. Madrid: Errata

Naturae.

Deleuze, G. (2015). La Subjetivacion. Curso sobre Foucault. Buenos Aires: Cactus.

Derrida, J. (2011). El tocar, Jean-Luc Nancy. Buenos Aires: Amorrortu.

Detienne, M. (2004). Los maestros de verdad en la Grecia arcaica. México D.F.: Sexto
Piso.

Dreyfus, H. L., y Rabinow, P. (1984). Michel Foucault. Un parcours philosophique.
Au-deld de la I'objetivité et de la subjetivité. Paris: Gallimard.

Dreyfus, H. L., y Rabinow, P. (2001). Mds alld del estructuralismo y la hermenéutica.
Buenos Aires: Nueva Vision.

Emmelhainz, I. (2012) Alotropias en la trinchera evanescente. México. Benemérita.

Foster, H. (2001). El retorno de lo real. Madrid: Akal.

Foster, H. (1996). The return of the real. Massachusetts: Massachusetts Institute of
Technology.

Foster, H. (2008). Belleza compulsiva. Buenos Aires: Adriana Hidalgo.

Foster, H. (2008b). Dioses prostéticos. Madrid: Akal.

Foucault, M. (1990). La vida de los hombres Infames. Madrid: La Piqueta.

Foucault, M. (1995). Theatrum Philosophicum. Barcelona: Anagrama.

Foucault, M. (1996). De lenguaje y literatura. Barcelona: Paidds.

Foucault, M. (1999a). Entre filosofia y literatura, Obras esenciales (Vol. I.). Barcelona:
Paidds.

Foucault, M. (1999b). Estrategias de poder, Obras esenciales (Vol. II). Barcelona: Paidds.

Foucault, M. (1999¢). Estética, ética y hermenéutica (Vol. ll). Barcelona: Paidds.

Foucault, M. (2002). Los anormales. México: F.C.E.

Foucault, M. (2004). Sobre la llustracién. Madrid: Técnos.

Foucault, M. (2008). Nietzsche, la genealogia, la historia. Valencia: Pretextos.

Foucault, M. (2009a). La hermenéutica del sujeto. México: F.C.E.

Foucault, M. (2009b). El gobierno de si'y de los otros. México: F.C.E.

Foucault, M. (2009c¢). La voluntad de Saber. En Historia de la Sexualidad (Vol. 1).
Madrid: Siglo XXI.

Foucault, M. (2009d). El uso de los placeres. En Historia de la Sexualidad (Vol. 2).
Madrid: Siglo XXI.

Foucault, M. (2009e). La inquietud de si. En Historia de la Sexualidad (Vol. 2). Madrid:
Siglo XXI.

Foucault, M. (2010a). El coraje de la verdad. México: F.C.E.

Foucault, M. (2010b). Arqueologia del Saber. México: Siglo XXI.

Foucault, M. (2010¢). Obras esenciales. Barcelona: Paidds.

Foucault, M. (2010d). El orden del discurso. Barcelona: Tisquets.

Foucault, M. (2012). Un didlogo sobre el poder y otras conversaciones. Madrid: Alianza.



88 Anarqueografia del pensamiento artistico

Foucault, M. (2013). La inquietud por la verdad. Escritos sobre la sexualidad y el sujeto.
Buenos Aires: Siglo XXI.

Foucault, M. (2013b). ;Qué es usted profesor Foucault? Sobre la arqueologia y su mé-
todo. Buenos Aires: Siglo Veintiuno.

Foucault, M. (2014). Obrar mal, decir la verdad. Buenos Aires: Silgo XXI editores.

Gadamer, H. (1977). Verdad y método I. Salamanca: Sigueme.

Gadamer, H. (1992). Verdad y método Il. Salamanca: Sigueme.

Gadamer, H. (1991). La actualidad de lo bello. Barcelona: Paidds.

Galibondo, A., y Fuentes, F. (2004). Introduccién. En M. Foucault, Discurso y verdad en
la antigua Grecia. Buenos Aires: Paidds.

Ginzburg, C. (2010). El hilo y las huellas. Lo verdadero, lo falso, lo ficticio. México, D. F.:
Fondo de Cultura Econdmica.

Goldsmith, K. (Ed.) (2010). Andy Warhol. Entrevistas. Madrid: Blackie Books.

Gombrich, E. H. (2008). La Historia del Arte. China: Phaidon.

Granados, N. (2013). Performance Carro Limpio, Conciencia Sucia [video]. Recuperado
de https://www.youtube.com/watch?v=2-xEJyOyXxU

Granados, N. (2016). Entrevista [video]. Recuperado de https://www.youtube.com/
2v=HSPb4GA7ND8&t=21s

Greenberg, C. (2002). Arte y cultura: ensayos criticos. Barcelona: Paidds.

Guasch, A. (2000). El arte ultimo del siglo XX. Del posminimalismo a lo multicultural.
Espafa: Ed. Alianza.

Guilbaut, S. (2009). Los espejismos de la imagen en los lindes del siglo XXI. Madrid: Akal.

Heidegger, M. (1990). Identidad y diferencia. Barcelona: Anthropos.

Heidegger, M. (2000). Hélderlin y la esencia de la poesia. Barcelona: Anthropos.

Heidegger, M. (2001). Conferencias y articulos. Barcelona: Serbal.

Heidegger, M. (2002). De camino al habla. Barcelona: Serbal.

Heidegger, M. (2002b). Serenidad. Barcelona: Serbal.

Heidegger, M. (2005). Caminos del Bosque. Madrid: Alianza.

Heidegger, M. (2006). Ser y Tiempo. Madrid: Trotta.

Heidegger, M. (2007). Los conceptos fundamentales de la metafisica: mundo, finitud,
soledad. Madrid: Alianza Editorial.

Highet, G. (1986). La Tradicién Cldsica (Vol. I). México: F.C.E.

Hirschorn, T. (2012). Why Is It Important —-today —to show and look at images of de-
stroyed human bodies? Recuperado de http://www.cnap.fr/sites/default/files/arti-
cle/123910_le-journal-de-la-triennale--2--4headsandanear--emilierenardreng.pdf

Hounie, A. (Comp.) (2010). Sobre la idea de comunismo. Barcelona: Paidds.

Kant, E. (1992). Critica de la Facultad de Juzgar. Caracas: Monte Avila Editores.

Kant, 1. (2011). ;Qué es llustracion? Madrid: Alianza.

Longino. (1979). Sobre lo Sublime. Madrid: Gredos.



Jorge Pefiuela 89

Lyotard, J. (1987). El Entusiasmo. Barcelona: Gedisa.

Morey, M. (2014). Escritos sobre Foucault. México: Sexto piso.

Morey, M. ( 2014b). Lectura de Foucault. México: Sexto piso.

Nancy, J. L. (1996). La experiencia de la libertad. Barcelona: Paidds.

Nancy, J. L. (2002). Un pensamiento finito. Barcelona: Anthropos.

Nancy, J. L. (2003a). Corpus. Madrid: Arena Libros.

Nancy, J. L. (2003b). El olvido de la filosofia. Madrid. Arena libros.

Nancy, J. L. (2003¢). La creacién del mundo o la mundializacién. Barcelona: Paidds.

Nancy, J. L. (2003d). El sentido del mundo. Buenos Aires: La marca.

Nancy, J. L. (2003e). El “hay” de la relacién sexual. Madrid: Sintesis.

Nancy, J. L. (2004). Résistance de la poésie. Périgueux: William Blake & Co.

Nancy, J. L. (2005). Hegel. La inquietud de lo negativo. Madrid: Arena Libros.

Nancy, J. L. (2006a). 58 Indicios sobre el cuerpo. Buenos Aires: La Cebra.

Nancy, J. L. (2006b). Noli me tangere: Ensayo sobre el levantamiento del cuerpo.
Madrid: 2006.

Nancy, J. L. (2006¢). Ser singular plural. Madrid: Arena libros.

Nancy, J. L. (2006d). La mirada del retrato. Buenos Aires: Amorrortu.

Nancy, J. L. (2006e). La representacion prohibida. Buenos Aires: Amorrortu.

Nancy, J. L. (2007a). El peso de un pensamiento. Pontevedra, Espafia: Ellago Ediciones.

Nancy, J. L. (2007b). La comunidad enfrentada. Buenos Aires: La Cebra.

Nancy, J. L. (2007¢). El intruso. Buenos Aires: Amorrortu.

Nancy, J. L. (2007d). Tumba de suefio. Buenos Aires: Amorrortu.

Nancy, J. L. (2007e). A la escucha. Buenos Aires: Amorrortu.

Nancy, J. L. (2008a). Las Musds. Buenos Aires: Amorrortu.

Nancy, J. L. (2008b). La evidencia del Filme. El cine de Abbas Kiarostami. Madrid: Errata
Naturae.

Nancy, J. L. 2008c¢). La Declosién. (Desconstruccion del cristianismo, 1). Buenos Aires:
La Cebra.

Nancy, J. L. (2009). La verdad de la democracia. Buenos Aires: Amorrortu.

Nancy, J. L. (2014a). Itinerario poético. Seis conferencias inéditas. Colegio Nacional de
México, 1975. Girona, Espafia: Atalanta.

Nancy, J. L. (2014b). Lugares divinos. Cdlculo del poeta. Madrid: Arena Libros.

Nancy, J. L. (2014¢). Embriaguez. Buenos Aires. Avellaneda: La Cebra.

Paz, 0.(1979). El arco y la lira. México: F.C.E.

Paz, O. (2014b). La lama doble. Bogota: Planeta.

Ranciere, J. (2002). Le partage du sensible. Recuperado de http://www.erudit.org/
culture/etc1073425/etc1120593/9703ac.pdf

Ranciére, J. (2005). Sobre politicas estéticas. Barcelona: Universitat Autbnoma de
Barcelona.



90 Anarqueografia del pensamiento artistico

Ranciére, J. (2006). Politica, policia, democracia. Santiago de Chile: LOM Ediciones.

Ranciere, J. (2007). El odio a la democracia. Buenos Aires: Amorrortu.

Ranciere, J. (2007b). En los bordes de lo politico. Buenos Aires: La Cebra.

Ranciére, J. (2009). El reparto de lo sensible. Estética y politica. Santiago de Chile:
LOM.

Ranciére, J. (2010). El espectador emancipado. Buenos Aires: Manantial.

Ranciére, J. (2011). El tiempo de la igualdad. Didlogos sobre politica y estética. Barcelo-
na: Heder.

Ranciére, J. (2011b). El malestar en la estética. Buenos Aires. Capital intelectual S.A.

Rorty, R. (1991). Contingencia, ironia y solidaridad. Barcelona: Paidds.

Rorty, R. (1993). Ensayos sobre Heidegger y otros pensadores contempordneos. Barce-
lona: Paidds.

Sloterdijk, P. (2012). Has de cambiar tu vida. Valencia: Pretextos.

Trombadori, D. (2010). Conversaciones con Foucault. Buenos Aires: Amorrortu.

Valéry, P. (1998). Teoria poética y estética. Madrid: Visor.

Veyne, P. (1972). Cdmo se escribe la historia. Ensayo de epistemologia. Madrid: Fragua.

Warhol, A., y Hackett, P. (2008). POPism, The Warhol sixties. Diarios (1960-1969). Bar-
celona: Alfabia.

Wilde, O. (1985). Ensayos y Didlogos. Buenos Aires: Hyspamérica Ediciones.

Worringer, W. (1957). La esencia del estilo gético. Buenos Aires: Nueva Vision.

Zizek, S. (2014). Acontecimiento. Madrid: Sexto Piso.

Zizek, S. (2014). La idea de Comunismo. The New York Conference (2011). Madrid: Akal.



AUTOR

Jorge Pefiuela

Maestro en Artes Plasticas; magister en Filosofia, de la Universidad Nacional de
Colombia y doctor en Filosofia, de la Pontificia Universidad Javeriana. Como director
del grupo de investigacion Malinche, adelanta investigaciones acerca del lugar de la
escritura en el modelado y simbolizacién de la experiencia artistica contempordnea
y poscontemporanea.

Los resultados de sus investigaciones han sido publicados en las revistas de la
Universidad Distrital Francisco José de Caldas, en especial en larevista Calle 14, la Revista
Cientifica y Ciudad Pazando. Es autor del libro Excritos: braceos de sentido acerca del arte
poscontempordneo. En la actualidad adelanta el proyecto de investigacion Escrituras
Artisticas, cuyos avances pueden consultarse en la padgina web www.liberatorio.org



Este libro se
terminé de imprimir
en abril de 2017
en la Editorial UD
Bogota, Colombia





