
El ciclo musical candelario
Aportación del Teatro La Candelaria a un 
esbozo de teatro musical colombiano, 
original y crítico

Andrés Rodríguez Ferreira





Este libro es el resultado de la primera fase de la investigación Elaboración de 
un marco conceptual que sustente y proyecte el diseño de un currículo en teatro 
musical en la Facultad de Artes ASAB, fundamentado en las propuestas escénico-
musicales del llamado Nuevo Teatro Colombiano (proyecto institucionalizado).





7

A Rosalía Regina Rodríguez Romero,  
quien le reveló a varios niños asombrados la magia del teatro musical.

Al cantante, actor y autor, Fernando Peñuela.
Al maestro del teatro colombiano, Santiago García.





9

Agradecimientos

A Patricia Ariza y todos los actores-autores del Teatro La Candelaria, quienes 
a lo largo de 50 años le han conferido al teatro colombiano su alegría y crítica 

incomparables. 
A Miranda, Mateo, Juan y Ángela, por la generosa comprensión frente al tiempo 

y atención escamoteados.
A Myriam, absorta en su trabajo con profunda dedicación y conocimiento.

A Piyó, Coco, Pachito Martínez, Nohora Ayala, Álvaro Rodríguez, Charlie Boy, 
Policarpo, Nachito Rodríguez, Ricardo Camacho, Fernando Duque y a otros 

maestros hacedores y sabedores del teatro colombiano. 
A la Universidad Distrital Francisco José de Caldas y al Centro de Investigaciones 

y Desarrollo Científico. 



CR
EA

CI
O

N
ES

AR
TE

S 
ES

CÉ
N

IC
AS

AE

© Universidad Distrital Francisco José de Caldas
© Centro de Investigaciones y Desarrollo Científico 
© Andrés Rodríguez Ferreira
Primera edición, abril de 2016
ISBN: 978-958-8972-02-2

Dirección Sección de Publicaciones
Rubén Eliécer Carvajalino C.

Coordinación editorial
Nathalie de La Cuadra N. 

Corrección de estilo
Julián Andrés Pacheco

Diagramación
Javier Barbosa

Imagen de cubierta

Estefanía Noreña Millán

Editorial UD
Universidad Distrital Francisco José de Caldas
Carrera 24 No. 34-37
Teléfono: 3239300 ext. 6202
Correo electrónico: publicaciones@udistrital.edu.co

Todos los derechos reservados. 
Esta obra no puede ser reproducida sin el permiso previo escrito de la 
Sección de Publicaciones de la Universidad Distrital.
Hecho en Colombia

Rodríguez Ferreira, Andrés, 1962 -
       El ciclo musical candelario: aportación del Teatro La Candelaria a un 
esbozo de teatro musical colombiano, original y crítico/Andrés Rodríguez 
Ferreira. -- Bogotá: Universidad Distrital Francisco José de Caldas, 2016.
       184 páginas; 24 cm.
       ISBN 978-958-8972-02-2 
       1. Teatro La Candelaria: (Bogotá) - Historia 2. Teatro colombiano - 
Historia y crítica 3. Teatro musical - Historia -  Bogotá (Colombia) 4. Artes 
escénicas - Bogotá (Colombia) 
I. Tít. 
Co862.6 cd 21 ed.
A1524411

       CEP-Banco de la República-Biblioteca Luis Ángel Arango



Tabla de contenido

Prólogo. Telón de boca� 13
Telón de Boca. Introito� 15

Mapa para el esforzado lector� 16

Acto primero �
Devenir del encuentro teatro y música, 
una historia en occidente y sus ecos locales� 21

Koilón griego � 23
Proscenio europeo� 25
La pompa francesa� 29
La tramoya italiana� 32
La isla flotante inglesa� 35
La adusta Alemania y el festivo singspiel� 36

Segundo acto�
¿Una tras-escena transmoderna? � 41

Lo que dejaron los invasores, recogieron unos coloniales  
ilustrados y re-crearon otros mestizos insubordinados� 41
El opus teatral de La Candelaria,  
¿una visión adelantada de la transmodernidad? � 45
Obras que exploran la construcción de una dramaturgia propia,  
popular e inédita, que bien sirven al desarrollo de una postura artística  
enmarcada desde el proyecto de transmodernidad� 50
Obras precursoras de un modo de composición  
del hecho escénico, llamado creación colectiva� 56



Acto tercero�
Telón de fondo� 63

La Candelaria, García y Colombia� 63
La Escuela Nacional de Arte Dramático, antes y después� 65
Semblanza de García y García por un tal Federico Andrés � 68

Acto final�
El ciclo musical de La Candelaria. Un teatro musical colombiano en gestación� 75

Recreación teatral y musical con referentes de otras tradiciones� 76
Vida y muerte Severina (1974) � 77
Los Diez días que estremecieron el Mundo (1977) � 79
Una voluntad creadora orientada  
hacia un teatro musical: Golpe de suerte (1980)� 87
Una propuesta de teatro musical colombiano de La Candelaria:  
El diálogo del rebusque (1981) y Guadalupe años sin cuenta (1975)� 90
Guadalupe años sin cuenta (1975) � 102

Coda� 127
Referencias� 133
Anexos� 136

Anexo A. Partituras musicales Diálogo del Rebusque� 136
Anexo B. partituras musicales Guadalupe Años Sin Cuenta� 152

Fotografías� 179
Autor� 184



13

Prólogo
Telón de boca

La música en el Teatro La Candelaria
Andrés Rodríguez Ferreira es uno de los maestros de música y teatro que 
ha estado vinculado a estas dos prácticas por más de 30 años consecutivos. 
Fundador con Hugo Afanador y José Assad del Teatro García Márquez (El 
Original), compositor de muchas músicas, actor y maestro de la Facultad 
de Artes ASAB de la Universidad Distrital Francisco José De Caldas (antigua 
Academia Superior de Arte de Bogotá, ASAB). Es a él a quién me refiero para 
abrir este telón de boca y acceder a esta tesis maestra, en la que aborda con 
gran maestría poética la función de la música en el teatro, a través del exa-
men más que minucioso de cinco obras del grupo La Candelaria.

Con este texto, Andrés agrega un galardón más a su importante trayec-
toria, ya que se trata de una reflexión inédita sobre la música en, para, de, 
desde y con el teatro. 

Casi siempre la música en el teatro se ha visto como un adorno, como 
un ambiente para las obras y no como una materia sonora digna de ser ana-
lizada de manera autónoma y a la vez relacional, por cuanto es en sí y a la 
vez hace parte de los otros lenguajes que conforman la polifonía de la obra 
teatral. 

En el teatro colombiano, particularmente en la década de los 80, o mejor, 
en el Movimiento Teatral y, particularmente en el Nuevo Teatro, nos ocu-
pamos de reflexionar sobre la música en el teatro como parte orgánica de 
la dramaturgia. Es más, como dramaturgia ella misma, ya que tiene que ser 
susceptible de emocionar y, a la vez, hacer arte y parte del sentido de la obra.

Andrés habla del carácter músico-teatral de las obras de La Candelaria 
y yo, como integrante de este grupo, ahora que él lo descubre y lo resalta, 
siento que es totalmente acertado por cuanto, además de que en la escena 
todo sonido es música y todo movimiento danza, nadie camina de manera 
“normal” en la escena, aunque lo parezca, y nadie habla de manera “nor-
mal”. El teatro deconstruye lo que la gente ve y siente como “normal”. Pero 
Andrés nos hace descubrir, más allá de la metáfora, que estas obras a las que 
se refiere son teatro musical, son musicales. 



El ciclo musical candelario14

En La Candelaria ha habido un gran esfuerzo y una voluntad para que las 
obras tengan música. Y quizás la palabra que más nos sirve como metáfora 
para este propósito sea la polifonía. Porque todos somos nosotros y a la vez 
otros. Todos decimos texto y a la vez somos texto. Somos el mensaje y el 
medio. Y “el medio es el mensaje”.
Pero volviendo a Andrés y sin salirnos del Telón de Boca, estos actos de la 
obra son muy perturbadores porque son pedagógicos y téticos, al mismo 
tiempo. Para nosotras y nosotros, los candelarios son una manera de des-
cubrirnos, al tiempo que exploramos la música que hemos trabajado, en es-
pecial con algunos “instigadores”, por ejemplo, Hernando Forero, a quien 
llamamos “Poli”, e Ignacio Rodríguez, “Nacho”, quienes lo han hecho desde 
adentro del grupo. A veces acudimos a otros, como Blas Emilio Atehortúa, 
Edson Velandia y Nicolás Uribe. Pero, por supuesto, el músico mayor ha sido 
el maestro Santiago García, que nos ayudó a entender que podíamos cantar 
y bailar, porque éramos canto y baile. 
 Sería muy egoísta dejarnos llevar por la emoción que nos produce ser su-
jetos de esta investigación, hecha actos porque este libro es un viaje a pie 
por la música en la escena, más allá de La Candelaria misma. Es la sabiduría 
de mostrar al lector y a la lectora las libertades del canto y del sonido en la 
escena y su infinita posibilidad de combinaciones y relaciones. Es como un 
viaje a pie lleno de sonidos posibles con ejemplos tangibles en la historia de 
la música y del teatro, a través de La Candelaria, sus obras y sus cantos.
Porque el teatro como la vida no pueden ser sin música. Él mismo es música. 
Cuando un actor habla, sus palabras han sido entrenadas para que el sonido sea 
como un canto, y cuando canta todas las cosas en la escena bailan.
Gracias Andrés por este viaje que nos hace resignificar el sonido del actor 
pájaro, del violín que no tiene cuerdas pero suena, de la ópera y del canto 
popular, que es lo que en últimas queremos hacer y ser. Un canto que se es-
cuche en los teatros, pero también en los barrios y en las plazas de mercado. 
Y que suena a país.

Gracias. 
Patricia Ariza
Directora Teatro La Candelaria  



Telón de Boca

Introito

[...] El salón oscuro, escaso de mobiliario y comodidad; el rostro aterrado de 
todos esos niños disminuidos por la pobreza y la desnutrición (rémoras impla-
cables de la democracia segura de un País en Cuestión). Niños sometidos a la 
doble tortura de un ayuno no confesional y una clase forzada de música den-
tro de un plan de estudios anodino, diseñado por una pléyade de doctores y 
maestros en educación, especializados en tratar de enseñar lo que ellos nunca 
pudieron aprender.

 ¿Cómo capturar la atención sensible de unos niños esclavizados por la miseria?

¿Cómo hablarle de armonía a una recua de animalitos maltratados en un país 
refractario a ella? 

Pero la tarea era de urgencia personal, pese a lo pequeña y eludible en un país 
de crisis eterna; por eso, la fingida simpatía de la estúpida pregunta:

“—Con la maravillosa lluvia de anoche, ¿cómo durmieron, niños?”, fue retri-
buida con un chorro de realidad:

“—Sacando agua toda la noche, profe…”

Ninguno de estos cervatillos de barrio había dormido bien, ni siquiera dormido; 
algunos de ellos habían pasado la noche tratando de no naufragar en la sopa 
de lodo y mierda que había inundado sus covachas; otros, los de las simples 
goteras, la habían extinguido íntegra, sacando agua-lluvia; mientras los privi-
legiados (EE entre ellos) se habían deleitado con la bella lluvia de la pregunta 
estúpida, libando, bailando, fornicando y durmiendo en lechos impermeables 
[...]. (Rodríguez Ferreira, Sonata Para Trío, inédito)



El ciclo musical candelario16

¿Cómo lograr transmitirle a unos aplicados estudiantes de dirección escénica un 
interés especial por el lenguaje de la música para la escena?

Esa seráfica pregunta, que se enmarca en el ánimo tranquilo de cualquier pro-
fesor competente, se convierte en la piedra de toque del presente libro. Y si usted, 
abnegado lector, logra llegar al final de este escrito, y además, interesarse en una 
etapa en que el teatro colombiano realizó proezas estéticas inimaginables, inmerso 
como estaba en una precariedad de recursos financieros, quiere decir que la publica-
ción de este libro está justificada; comoquiera que existe la probabilidad de que los 
estudiantes de mi cátedra de música para la escena y apreciación musical también 
lo hagan.

Mapa para el esforzado lector
En el primer capítulo de este libro presentamos, a manera de compendio, el origen 
del género de teatro musical occidental. Primero, como hecho escénico con unas 
características fuertemente convencionadas por la escena griega, lugar fundante y 
configurador del mismo. Luego transitamos por la escena europea y los subgéneros 
configurados desde lo histórico-social, presentando —en los casos correspondien-
tes— un paralelismo con la obra teatral-musical de La Candelaria, en un sentido de 
afinidad genérica o temática. Allí se consigna la trascendental aportación del con-
junto de países que desde sus propias perspectivas desarrollan una ópera nacional, 
imbuida de un espíritu —valga la redundancia— nacionalista y reivindicador de va-
lores étnicos y culturales. Finalmente se analiza el teatro musical en cada uno de los 
países que sentaron reales en él (Francia, Italia, Inglaterra y Alemania), junto con sus 
ecos locales y una descripción detallada del espíritu creativo y formal que nutre cada 
uno de los subgéneros, derivados de la madre de todas las artes representativas 
musicales: la ópera. El propósito es ubicar al lector en los posibles hilos que se trazan 
entre estos subgéneros y las obras del “Ciclo musical candelario”. La extensa y com-
pendiada información, que se juzga útil únicamente para comprender el género del 
teatro musical presentada en este Acto Primero, tiene ese único propósito: informar 
al lector acerca de las afinidades de un lenguaje que se antoja universal, pero que 
en la versión candelaria, representa una serie de rupturas, transgresiones y “acomo-
daciones” teatrales de libertad creativa; y que en su nivel de expresión particular se 
presenta como una contraparte de un tipo de teatro musical comercial que ha sido 
impuesto a la fuerza por los medios de comunicación preponderantes. Llamamos la 
atención del amable lector a observar que todo este cúmulo informativo pierde sen-
tido y se queda en una plana enumeración de datos, formas, estilos y creadores, si 
no se logra establecer la debida articulación y los hilos de afinidad formal y creativa 
con el acervo teatral candelario; por eso se propone para cada uno de los géneros 
seleccionados una correspondencia específica con un trabajo, montaje o creación 
del Teatro La Candelaria.



Andrés Rodríguez Ferreira 17

En el segundo capítulo se pretende articular, inicialmente, la afinidad temática 
y crítica del Teatro La Candelaria con el conjunto de pensadores contemporáneos 
que han abordado, desde diversas ópticas, el proyecto de la filosofía de la liberación 
latinoamericana. Dicha articulación se dirige hacia el hecho determinante de que la 
posición estético-teatral del grupo colombiano apunta de manera anticipada y visio-
naria al proyecto de transmodernidad enunciado por Enrique Dussel. En segunda 
instancia se traza un panorama histórico-teatral, en el cual se inscribe un tipo de tea-
tro precursor y crítico que, a pesar de ser alimentado estéticamente desde afuera, 
irradia esa identidad faltante en el arte burgués. Luego, abordamos directamente 
tres obras que a su vez dan cuenta del título que da sentido al capítulo: Soldados, 
El menú y Corre, corre, carigüeta, dando relieve al carácter que subyace en ellas. 
Seguidamente, y como muestra de la insurgencia de otros modos de creación parti-
culares de este lado sur, nos acercaremos a las obras Nosotros los comunes y Ciudad 
Dorada, siendo estas precursoras de una forma de producción teatral, llamada la 
“Creación colectiva”, que exponen el carácter crítico adoptado por los candelarios 
en esta nueva etapa. Estas últimas son analizadas de manera cronológica (reite-
rando que en el caso de las pertenecientes al ciclo musical no es así), y teniendo en 
cuenta que sustentan, desde su lugar de enunciación, a unos sujetos creadores que 
se nutren de la realidad histórica y del devenir social de un país en conflicto, con 
poca movilidad social y martirizado por tres violencias: oficial, delincuencial y sub-
versiva; a lo que se suma un índice de desigualdad permanentemente ubicado arriba 
en el récord mundial1. Estas obras se inscriben por derecho propio en el discurso 
transmoderno y se convierten en precursoras del estilo que configura una estética 
crítico-teatral que deviene un esbozo de teatro musical colombiano.

En el planteamiento de la investigación se definen dos corpus teatrales como el 
resultado de una agrupación temática y estética conveniente a la misma: por una 
parte, las enmarcadas bajo el proyecto de transmodernidad, partiendo del año 1966 
con la obra Soldados, y llegando hasta 1985 con Corre, corre, carigüeta de Santiago 
García, cuyo material temático y que les da origen se extrae de la realidad latinoa-
mericana, espacio natural del citado proyecto de filosofía de la liberación. En con-
secuencia, su análisis está circunscrito a los teóricos y pensadores de esta corriente 
de pensamiento contemporánea. Por otra parte, en el otro grupo y bajo la óptica 
teatral-musical, las obras que dan sentido a la investigación son compartimentadas 
y colocadas en su capítulo correspondiente. ¿Sin aquellas, las obras que abordan 
asuntos de identidad, las musicales no se hubiesen podido crear? Sería la respuesta 
que tendría que darle al lector la limitada pero comprometida labor investigativa. 
Todo el conjunto de obras se podría analizar bajo ambas perspectivas, pero dado 

1	  Ver: http://www.oecd.org/eco/surveys/Overview_Colombia_ESP.pdf



El ciclo musical candelario18

que las dimensiones de un trabajo así planteado desbordarían los límites de presen-
tación de esta investigación, no se contempla como plan para la misma. 

Las obras del ciclo musical representaron la apropiación de un lenguaje escé-
nico particular por parte de un grupo que exploraba, bajo una postura de libertad 
creativa, el sentido y la forma del hecho escénico. Adicionalmente, me eximo volun-
tariamente de argumentar sobre dos valores y aportaciones específicas que acre-
ditados teóricos, investigadores y estudiosos del teatro colombiano (relacionados 
en la bibliografía) le han asignado y concedido al grupo colombiano como valores 
indiscutibles de su historia: una, la invaluable aportación en la construcción de un 
teatro nacional y popular, y dos, la configuración de un modo de producción teatral 
denominado creación colectiva. Esto, debido a que mi tarea y la de la investigación 
pretenden demostrar el valor, impacto y contundencia que las citadas obras tienen 
en el esbozo de un teatro musical, popular y nacional.

En la primera parte del tercer capítulo se presenta la relación directa de Santiago 
García y La Candelaria con todos los factores incidentes en la configuración del hom-
bre de teatro y el grupo en gestación: la arquitectura, Seki Sano y la televisión, la 
ENAD, los viajes a Europa y sobre todo el estado y sus aparatos culturales; su aporte 
en la irrupción del teatro moderno en Colombia y el rol protagónico que les permitió 
vislumbrar un derrotero en la consolidación de un teatro nacional. Este segmento 
finaliza con una semblanza de Santiago García, con la pretensión inicial de describir 
—a través de una escritura libre, personal y pretendidamente literaria— al orienta-
dor y pieza clave de la voluntad creativa de este grupo teatral; la segunda pretensión 
es hacer un simple homenaje. Esta semblanza es realizada a partir de la historia de 
vida teatral del hombre y artista, construida con los recuerdos, imaginarios, contac-
tos, encuentros personales y experiencias entre el ensayista, Santiago García, y el 
medio teatral nacional durante los últimos 34 años.

En la segunda parte de este capítulo presentamos el conjunto de obras, al que 
hemos denominado “Ciclo musical candelario”, mediante tres pasos: primero, la des-
cripción y reconstrucción personal de los medios expresivos musicales de las obras 
que se convierten en un eco local de asuntos originados en otros lugares, Severino y 
Los diez días; segundo, el paso dado por Golpe de suerte, donde el asunto es propio 
y arraigado en nuestra idiosincrasia actual y es presentado con una fórmula músico-
teatral derivada de la exploración de un tipo de teatro musical, comoquiera que 
para la presentación de los personajes, los conflictos que generan las acciones, y el 
transcurso de la escena, siempre se canta una canción (de las cuales solo existen los 
textos literarios). Posteriormente se alude a la obra El diálogo, la cual hace uso de 
medios musicales que hacen de su factura teatral algo notable. Finalmente, y como 
un grave condicionamiento para el análisis, se reitera la desigualdad en la calidad de 
las fuentes de cada una de las obras; resaltando que en la última, Guadalupe, se tiene 
la feliz ventaja de contar con un material audiovisual confiable, lo que permite al 



Andrés Rodríguez Ferreira 19

lector-espectador verificar los conceptos aplicados en el análisis mismo; ventaja con 
la que desafortunadamente no contamos en ninguno de los otros trabajos. 

Como un medio para tratar de mantener la debida objetividad y ponerle corta-
pisa a mi desmedida adjetivación —mea culpa frente al esforzado lector—, los juicios 
críticos y de apreciación escénica sobre las obras referenciadas, su valor estético y 
su aportación al medio escénico teatral, han sido el resultado de conjuntar con un 
celo riguroso, extractos de ensayos, tesis, reseñas, entrevistas, apuntaciones críti-
cas, artículos y escritos alusivos a las mismas. Con el propósito adicional de ilustrar al 
lector sobre el valor que estos autores le han conferido, introduje epígrafes, escritos 
y frases acuñadas por García Canclini, Sandro Romero Rey, Víctor Viviescas, Fabio 
Rubiano, Gonzalo Arcila, Fernando Duque, entre otros. 

Reiteración pertinente: la razón principal de esta estructura, en la que el análi-
sis de la obra (centro medular de la investigación) se presenta al final del escrito, 
obedece a que no se hubiese podido alcanzar la concreción del “Ciclo musical”, que 
se erige como argumento de la tesis, sin el abordaje del universo conceptual de la 
música para la escena desde lo histórico, estético y discursivo, en función de los 
medios de representación musical usados. También, sin la perspectiva de pensa-
miento creativo y crítico que la Candelaria adoptó, y que el investigador pretende 
asociar bajo el proyecto de transmodernidad, siendo esta la mirada que adopta el 
análisis de la obra Candelaria. 





Acto primero 
Devenir del encuentro teatro y música, 

una historia en occidente y sus ecos locales

Sin música, la vida sería un error
Friedrich Nietzche

El teatro es como el silencio, cuando se habla de él, desaparece
Peter Brook

Una somera descripción de las muestras músico-teatrales que a lo largo de más de 
dos mil cuatrocientos años han representado una diversidad de expresiones escé-
nicas que conjugan estas dos disciplinas (el teatro y la música), debe iniciar con una 
precisión acerca del fenómeno de lo escénico o la verificación del mismo como es-
pectáculo. Dicha descripción está orientada a delimitar las características más no-
tables que produjeron géneros y subgéneros de la música teatral y que permiten 
trazar afinidades y similitudes, con respecto a lo que nos ocupa en la presente in-
vestigación. Su pertinencia no va más allá de procurar dar fuerza a la argumentación 
que se desprende del análisis de obra propuesto, por tanto no pretende ser más 
que una relación historiográfica del género y de las vertientes que de él se derivan 
y que sirven a nuestro propósito. Oportunamente, con el propósito ineludible de 
conectar esa pesada tradición europea con la reelaboración que de ella hace el co-
lectivo teatral analizado, y en la medida de posibles afinidades, se presentarán de 
manera paralela montajes o creaciones realizadas por La Candelaria, en función de 
postular la relación permanente que el grupo estableció con estas expresiones mú-
sico-teatrales que contribuyó a dotar al colectivo y a su director de las herramientas 
escénicas suficientes para la postulación de su particular estilo creativo. Otra razón: 
no nos interesa recorrer de manera despersonalizada esta historiografía del género, 



El ciclo musical candelario22

queremos hacer de este tránsito algo cercano y caro a nuestro devenir teatral, pues 
tras las coincidencias de forma y estilo, habita un espíritu creativo colectivo inédito.

A todas las expresiones escénicas las hila una condición especial: su realización 
en un trinomio espacio-tiempo-acción. El espectáculo “se sitúa en la intersección del 
mundo concreto del escenario (como materialidad) con la ficción imaginada como 
mundo posible. Constituye un mundo concreto y un mundo posible en donde se mez-
clan todos los elementos visuales, sonoros y textuales del escenario” (Pavis, 2000, 
p. 157). El tiempo “se manifiesta de manera visible en el espacio” (2000, p. 158), este 
a su vez “se sitúa donde la acción tiene lugar; se efectúa con una determinada dura-
ción” (p. 158), y “la acción se concreta en un lugar y un momento dados” (p. 158). 
Además de lo anterior, de manera clara y contundente, Pavis afirma que “sin espacio, 
el tiempo sería pura duración, como la música. Sin tiempo, el espacio sería el de la 
pintura o la arquitectura. Sin tiempo y sin espacio, la acción no se puede desarrollar” 
(p. 158).

A esto último, agregaríamos que sin la acción articulada de los dos lenguajes, 
música y teatro, la expresión escénica sería solo especulación artística, sonido, 
palabra y acción física. De la coherencia, sentido y expresividad presentes en el 
desarrollo de la acción músico-teatral, dispuesta y configurada en sendos textos, 
depende el resultado último. 

Ahora bien, específicamente sobre el género que trasmuta desde el teatro 
griego hacia la forma creativa paradigmática del renacimiento italiano, y que llama-
mos ópera, nos aclara Pavis:

A pesar de la riqueza y de la diversidad de sus signos y de sus fuentes, es difícil 
hacer una disección de la ópera y una relación de sus materiales. Y es que esta 
materia, bajo la influencia del ritmo musical y gestual, ya se ha fusionado, mez-
clando y fundiendo lo que parecía opuesto: la palabra y la música, el espacio y 
el tiempo, la voz y el cuerpo, el proceso y su detención”. (Pavis, 2000, p. 139), 
(el subrayado es nuestro)

Y dando cuenta de su función social y pertinencia histórica en el tiempo en el 
cual se producen sus primeros hitos: “el barroco es la apoteosis de lo teatral, de lo 
efímero y de lo espectacular, y la ópera con su fugacidad y su leve momentaneidad, 
era el arte idóneo para fascinar […] tanto a quienes ocupaban lugares distinguidos 
en los teatros como a los que se hacinaban en las plateas (sin asientos en aquel 
entonces) (Alier, 2002, p. 16).

Las convenciones que reglan la vida en la escena de la ópera, y que aplican de 
manera sistemática al género de teatro musical, comprenden desde las que con 
total rigurosidad rigen un drama musical wagneriano hasta la libertad creativa que 
se respira en una ópera de baladas; sin embargo, es común encontrar espectadores 
que se sienten “defraudados” ante lo inverosímil que puede ser una Evita —enferma 
terminal— cantando satisfactoriamente desde su lecho de muerte. Es conocido en 



Andrés Rodríguez Ferreira 23

los círculos de aficionados el cuento que de manera contundente define las conven-
ciones que rigen la ópera:

¿Qué es la ópera?
Un marido celoso llega de forma abrupta a su casa, encuentra a su esposa haciendo 

el amor con su mejor amigo, e inmediatamente y de forma inopinada, los tres se ponen 
a cantar… ¡eso es ópera!

La realidad, vista sobre un escenario (cambiante, variable o de similares carac-
terísticas y disímiles especificaciones), nos conduce por un camino de ilimitadas 
sensaciones donde la música, la palabra, el canto, la acción corporal, la atmósfera, 
la plástica y la acción teatral se conjugan de manera irrepetible, en ese hic et nunc 
mágico que ya nunca se podrá volver a repetir; a pesar de que a esa “realidad escé-
nica” no se le puede aplicar la verosimilitud que le exigimos al teatro naturalista o 
realista. De ahí la inveterada crítica de los teatristas sobre la poco creíble realidad 
escénica de la ópera, que se convierte en un obstáculo para el análisis de la misma 
por parte de estudiantes de dirección escénica o teatral.

Koilón griego2 
No podremos establecer con precisión —por lo menos hasta que no surja un dato 
categórico nuevo— la “dosis” exacta de música y canto en el teatro griego. En lo 
que casi todos los teóricos y estudiosos del mundo heleno coinciden, es en la natu-
raleza multidisciplinar de esta manifestación artística eterna:

En tanto que los trímetros del diálogo de la tragedia se recitaban, cantábanse, en 
cambio, todos los llamados “coros”, ya sea en forma de solo o conjuntamente; 
también las partes del diálogo que interferían con el coro, o compuestas fuera de 
éste en ritmos elevados, se cantaban o se declamaban melodramáticamente en 
tonos altos (paracatología), con acompañamiento de cítara y aulos, enlazados 
con solemnes danzas en rueda. (Waltershausen, 1966, p. 7) 

La relación directa de la música con la poesía, la danza y la mímesis se verifi-
caba en la tragedia a través de la presencia del coro. En su origen, el drama fue una 
forma de lírica coral en honor a Dionisos, y se pretendió desde siempre la altera-
ción de las emociones del espectador en una dirección consciente: “Todos estos 
elementos (escalas, modos tonales, diatonía, cromatismo, enarmonía y ritmos) 
combinados estaban en condiciones de provocar y modificar fuertes afectos y aún 
de arrastrar a multitudes enteras a explosiones de violentas excitaciones anímicas” 
(Waltershausen, 1966, p. 6).

Incluso este autor afirma que de esta doctrina derivó Aristóteles su teoría de lo 
trágico, explicada en su Poética y que dará argumentación a la posterior teoría de los 

2	 Conjunto de gradas donde se sientan los espectadores.



El ciclo musical candelario24

afectos. Las escalas utilizadas, los instrumentos acompañantes y el estilo de canto 
daban cuenta de tres tipos definidos según los efectos emocionales producidos: 
heroico, extático-orgiástico y pasión sensual. 

La transformación de la conducta del espectador, en dirección a estas emocio-
nes, se produce a través de una música que posee el don de alterar las conductas 
colectivas —tal y como las describe nuestro autor— y de lo cual pueden dar cuenta 
los conciertos multitudinarios contemporáneos. Este último tipo  —el que trans-
forma colectivamente— es el que pervive en géneros altamente conmovedores y 
de vigencia actual, tales como la radionovela, el folletín y la telenovela, herederas 
lacrimosas del melodrama.

La enumeración y caracterización de cada uno de los géneros y subgéneros 
presentados en este capítulo —algo enciclopédico—, tiene como fin darle al lec-
tor una información detallada del lenguaje de la música para la escena, teniendo 
en cuenta que ninguna de las obras candelarias fueron hechas como una aplica-
ción de este universo, sino que en la dimensión creativa del grupo hay ecos de 
dicho lenguaje, ya sea como resultado de la experiencia de García en Europa y 
Estados Unidos, del estudio de las vanguardias teatrales o de los diversos encuen-
tros de La Candelaria con grupos afincados allá, por medio de sus participacio-
nes en festivales mundiales. Para no perder de vista nuestro propósito, debemos 
señalar la relación directa del colectivo de La Candelaria con este tipo de mani-
festaciones del teatro fundacional de occidente, que para este caso se puede 
ilustrar en el montaje de La Orestíada (1970) de Esquilo, y del cual la crítica teatral 
colombiana, Beatriz de Vieco, nos dice:

[La obra] no es una pieza de museo… por encima de todo un planteamiento 
claro y vigente de la trilogía griega. Que la obra no nos resulte extranjera ni 
una afable pieza de museo, sino por el contrario que nos aparezca con toda la 
fuerza y dinamismo que tiene el texto de Esquilo visto por un ojo moderno y 
audaz. (Citado por Duque y Prada, 2004, p. 281).

Esta obra participó en el “Festival mundial de teatro de Nancy” en Francia y fue 
motivo de profundo estudio del grupo en cuanto a la función actancial del coro en 
el teatro3 y del cual se derivaron experimentos posteriores como Severino y Los diez 
días, donde el trabajo coral va a ser determinante y le conferirá a las obras toda la 
fuerza de este instrumento musical colectivo y eterno. La manera como el colectivo 
afrontó el desafío de montar una tragedia griega, anticipa el criterio de libertad crea-
tiva e interpretativa de los clásicos, que va a ser una constante dentro de la produc-
ción por venir. 

3	 Cuando García se refiere a funciones actanciales, lo hace en relación a J. Greimas en su obra Semántica 
Estructural (1971).



Andrés Rodríguez Ferreira 25

Proscenio europeo
Delimitando previamente una Europa con cierta afinidad cultural (que además mar-
ca los derroteros del género) en una región geográfica que se extiende desde el oes-
te con Francia y los Países Bajos, desciende al sur por España y la península itálica, 
sube hacia el norte por toda la Europa Central, incluyendo principalmente Austria, 
Hungría, Alemania, para salir finalmente del continente en lo que conocemos hoy 
como Reino Unido, hemos de listar un conjunto de géneros y subgéneros que invo-
lucran la música y el teatro, y que surgen como resultado de la inagotable influencia 
de esa pequeña esquina suroriental de Europa, llamada Grecia: 

Drama per música, favola in música; drama musical, ópera seria, semiseria, 
bufa, intermezzi, drama giocosso, drama musical, drama popular (musical), 
opereta, opera comique; oratorio, drama pastoral y bucólico, balada ópera, 
sinsgpiel, pastoral espiritual, zarzuela; drama litúrgico, tragedia lyrique, farsa 
(ópera), grand opéra, intermède, intermezzo (música), opéra bouffon, ópera 
bufa, opéra-comique, ópera de baladas, ópera de cámara, opéra savoy, ópera-
ballet, opéra bouffe, opéra féerie, pastoral heroica, semiópera, tragédie en 
musique y ópera dialogada. 

A la que debemos agregar las desarrolladas en el siglo pasado, tales como: come-
dia musical, théâtre des variétés, revista musical, musical hall, variété, vaudeville, café 
concert, ópera rock, cabaret, burlesque, ópera pop, soap ópera y cine musical.

La extensión de la lista da cuenta de la riqueza adquirida por el teatro musical 
como forma artística y de la apropiación de su valor expresivo por parte de casi 
todos los países que conforman la comunidad europea. Pero, comoquiera que no 
toda la serie de variantes que el teatro y la música proponen en su feliz colaboración, 
desde la brillante noche griega, es atribuible a su influencia directa, debemos ano-
tar que una parte importante de las formas listadas emanan de la cultura popular. 
Manifestaciones dotadas de un auténtico sentido expresivo —que en el caso del 
singspiel alemán ha adquirido carta de ciudadanía de arte mayor— y que enraizaron 
de manera profunda en el alma de los pueblos que las suscitaron. Nos detenemos 
oportunamente en la descripción de los subgéneros afines y convenientes con el 
tema de análisis (que para nuestra fortuna son un número reducido), pero baste 
decir que la admonición del estilo y características que los diferencian, están en gran 
parte expresadas en el título que los nombra. Fácilmente un neófito puede inferir 
la religiosidad en un drama litúrgico y no habrá motivo de confusión frente al carác-
ter cómico de una ópera bufa. Empero, si cobra algún sentido el análisis planteado 
desde la pregunta de la investigación, es a la luz de la relación directa con un cierto 
tipo de subgéneros, sus constantes transformaciones y desarrollo. Reiteramos, no 
todos los arriba enumerados tienen particular interés para esta investigación, ade-
más del netamente histórico; solo aquellos que establecen una relación directa con 



El ciclo musical candelario26

el tipo de representación, modo y estilos de expresión teatral y musical propuesto 
en los trabajos del denominado ciclo musical del colectivo colombiano.

Aquí relacionamos de manera específica 3 subgéneros: la ópera de baladas 
satírica inglesa (ballad opera), el singspiel alemán y el drama giocosso italiano. Es 
importante resaltar que las dos primeras expresiones escénico-musicales fueron 
retroalimentadas e influidas por el lenguaje operístico: en el caso de la forma satírica 
inglesa, como una abierta crítica a los pretendidos y elevados temas y personajes de 
la ópera seria; para el caso del subgénero alemán, como reafirmación de identidad 
y nacionalidad a través de sus artífices, Weber y Mozart, y en el caso del drama gio-
cosso, como variante de la llamada opera semiseria (término que no compartimos 
dado su equívoco sentido). Referenciamos como forma precursora y prefigurante 
de estos subgéneros de la ópera y del teatro musical europeo popular y moderno la 
commedia dell´Arte italiana, dado su profundo influjo en dramaturgos universales y 
libretistas de ópera, tales como Moliere, Shakespeare y Metastasio. 

De 1930 en adelante, con la irrupción de formas surgidas en torno a la industria 
del espectáculo y el entertainment, aparecen el musical anglosajón y el teatro musi-
cal alemán, primo cercano de la forma teatral más connatural de los tiempos del 
conflicto bélico del 44 y de la posguerra: el cabaret. Más adelante se configuran y 
fortalecen géneros como la ópera pop, soap ópera, la ópera rock, y el music hall. De 
manera paralela a todo lo anterior, otras socorridas formas artísticas como las varie-
tés, el café concert y la revista musical, escenificadas en espacios que hoy denomina-
mos espacios no convencionales: licoreras clandestinas, refugios antiaéreos, pubs, 
sótanos, prostíbulos, casas de citas y diversión, nunca dejarán de producir un impor-
tante número de espectáculos que han mantenido vivo el interés por el género. 

En el presente, la delicada línea que separa la ópera de todos sus formas adláte-
res ha sido permanentemente saltada u obviada, a su vez que otras formas insurgen-
tes han traspasado las habituales fronteras que la ópera ha erigido, hasta el punto 
que la crítica expresa su inconformidad dadas las incomprensibles y arbitrarias tran-
siciones entre lo operístico y lo músico-teatral, como lo expresa el pianista y crítico 
musical del New York Times, Anthony Tommasini:

Entonces ¿por qué es malo tantos esfuerzos para cruzar esa línea divisoria? Por 
una razón, los compositores no operáticos a menudo tienen una comprensión 
distorsionada de lo que en realidad es la ópera. Piden prestado los elementos 
más superficialmente grandes, exagerados y melodramáticos de ésta forma 
artística; desestimando el hecho que la ópera es actualmente un rico y variado 
género del drama musical y a menudo de gran intensidad narrativa. [...] Pero 
la ópera y sobre todo el teatro musical son formas de arte con necesidades y 
retos específicos. Compositores con aspiraciones populistas que fusionan las 



Andrés Rodríguez Ferreira 27

tradiciones en “tierra movediza” están buscando problemas. (Tommasini, New 
York Times, octubre de 2011)4 (traducción propia) 

Desde un lugar de enunciación extrañamente ambiguo, ya que sus creadores 
comportan la doble condición de ser compositores nativos formados en los cen-
tros musicales predominantes de la Europa configurada arriba o de haber recibido 
la influencia directa del conjunto de conocimientos musicales proveniente de dichos 
centros académicos, tenemos la producción escénico-musical de otras importantes 
regiones del continente, a partir de la segunda mitad del siglo XIX. Así, por ejemplo, 
en Europa Central (antigua República Checa, Hungría y Polonia), Europa del Norte 
(Dinamarca, Suecia, Noruega y Finlandia) y Europa del Este (Rusia, principalmente) 
aparecen una serie de óperas y otras formas representativas dentro del período 
conocido como nacionalismo musical. Término acuñado en virtud de que estas crea-
ciones fundan gran parte de su valor en la utilización de temas, leyendas, mitos e his-
torias, personajes, ritmos, aires, bailes y tonadas de la tradición popular y folclórica 
originarias del país de sus creadores, con un claro sentido de identidad y reafirmación 
étnica. Ejemplos paradigmáticos y principales de esto son, entre otras, las surgidas 
al interior del grupo de los 5 de Rusia, especialmente Boris Godunov (1874), Ópera 
dialogada de Modesto Músorgski, drama popular basado en el homónimo (1825) de 
Aleksandr Pushkin; Eugene Onegin (1879) de Piotr Tchaikosvky, con elementos musi-
cales rusos; La novia vendida (1866) de un compositor bohemio pero inmerso en el 
imperio austro-húngaro como Bedrich Smetana; Rusalka (1901) del genial Antonin 
Dvorak y libreto en checo de Jaroslav Kvapil; y Jenufa (1904) de Leos Janacek, com-
positor moravo que con esta, su obra cumbre, rebasa el tratamiento de la palabra 
en la forma operática y dota a la cultura eslava de un número importante de obras 
corales, religiosas y de música para la escena de una riqueza incalculable para la 
construcción de una música nacional. Al lado de estas elaboradas manifestaciones 
artísticas, hay que señalar la existencia de un tipo de teatro popular, cuya caracte-
rística más notable es la de vehicular formas musicales populares, interpretadas por 
medio de una organología musical vernácula; este ha desempeñado un papel fun-
damental en la construcción del teatro musical nacional en varios países, fuera de 
Europa. Estos tres factores —que se podrían resumir en formación académica eru-
dita, visión de nación y talento musical— ubican a algunos de estos compositores de 
ópera nacionalista dentro de la lista de grandes creadores de música para la escena.

4	 “Then why are so many efforts to crisscross that divide so bad? For one thing, composers from outside 
the field often have a distorted understanding of what opera actually is. They borrow the most super-
ficially grand, inflated and melodramatic elements of the art form, whereas opera is actually a richly 
varied and often tautly narrative genre of musical dram […] But opera and especially musical theater 
are art forms with specific needs and challenges. Composers with populist aspirations who merge 
traditions into some mushy middle ground are asking for trouble”. 



El ciclo musical candelario28

En cuanto a los referentes imprescindibles para la relación entre Santiago García 
y su grupo con la tradición operística o de música para la escena, y específicamente 
en este caso de una ópera nacional, debemos señalar fundamentalmente dos: 1) 
Los Hampones, ópera en tres actos para percusión (1961) con música de Luis Antonio 
Escobar y guión de Jorge Gaitán Durán. Bajo la dirección de García, esta ópera fue 
presentada durante cuatro días en el Teatro Colón de Bogotá, lo que resultó ser todo 
un suceso cultural en el villorio bogotano; entusiasmo que se disipó y pasó al olvido 
absoluto hasta el presente. Acerca de esta ópera de carácter nacional y del libreto 
hecho por el poeta Gaitán, nos comenta el musicólogo Gonzáles Espinoza:

Lo que el autor propone con el texto de la ópera es una noción de obra 
total, que fuerza al lector a confrontarse, en primer lugar, con una tipología 
específica en la que hacen presencia tanto música como actuación, un texto 
dramático en acción como una escena dispuesta para la representación, e 
incluso, de acuerdo con lo señalado en el texto, para la danza. (González, 2012, 
en línea) 

En cuanto a la música del compositor cundinamarqués, que se formó académica 
y musicalmente en Estados Unidos y Alemania, agrega:

Al ser una obra de sonoridad percutiva, la armonía parece estar directamente 
relacionada con este aspecto: el ritmo armónico subyacente se comporta 
como eje formal, pues contribuye en la generación de tensión y distensión 
donde, por ejemplo, las cadencias y la definición de frases están soportadas en 
el aumento o disminución de la tensión armónica. Este factor juega un papel 
fundamental en el control y el fluir de la ópera, ya que, a pesar de la densidad 
del ritmo armónico en ciertas secciones, la composición no llegue a ser o a 
sentirse caótica. (González, 2012)  

Manuel Drezner, crítico del momento, la catalogó dentro del movimiento de 
la “nueva ópera”, vanguardia que surgía con fuerza desde los centros europeos, 
incluso se refirió a esta ópera como el mejor espectáculo de 19615. Como suele suce-
der con el teatro, de esta ópera tampoco quedaron registros audiovisuales, pero por 
los comentarios de prensa y el eco que produjo se puede inferir otro aporte invalua-
ble de estos creadores al teatro musical colombiano, además de la experiencia de 
García en la dirección escénica de ese difícil género.

2) La Historia del Soldado (1917), con textos del suizo Ferdinand Ramuz y música 
de Igor Stravinsky. Esta es una obra para teatro de cámara, en la que intervienen tres 
personajes (el soldado, el diablo y la princesa), un narrador y siete instrumentos (vio-
lín, contrabajo, fagot, trompeta, trombón, clarinete y percusión). Es una obra para 
ser cantada, recitada y bailada; hace parte de la rica saga faustiana, que La Candelaria 
asumió y resolvió en el año de 1978 con una factura impecable. En palabras de García:

5	 Citado por Duque y Prada (2004).



Andrés Rodríguez Ferreira 29

Aquí dimos el mismo paso que ya habíamos dado con Vida y Muerte Severina, 
es decir, quitarnos de encima la libertad de las improvisaciones, la libertad de 
decir en la escena lo que a uno se le diera la gana, y más bien someterse a un 
texto muy rígido como es el de Ramuz, y además de estar hablando en verso 
y sometido a una música, a lo que se agrega la enorme dificultad de decir el 
texto con un fondo musical de una orquesta. (Duque y Prada, 2004, p. 321) 

De lo anterior se puede inferir, de manera clara, que lo aleatorio de la creación 
se reserva al proceso de elaboración del espectáculo, pero la orientación global del 
mismo parte de una firme voluntad creativa; entre la cual estaba el respeto de todos 
los privilegios inherentes del género abordado. Como corolario a este acápite pode-
mos decir que el manejo de estos dos subgéneros de teatro musical viene a repre-
sentar un capital acumulado en la configuración de una experticia sobre la partitura 
musical y sonora, y de los eventos sonoros e incidentales del opus teatral candelario. 
Capital que configura un espíritu creativo donde se aúnan dos lenguajes expresivos, 
que darán brillo a las obras que conforman el ciclo musical. Dominio que se encuen-
tra aplicado en diversos trabajos escénicos, incluyendo uno que, sin ser de carácter 
musical, extrae de la música cualidades de duración, tiempo e intensidad más que 
notables; tal es el caso de El paso (1987), obra que se construye, entre otros ele-
mentos escénicos, a partir de la pausa, el silencio, el manejo virtuoso del pulso y del 
ritmo musical; confiriéndole una dinámica sonora a la obra y a los personajes plena 
de todos los matices musicales: p, pp, mp, mf, f y ff.

Seguidamente, exponemos de manera específica el origen, estilo y desarrollo 
de los tipos de música para la escena en los países que la abordaron de manera 
particularmente propia, y que por haber surgido en entidades políticas y unidades 
de estado poderosas, irradiaron sus características en una forma de imperialismo 
musical, en el cual los centros musicales determinaban las formas y estilos prepon-
derantes que debían seguir los compositores o creadores.

La pompa francesa
La existencia de un drama artístico centroeuropeo puede datarse en los valiosos 
manuscritos del siglo X, en la biblioteca de Saint Gall, ciudad monástica e histórica 
de la Suiza nororiental. El drama artístico fue separado del drama litúrgico, su her-
mano mayor, por la utilización de la música como manera de intensificar el drama, 
por el uso de textos no religiosos y por la utilización de recursos de la mascherata6 
italiana. Los franceses le añadieron en su versión una poesía cortesana que da origen 
a una de las invenciones escénicas más representativas de la escena gala: el ballet 
de cour (ballet de corte que une poesía, música vocal e instrumental y coreografía). 

6	 La mascherata es una especie de carnaval privado, realizado entre nobles, con máscaras, vestuario tea-
tral y música para danzar. Se proponía como un espacio previo a la realización de actividades sexuales 
colectivas.



El ciclo musical candelario30

La fascinación de los poetas franceses —similar a los italianos— por esta nueva in-
tegración entre la música y la poesía, dio inicio a la Académie de Poésie et de Musique 
en 1750. Desde el punto de vista formal, la aportación más valiosa es que del ritmo 
acompasado y firme de los vers mesurés, es de donde el italiano afrancesado Jean 
Baptiste Lully va a extraer el material esencial para dar vida al, un poco acartonado, 
recitativo francés.

La tarea de la academia estaba en la misma dirección de la camerata fiorentina: 
dar relieve y brillo a la lírica griega; pero mientras los italianos se orientarían más por 
la tragedia y los temas trascendentes, los franceses hallarían un gusto especial por 
la lírica. Posteriormente, ambas tradiciones abordan todas las vertientes literarias, 
la épica, la narrativa, la tragedia, y cada una, a su manera particular, la comedia. El 
ars poética de estos estudiosos de la historia y el arte del mundo clásico está deter-
minada por el valor de la palabra y, ante la ausencia de una idea precisa de la música, 
optaron por la especulación sustentada:

El hombre culto del renacimiento estaba convencido de que buena parte 
del teatro griego había sido musical […] existían otros textos que apoyaban 
esa visión del drama griego como una especie de ópera primitiva. La música, 
decidieron los estudiosos del renacimiento, debió estar destinada no tanto a 
“expresar” las palabras de una obra griega como a transmitirlas con la máxima 
eficacia, mediante el control del tono y el ritmo. (Raynor, 1986, p. 205) 

El destino final de esta forma queda apuntalado con la eliminación total del texto 
hablado y el desarrollo hasta la saciedad del ballet, la danza y la pantomima, más 
cercanos al espíritu rococó del francés. Este elemento nos permite demostrar cómo, 
aunque en el origen natural del teatro musical todas las culturas recorren pasos 
similares, el posterior acento de sus componentes da cuenta de la “personalidad” 
inherente en cada contexto y del valor que le confieren para la construcción de una 
identidad social y política. Para el caso francés, es poco lo que ha trascendido de su 
estilo en modelos teatrales y escénicos modernos. Su fuerte acento en lo coreográ-
fico y el énfasis en un tipo de movimiento cortesano, derivado de los albores del 
ballet de cour, lo hace distante de expresiones que buscan un “desacartonamiento” 
del lenguaje escénico musical y un acercamiento a la realidad circundante. 

Un ejemplo de este estilo prosopopéyico que va a acompañar al mundo de la 
escena francesa, además de ser un hito de la ópera moderna, es Pelleas et Melissande 
(1902) de Claude Debussy. Basada en la pieza homónima del dramaturgo belga 
Maurice Maeterlinck (1893), esta apoteosis del trío amoroso, cuya concepción sim-
bolista y estructura musical está en franca oposición al muy predominante estilo 
wagneriano, es, según nos señala el compositor estadounidense, un hito del género. 

Debussy [...] volvió [...] al ideal monteverdiano de la ópera; a las palabras 
del drama de Maeterlinck se le concedieron todos sus derechos. [...] cuando 
Pelleas y Melissande se declaran por primera vez su amor, se produce un 



Andrés Rodríguez Ferreira 31

silencio absoluto. [...] es el triunfo de la reticencia [...] toda la ópera está 
bañada por una atmósfera de misterio y acerbidad. (Copland, 1955, p. 215) 

¿Qué ecos locales podemos encontrar? 
El espíritu galo, absorto en la contemplación de la belleza de la palabra, del soni-
do, del movimiento y de todos los elementos de la escena, de factura esteticista y 
simbolista, está en franca oposición al lenguaje expresivo, de estilo desenfadado, 
improvisativo y socialmente subversivo que se halla presente en los montajes del 
ciclo musical de La Candelaria. Entonces, ¿cuál podría ser el enlace con el objeto de 
estudio? Solo esa prosopopéyica sociedad que produjo un rey que danzaba alum-
brando todo a su paso, pudo descender a unos niveles de violencia que ni comuni-
dades tribales primitivas alcanzarían jamás (verbigracia: La Revolución Francesa y 
su guillotina); y en un planteamiento de unidad de contrarios, podríamos afirmar 
que el espíritu subversivo con que La Candelaria asume la creación, sería un puente 
de acercamiento hacia la sublimación de la violencia presente desde la invasión de 
América. No encontraremos una asunción de este tipo de estética versallesca en la 
iconografía teatral de La Candelaria, por el contrario, es una constante en la crítica 
periodística la “falta” de elaboración estética en los “decorados” y vestuario de sus 
obras, por lo que encontrar un referente a ese teatro preciosista y edulcorado no es 
posible sino a través de la fuerte crítica a las maneras de la nobleza y la aristocracia, 
como en De caos y cacaos (2002) y de lo cual García nos ilustra: 

Así, exploramos la reversión, en un instante, del individuo de clase alta que se 
mide en todo y guarda las apariencias, pero que en la intimidad, de pronto, 
rompe totalmente con estas apariencias [...] Es igual: el ser humano de la clase 
súper alta se vuelve igual al otro y termina vomitándose y haciendo las mismas 
cosas que el de clase baja. (Viviescas, 2012, en línea) 

Podemos a esta altura reseñar el primer montaje realizado por García con el 
Teatro El Búho, en el año de 1958. Nos referimos a la interesante obra del drama-
turgo y poeta francés, Jean Tardieu, La conversación sinfonieta (1956), en la que una 
estructura musical es rigurosamente aplicada y puesta al servicio de las cualida-
des del sonido musical: intensidad, duración, altura y timbre. Y así como cualquier 
aristotélico afirma que “nada hay en la imaginación, que no haya pasado por los 
sentidos”, podemos afirmar que en la construcción del estilo escénico candelario se 
encuentran referentes a las diversas vertientes teatrales occidentales que, pese a 
ser tratadas desde una perspectiva sumamente original, son fácilmente detectables. 
Esto contraría la idea de que subyacía en ellos un prurito contra todo lo extranjero. 

Esto va a ser determinante al momento de ubicar y clasificar, de acuerdo con las 
tipologías de la puesta en escena contemporánea propuestas por Pavis (2000, p. 
212), las creaciones escénico-musicales colombianas de Guadalupe y El diálogo, en 



El ciclo musical candelario32

cuanto a que también se alimentan de categorías semióticas y recursos escénicos 
utilizados, pero de estilo abiertamente contrario al tipo de teatro musical francés. 

La tramoya italiana
Los italianos, acordes con su espíritu diletante pero apasionado, caminaron de una 
manera menos afectada y tal vez fue esa la razón por la que llegaron más lejos. De 
aquí a entender la manera accidental como unos “señoritos florentinos” llegaron 
—cual Colón buscando las Indias— de la anhelada resurrección del teatro griego 
a la irrupción de un nuevo género, la ópera, no es difícil. Pues aunque ellos no son 
in stricto los creadores, sí sentaron las bases de un estilo de teatro cantado y re-
citado, que en manos de la genialidad de Claudio Monteverdi adquirió la histórica 
partida de nacimiento. La función del conde Bardi de organizar las fiestas y diversio-
nes de los Medici florentinos, lo hacía aunar el esfuerzo y la creatividad de poetas 
(Rinuccini), compositores (Peri y Caccini) e intelectuales como el padre de Galileo 
Galilei, Vincenzo; de esta colaboración, y en el entendido de recrear el teatro de la 
Grecia antigua, surge la opera in música Dafne (nombre de suyo bastante ilustrativo).  
Esta ópera, cuyo texto fue escrito por Rinuccini, con música de Peri, fue estrenada 
en fecha aún desconocida pero que podemos situar entre 1594 y 1597. Repuesta en 
1600, en la misma corte Medici, dio paso por motivo del matrimonio de su hija María 
con Enrique IV a una segunda opera in música llamada Euridice. La feliz publicación 
de la obra ha dado la posibilidad de conservar de manera íntegra la partitura, a la vez 
de degustar lo que en palabras del erudito operático Roger Alier es “poner de ma-
nifiesto la comprensible inmadurez de ese primer planteamiento de teatro musical” 
(Alier, 2002, p. 28).

Aunque algunos estudiosos afirman que el estreno se dio unos meses antes en 
Roma, de Rappresentatione di anima e di corpo (1600) con libreto de Agostino Manni 
y música de Emilio de Cavalieri (notable compositor que instaura el estilo monódico 
teatral) como precursora de la ópera, su tema religioso lo ubica para otros estudio-
sos en el formato del oratorio. La polémica se aviva por una carta en la que el mismo 
Cavalieri expone sus argumentos como creador del estilo cantado en la resurrección 
del teatro griego. Pero sea uno u otro, un elemento fundamental salta a la vista: la no 
utilización en este género de los recursos polifónicos alcanzados a la fecha, creando 
una vertiente musical basada en la textura homofónica que se va a mantener sepa-
rada del desarrollo logrado por la música sinfónica, camerística y sinfónico-coral, 
hasta la irrupción de Mozart y de los otros creadores del género: Wagner y Verdi; 
lo que despertó la mirada despectiva hacia la composición operística por parte de 
otros importantes compositores. 

Entonces, la incipiente producción va a tomar un rumbo definido como forma 
artística emparentada con las cortes y la nobleza, pero apropiada en diversos 
momentos históricos por el público que, aupado por la emergente burguesía, la 



Andrés Rodríguez Ferreira 33

utilizará como factor para criticar el orden establecido. Y a partir de esto su inscrip-
ción como forma artística, alternativamente va a desplazarse entre la aportación 
estética, las veleidades con el poder y la moda pasajera; ambigüedad que servirá, a 
partir del siglo XVIII, de provocativo espacio para la sátira política y la crítica social a 
través de subgéneros que, siendo formas más emancipadas de las necesariamente 
rígidas convenciones operísticas, serán fecundas en el libre ejercicio de la creación 
músico-teatral hasta nuestro presente.

Tres conceptos de origen italiano son referentes que permiten entresacar cate-
gorías y estilos precursores y de aplicación al análisis de obra dentro de este proceso 
investigativo: commedia dell´Arte, dramma giocosso y verismo musical. 

El primero, un tipo de teatro eminentemente popular surgido a mediados del 
siglo XVI y que se mantuvo vivo y aportando carácter al popolo italiano (en la acep-
ción que del término hace Gramsci7) hasta muy avanzado el siglo XIX. Excelente 
muestra de lo que va a configurar el teatro popular occidental, su influencia será 
indiscutible en genios teatrales como Shakespeare, Lope de Vega y Molière; cual-
quier manifestación teatral futura de occidente contendrá necesariamente parte 
de los elementos aportados por este tipo de teatro: tradiciones literarias orales, 
arquetipos populares y carnavalescos, habilidades expresivas del actor en el canto, 
la danza y la acrobacia; el canovacci o guión argumental y, sobre todo, el espíritu 
creativo colectivo e improvisatorio que tuvo eco y resonancia en nuestra reconocida 
creación colectiva. De la influencia que este tipo de teatro carnavalesco y popular 
alcanzó en el teatro político se han derivado teorías estéticas y categorías de análisis 
tan importantes como las del crítico literario y filósofo ruso, Mijaíl Bajtín. 

Dentro del subgénero del dramma giocosso tenemos a Don Giovanni (1787), 
música de Wolfgang Amadeus Mozart y libreto de Lorenzo Da Ponte, como refe-
rente fundamental en la obra del Diálogo, por la mezcla permanente de acción seria 
y humor desenfadado (a veces escatológico y sexual), mezclado con elementos fan-
tásticos y sobrenaturales. La apoteosis de la teatralidad —llevada al punto máximo 
mediante la música, como en el caso del baile del final del Acto I, con tres conjun-
tos instrumentales tocando al tiempo en compases distintos— y la entrada triun-
fal del comendador en la escena final con tres protagonistas sugieren la existencia 
de una ópera teatralmente perfecta. La afinidad temática y circunstancial de esta 
escena con la inicial del Diálogo, es reveladora: infierno, diablos, autores, pecadores 
inmersos en el mundo de la escena teatral. En este punto habremos de señalar un 
elemento formal definitivo para la categorización de los subgéneros: la alternación 
entre el diálogo hablado a la manera del teatro y los números cantados —ya sea de 

7	 Escribe A. Gramsci: “El folklor no debe ser concebido como algo ridículo, como algo extraño que causa 
risa, como algo pintoresco; debe ser concebido como algo relevante y debe considerarse seriamente. 
Así el aprendizaje será más eficaz y más formativo con respecto a la cultura de las grandes masas po-
pulares (cultura delle grandi masse popolari)”. (Citado por Dussel,  2005, p. 10. cita 43). 



El ciclo musical candelario34

manera individual (arias o romanzas) o colectiva (dúo o trío)— va a establecer la dife-
rencia radical entre la ópera, por una parte, y el singspiel, la balada opera y el dramma 
giocosso, por otra. Los 3 subgéneros, reiteramos, son utilizados alternativamente 
por el Teatro La Candelaria en las obras de su ciclo musical. 

Finalmente, presentamos el Verismo musical, como un estilo que va a enriquecer 
la ópera por medio del énfasis de la dimensión humana y su relación con una socie-
dad, en medio de conflictos de índole social y económica. Aunque su origen es litera-
rio y francés, fundamentalmente por las obras de Honorato de Balzac (y su realismo 
social) y Émile Zola (y su literatura), actúa como detonador en la profusión de obras 
de teatro musical de todos los orígenes con un alto contenido social:

Verismo [...] dando a las herramientas objetivas de los narradores naturalistas 
una categoría que va más allá del arte, buscando una fusión con la vida. No se 
trata sólo de llegar a la objetivación de la realidad, sino de tocar, a través de 
estas técnicas por las que discurre el diálogo entre autor y destinatario [...], la 
noción de verdad. (Fernández, 2010, en línea) 

Los especialistas coinciden en afirmar que la primera ópera bajo este mote de 
verista es Carmen (1875), opéra comique francesa de Georges Bizet, con libreto de 
Halévy y Meilhac; basada en la novela homónima (1845) de Prosper Mérimée e inspi-
rada a su vez por Los Gitanos (1824), poema narrativo de Aleksander Pushkin. Además 
algunos cronistas afirman que su inicial fracaso fue causa de la prematura muerte de 
Bizet, quien murió sin imaginar el inagotable éxito de su creación. Esta historia cruel 
sobre el amor de José por una indómita gitana en Sevilla (España), precursora del femi-
nicidio por celos ciegos y asesinos, ha ejercido una enfermiza atracción en los aficiona-
dos, hasta el punto de ser la segunda ópera más representada en el mundo, según la 
lista de Operabase8. Su referencia acá obedece a que son los italianos quienes le dieron 
continuidad y dimensión universal a ese estilo que algunos refieren con el sinónimo de 
“baño de sangre”, a través de compositores y obras como Cavalleria rusticana (1890) 
de Pietro Mascagni, Il pagliacci (1892) de Ruggero Leoncavallo y  La bohème (1896) 
de Giacomo Puccini. Este subgénero será una veta inagotable en la configuración de 
repertorios modernos y contemporáneos de todos los países deudores de la tradición 
italiana. 

En la producción candelaria encontramos una obra que se puede considerar 
paradigmática del estilo verista en su concepción de los personajes y tratamiento 
de la historia: En la raya (1992). Este último es un delicado y desgarrador trabajo que 
construyó el grupo de manera colectiva y con la aportación directa de habitantes de 
la calle, llamados en Colombia de una manera lapidaria y vergonzosa: desechables. 
Hace parte de la lista de las grandes obras del teatro colombiano que tocan el tema 
de la violencia contemporánea. 

8	 Sistema estadístico mundial de ópera on line, ubicado en Luton, Inglaterra.



Andrés Rodríguez Ferreira 35

La isla flotante inglesa
La cuna del musical moderno no siempre amó este género. El decisivo influjo del tea-
tro isabelino durante los dorados años del Cisne de Avon, bajo el reinado de Isabel I 
(1558-1623), dejó una elaborada cultura del drama entre la sociedad sajona que hizo 
difícil la aceptación de las convenciones de la ópera italiana. Por otra parte, los 36 
cortos años de vida del compositor inglés más determinante en la música para la 
escena, Henry Purcell, frustró por años la instauración de una ópera auténticamente 
inglesa, pese a su crucial aporte con la ópera Dido y Eneas (1689) y sus 6 semiópe-
ras, llamadas por Alier “fantasías teatrales en música”: Dioclesan (1690), King Arthur 
(1691), The Fairy Queen (1692), Timon of Athenas (1694), y en 1695: The Indian Queen 
y The Tempest. Como si no fuera suficiente la muerte de Purcell, la prohibición purita-
na de Cromwell del teatro y la ópera, entre los años 1642 y 1660, contribuyó aún más 
para mantener en vilo el desarrollo del género. A lo anterior se suma (no sabemos 
si a consecuencia o como causa) la situación irónica que el compositor inglés más 
importante, hasta Elgar, fuese un alemán con formación italiana: Georg Friedrich 
Häendel. La relación entre el inglés y la ópera estuvo siempre mediada por la inclina-
ción natural por el dramatismo perfecto de Shakespeare, por lo que el cálido senti-
miento de admiración de los ingleses por Häendel, sus óperas, música de efemérides 
y oratorios, está explicado más por la calidad compositiva de este barroco, que por 
un gusto especial por la invención escénica florentina. Este alemán cosmopolita —a 
quien un humilde Johann Sebastian Bach siempre quiso conocer— creó un ecléctico 
estilo musical que mezclaba la profundidad del contrapunto alemán con la perfecta 
levedad melódica italiana; agregaba a la elegancia formal francesa una orquestación 
con los medios instrumentales disponibles, para apuntalarlo todo con fuerza dramá-
tica, riqueza orquestal y espectacularidad vocal. De su labor como impulsor y primer 
director de la Royal Academy of Music, punto de partida de la actividad operística 
y músico-teatral de Londres (actividad que incluye uno de los templos de la ópera 
mundial: Real Theater, o Covent Garden, antepasado de la Royal Opera House) nos 
ilustra las 46 óperas compuestas en italiano e inglés que incluyen oratorios para ser 
representados.

Mayor fue el obstáculo que supuso, para la carrera de Häendel, el estreno de 
una feroz sátira antioperística y antiitalianista, The Beggar´s Opera [...] la sátira 
consistía en la imitación del género italiano pero con personajes del submundo 
londinense [...] las implicaciones de lucha social que se encuentran en la ópera 
asustaron a la nobleza y la alta sociedad, que desertaron temporalmente de 
los espectáculo operísticos. (Alier, 2002, p. 104)

El gusto inglés por lo elevado, cortés y trascendente, además de la inclinación por 
los temas nobles y aristocráticos, sería fuertemente contrastado con la invención de 
este subgénero que será determinante en el desarrollo de la música para la escena 



El ciclo musical candelario36

de occidente: ballad opera, subgénero que comporta la llamativa condición de ser 
sustentada en una sola obra: The Beggar´s Opera (1728) con libreto de John Gay y 
música de Johann Pepusch. Si allá los héroes son príncipes y nobles, acá son ladrones 
y bandidos; si allá heroínas y princesas, acá, putas y cotorreras. Su permanencia en el 
tiempo (es la única que se conserva en cartelera) le permitió ser precursora e inspira-
dora de un tipo de teatro musical que se ha desarrollado en toda la órbita occidental 
y ha dado origen a otras manifestaciones de igual sentido popular, satírico y crítico. 
La interesante mixtura de canciones populares, baladas y arias famosas con himnos 
religiosos, además de melodías folclóricas y villancicos, le aseguró un éxito entre las 
clases populares y desfavorecidas (que aún conserva). Desafortunadamente solo se 
conserva la obertura a la francesa, con extractos de dos de las canciones centrales y 
las líneas melódicas de las 69 canciones. Su influencia sobre toda la gama de espec-
táculos de teatro musical sajón aún no cesa, y su transposición en esencia y contun-
dencia al teatro musical alemán de las entreguerras es innegable. La característica 
fundamental es la vertiginosidad de sus 45 escenas acompañadas de las canciones 
que sirven de enlace, comentario o avance de la acción. La “extirpación” del usual 
recitativo, rémora de los antiguos tiempos, le confiere al espectáculo una dinámica 
especial que impide la contemplación pasiva, como en la ópera, centrando la atención 
en los irreverentes textos que le confieren valor estético a la sátira social y política. 

La secreta inclinación del pueblo por el arte que subvierte el orden, garantizó su 
permanencia y vigencia más allá de las primeras 62 funciones y del escándalo inicial 
que produjo, hasta llegar en el año de 1920 a las 1463 representaciones, similar al 
récord de Guadalupe, que superó las 1500 funciones, entre el año de estreno (1975) y 
1988, y que en Colombia, país sin larga tradición del espectáculo teatral, representó 
un hito histórico insuperable hasta hoy. Para el caso de Guadalupe y Golpe de suerte 
—principalmente— encontraremos la misma disposición formal de este género 
inglés, en el que la alternación de canciones populares con canciones originales para 
la obra se da de manera dinámica. El caso de Los diez días es similar al paso que da 
la ballad opera hacia el musical sajón, y aunque en el análisis de obra veremos cómo 
cada una de ellas privilegia alguno de los elementos formales o de las convenciones 
de géneros alemán, italiano o inglés (singspiel y el dramma giocosso), el valor radica 
en la mezcla que potencializa la eficacia teatral.

La adusta Alemania y el festivo singspiel
Cerrando este recorrido por la tradición musical de Occidente, como fuente primaria 
del teatro musical tenemos a Alemania, la adusta creadora del movimiento del ro-
manticismo; esa cultura germana de origen campesino que no hace concesiones a 
la superficialidad en el arte y la razón. Esa del Sturm und drang (tormenta e ímpetu) 
que le concede por primera vez en el mundo moderno, y a manera de manifiesto, la 



Andrés Rodríguez Ferreira 37

libertad expresiva al sujeto creador con todas sus pasiones, emociones y razones; 
contrariando al frío racionalismo y caduco positivismo. Antiguos dictadores de la in-
cipiente teoría estética del XVII9, serán necesariamente desplazados en función de la 
función del arte como fuente de conocimiento y aprehensión del mundo que hierve. 
La dilatada historia de guerras, invasiones y sus dramáticas consecuencias como las 
que trajo la de los 30 años, que devastó el país y lo subsumió al imperio austrohún-
garo; la fracasada unidad territorial pangermánica, pese a la obra magna de Carlo, 
como fue el Sacro Imperio Romano Germánico (I Reich, cuyo tercera edición fue el 
sueño de aquel desquiciado canciller), trajo como resultado su tardía configuración 
como país, y solo hasta Otto Von Bismarck, en 1871, no se puede hablar de ella. Por lo 
que la postura política de los escritores, compositores y artistas, frente a la realidad 
circundante, fue una constante durante los siglos XIX y XX, y trazó un derrotero para 
la creación de obras. Y la música para la escena no podía estar fuera de esta postura. 
Es aquí donde el término singspiel aparece dando forma a la voluntad creativa de un 
genio de la música teatral: Mozart. 

La naturaleza netamente germánica de este singspiel (La Flauta Mágica, 1791) 
con sus melodías de aspecto popular, [...] no dejó de encandilar al público de 
habla alemana. Si con el Rapto del Serrallo (1782) Mozart había puesto las bases 
de la ópera alemana, con La Flauta Mágica acabó de abrir la nueva vía por la que 
entraría, al margen de las óperas italiana y francesa, la ópera popular alemana 
de los (Carl María Von) Weber, Hoffmann, Spohr [...]. (Alier, 2002, p. 134)  

En el cambio determinante que fue la asunción del alemán como idioma del sub-
género —profanando así la costumbre del bel canto italiano— no radica su única 
propuesta revolucionaria. Transcribimos literalmente una definición perfecta en la 
injustamente despreciada Wikipedia, que se ajusta plenamente a los particulares de 
nuestro análisis de obra, profanación obligada dada la ilustrativa definición: 

El singspiel alemán es una pequeña obra de teatro o un tipo de ópera popu-
lar. A diferencia de la ópera, las formas musicales son más simples, las arias 
menos complejas y los recitativos son hablados. Se trata de un género teatral 
típicamente alemán. Es parecido a la opéra-comique francesa, a la ópera balada 
(ballad-opera) inglesa y a la zarzuela española. (Wikipedia, s.f., en línea) 

Aquí se hace pertinente citar a Franco Fabbri, pionero de estudios de géneros 
musicales populares, y por extensión, aplicable a nuestra investigación: “El género 
musical es un conjunto de eventos musicales (reales o posibles) cuyo curso es gober-
nado por un set de reglas socialmente aceptadas” (Fabbri, 1981, p. 1)10.

9	 Ver Alexander Gottlieb Baumgarten y su obra Aesthetica (1750) o Del conocimiento sensible.

10	 Este texto fue presentado, el 21 de junio de 2006, como conferencia en el seno del VII Congreso IAS-
PM-AL, “Música popular: cuerpo y escena en la América Latina”, celebrado en La Habana del 19 al 24 
de junio de 2006. 



El ciclo musical candelario38

Anticipando entonces algunos elementos del capítulo de análisis, y tomando 
como referente de origen el tipo de teatro musical popular que elabora la Alemania 
disgregada a lo largo de muchos años, encontraremos su afinidad con los géneros 
inglés e italiano, respectivamente. En estos subgéneros habremos de encontrar los 
referentes directos del trabajo creativo de La Candelaria, su tránsito por uno y otro, 
la acentuación alternada entre lo popular, satírico y crítico. De esta forma se podrá 
concluir que la originalidad pura (ese infundio antiquísimo) no es más que la con-
junción de la invención humana, a través de siglos de creación. Así, la proliferación 
de recursos expresivos, musicales, poéticos y plásticos similares en cada una de las 
creaciones listadas, nos habla de un lenguaje que se erige universal. 

El siguiente paso es el que da Bertolt Brecht, con su adaptación de la Beggar´s 
Opera, llamada Ópera de tres peniques, en alemán Die Dreigroschenoper (1928), con 
libreto y dirección del dramaturgo berlinés y música del compositor académico, Kurt 
Weill. La feliz colaboración de estos dos creadores dio origen a un nuevo tipo de 
teatro musical emparentado, además de la forma original de la cual tomó el molde, 
con el teatro épico desarrollado por Brecht, al cual se le adaptan los recursos escé-
nicos que exige una obra teatral con música en vivo, interpretada vocal e instrumen-
talmente por no músicos, acorde con la teoría del teatro brechtiano. El interés de 
Brecht es permitir al espectador desarrollar una idea argumentada sobre los sucesos 
que ve en la escena, no que se emocione, se conmueva o se divierta. Debe contribuir 
a la formación ideológica y política de un espectador “inteligente” que se cuestione 
y, por ende, transforme la sociedad. 

Los ecos de esta obra —que se representó hasta la toma del poder por parte 
de los nazis, resuenan a través de la música insurgente del jazz, con su timbre de 
cobres, rítmica percutida y voces expresionistas más que preciosistas—  le dieron el 
tono musical adecuado a un teatro crítico, mordaz y de profundo sentido político. Su 
estructura, evidentemente musical, con un prólogo y ocho “imágenes”, repartidas 
en 3 actos y 21 números musicales, es la reelaboración virtuosa de los más conno-
tados subgéneros del teatro musical, y no es gratuita su naturaleza precursora de 
otros variados subgéneros del siglo XX, como los relacionados arriba.

Pese a que en cada época se han percibido cambios en el género del teatro musi-
cal, sobre todo en la mise en scène, dictados por el desarrollo de los recursos técni-
cos alcanzados y por esbozo de teorías de estilo, la esencia del género se mantiene 
incólume en su sentido de apropiación por parte del popolo, que es en últimas quien 
lo configura, enriquece, le da vida, lo reclama, desaprueba a veces, y otras, lo erige e 
inscribe en la perenne memoria colectiva.

En este momento, vale la pena anotar el fallido intento de La Candelaria de mon-
tar precisamente la Ópera de tres peniques, Die Dreigroschenoper (1928) de Brecht, 
durante el año de 1991. La dificultad de tener un nivel interpretativo musical por parte 
de los actores para poder dar cuerpo a este clásico del teatro musical, fue una de las 



Andrés Rodríguez Ferreira 39

causas del fracaso. Sin embargo, García propone un texto, La trifulca del revolcón, del 
que surge finalmente La trifulca (1991). Este último “es un texto influido en parte por 
la ópera (de tres centavos) [...]. Como uno de los lenguajes más fuertes de la obra 
estaba la música, yo había propuesto rock duro, o rap, pero desgraciadamente no 
encontramos los músicos que necesitábamos [...]” (Duque y Prada, 2004, p. 488).

Ante la exigencia musical, García propone buscar músicos que estén en condicio-
nes de realizar ese propósito de montaje, pero al no lograr una feliz resolución, el 
trabajo de alguna manera fracasa. La aplicación en este caso de un modelo (tener 
músicos externos que interpreten la partitura de una obra) podría haber causado 
lo que García consigna como “una de las obras más problemáticas en la historia de 
este grupo”. 





Segundo acto
¿Una tras-escena transmoderna? 

Éramos un visión con el pecho de atleta, las manos de petimetre y la frente de 
niño. Éramos una máscara, con los calzones de Inglaterra, el chaleco parisiense, 

el chaquetón de Norte América y la montera de España 
José Martí

Lo que dejaron los invasores, recogieron unos coloniales 
ilustrados y re-crearon otros mestizos insubordinados
Para el conjunto de teóricos, científicos sociales e investigadores latinoamericanos 
que han abordado el estudio de los fenómenos políticos y culturales originados en 
este rincón del mundo, no ha sido tarea fácil construir parámetros de análisis certe-
ros que den cuenta de la fecunda gestación de obras y autores que resultan inclasifi-
cables, a la luz de los conceptos occidentales dominantes. Usualmente, para enten-
der lo particular y propio, desde lo histórico-social, se acudía a las ciencias sociales, 
específicamente, a partir de una filosofía de la cultura.

(…) se hacía referencia a Oswald Spengler, Arnold Toynbee, Alfred Weber, A. 
L. Kroeber, Ortega y Gasset o F. Braudel, y después un William McNeill. Pero 
siempre para comprender el fenómeno griego (con las célebres obras tales 
como la Paideia o el Aristóteles de W. Jaeger), la disputa en torno a la Edad 
Media (desde la revalorización autorizada de Etienne Gilson), y el sentido de 
la cultura occidental (europea) como contexto para comprender la filosofía 
moderna y contemporánea. Aristóteles, Tomás, Descartes, Kant, Heidegger, 
Scheler era las figuras señeras. Era una visión sustancialista de las culturas, sin 
fisuras, cronológica del Este hacia el Oeste como lo exigía la visión hegeliana 
de la historia universal. (Dussel, 2005, p. 1)

la aventura de analizar cualquier fenómeno cultural propio se complicaba al preten-
der trasladarlo a aquellas obras artísticas que trasgredían lo arriba señalado. Aunque 



El ciclo musical candelario42

hoy en día la incomprensión ha mutado por una admiración sin ambages —dado el 
triunfo del “exotismo” latino desde hace unas 3 décadas—, esta no ha sido una res-
puesta satisfactoria para entender el sentido de la creación que se origina desde estas 
tierras. De la forzada admiración por lo “pintoresco” que exudan las creaciones nati-
vas, vernáculas o indígenas que permanecen contundentes en su esencia desde antes 
de la invasión, se ha pasado al culto pueril y un poco bobalicón por las mismas; como si 
todas ellas fueran obra de estados mágicos y no auténticas obras de expresión. 

Para ilustrar lo anterior, podemos mencionar las actitudes de las sociedades 
modernas y de la tradicional clase política latinoamericana en torno a la tradición oral 
nativa Quechua, Mapuche y Aymará. Desde los años 70 del pasado siglo se encuen-
tra una profusa serie de investigaciones que valoran y justiprecian el nivel expre-
sivo y mítico que poseen estas lenguas. Estudios lingüísticos valoran sus estructuras 
idiomáticas y gramaticales; sin embargo, de manera irónica, no se le reconoce a sus 
hablantes el mismo valor en los ámbitos políticos y civiles. En Carigüeta, obra escrita 
originalmente en quechua, La Candelaria aborda la historia, tratando de mantener la 
belleza de la palabra y sus dimensiones míticas, pero exponiendo de manera clara la 
aniquilación del imperio inca a manos de Pizarro y su ejército invasor. 

Más acá, en el interesante y fecundo recorrido que plantea la Maestría en Estudios 
Artísticos de la Facultad de Artes ASAB, hay varios espacios que invitan a la reflexión 
en una dirección distinta a todas aquellas que Dussel critica de la filosofía de la cul-
tura. En ellos se nutre la mirada del investigador con otras ópticas que, siendo el 
fruto de la decantación y reflexión teórica permanentes, han dado inicio a nuevos 
caminos de análisis, resignificación y valoración de fenómenos artísticos, sociales y 
políticos surgidos desde finales del XX y comienzos del XXI. Movimientos políticos 
con inclinación de izquierda social y con claros visos de multiculturalidad, inclusión 
social, respeto por la ecología y la diversidad, se cruzan y acaso explican literatu-
ras, músicas e imaginarios nutridos desde lo popular. El mal llamado Boom latino-
americano, la literatura de emancipación; las músicas populares y de fusión como 
el reggae y el punk rock, heavy metal, de orígenes sajones pero con apropiaciones 
latinas; como también las fusiones que se pretenden desde lo propio y autóctono, 
han sido vislumbradas desde teorías que interpretan su esencia y valor intrínsecos 
sin las usuales valoraciones eurocéntricas. 

Inmerso en lo anterior, tenemos el movimiento del Nuevo Teatro Colombiano, 
que ha sido definido, descrito y caracterizado por diversos autores y de los cuales 
señalamos los factores específicos que ilustran su “actitud” creativa, su forma de 
concebir la creación. Para efectos del presente libro, se reiteran los valores que 
apuntan al marco específico de la búsqueda de un lenguaje propio, autóctono (ori-
ginado y nacido en el mismo lugar en que se encuentra), inédito y original, como 
puede ser el hecho indisputable de haber creado obras paradigmáticas que se fun-
dan en esos valores que se antojan como particularmente propios. 



Andrés Rodríguez Ferreira 43

Un cúmulo invaluable de reflexiones teóricas y de producción de sentido sobre 
nuestra identidad es descrito, de forma insuperable, por Gabriel García en este 
lamento propositivo:

Pues si estas dificultades nos entorpecen a nosotros, que somos de su esencia, 
no es difícil entender que los talentos racionales de este lado del mundo, exta-
siados en la contemplación de sus propias culturas, se hayan quedado sin un 
método válido para interpretarnos. Es comprensible que insistan en medirnos 
con la misma vara con que se miden a sí mismos, sin recordar que los estragos 
de la vida no son iguales para todos, y que la búsqueda de la identidad propia 
es tan ardua y sangrienta para nosotros como lo fue para ellos. La interpreta-
ción de nuestra realidad con esquemas ajenos sólo contribuye a hacernos cada 
vez más desconocidos, cada vez menos libres, cada vez más solitarios. Tal vez 
la Europa venerable sería más comprensiva si tratara de vernos en su propio 
pasado. Si recordara que Londres necesitó 300 años para construir su primera 
muralla y otros 300 para tener un obispo, que Roma se debatió en las tinieblas 
de la incertidumbre durante 20 siglos antes de que un rey etrusco la implan-
tara en la historia, y que aún en el siglo XVI los pacíficos suizos de hoy, que 
nos deleitan con sus quesos mansos y sus relojes impávidos, ensangrentaron 
a Europa como soldados de fortuna. Aún en el apogeo del Renacimiento, 12 
mil lansquenetes a sueldo de los ejércitos imperiales saquearon y devastaron a 
Roma, y pasaron a cuchillo a ocho mil de sus habitantes. (García, 1983, pp. 8-9), 
(el subrayado es nuestro) 

Santiago García nos lo dice a su manera:

Todos ellos (Esquilo, Sófocles, Eurípides, Aristófanes, Lope, Calderón, Tirso, 
Cervantes, Shakespeare, Marlowe, Moliere, Goldoni, Goethe, Schiller) hicieron 
sus obras cargadas con inmensas dosis de crueldad así como de humor, y no 
tuvieron tiempo para montar piezas de nadie más, absolutamente de nadie, 
rechazaron ser repetidores de otros, las miraron sí, conocieron lo que hacían 
los demás, pero tratar de montar esas obras, de repetirlas, ¡jamás! (Duque y 
Prada, 2004, p. 258)

Dentro de los generadores de pensamiento en América Latina, descuella la 
figura del argentino de nacimiento y mexicano por adopción, Enrique Dussel; tér-
minos y conceptos tales como Filosofía de la Liberación, Ética de la Liberación y 
Transmodernidad, señalan su búsqueda permanente en la dirección de construir un 
análisis que le dé sentido a ese lugar llamado América Latina:

Es ya habitual decir que nuestro pasado cultural es heterogéneo y a veces inco-
herente, dispar y hasta en cierta manera marginal a la cultura europea. Pero 
lo trágico es que se desconozca su existencia, ya que lo relevante es que de 
todos modos hay una cultura en América Latina. Aunque lo nieguen algunos, 
su originalidad es evidente, en el arte, en su estilo de vida. (Dussel, 2005, p.  4) 



El ciclo musical candelario44

Entonces: ¿Cómo utilizar las teorías epistémicas surgidas en recientes tiempos y 
que buscan responder acerca de nuestro origen y destino particulares, sin caer en 
los discursos hegemónicos que nos miran como colonias redimidas? Dussel le da un 
nuevo lugar de ubicación a ese “lugar fecundo” y le llama transmodernidad:

Con el impacto de la modernidad europea desde hace poco en las múltiples 
culturas del planeta (piénsese en las culturas china, del sudeste asiático, hindú, 
musulmana, bantú, latinoamericana), todas ellas producen una “respuesta” 
variada al “challenge” moderno e irrumpen renovadas en un horizonte cultu-
ral “más allá” de la modernidad. A esa realidad de un momento multicultural 
fecundo la llamamos el fenómeno de la“transmodernidad” (ya que la “pos-
modernidad” es todavía un último momento de la modernidad occidental). 
(Dussel, 2004, p. 201)

El concepto transmodernidad fue acuñado por la investigadora y filósofa valen-
ciana, Rosa María Rodríguez Magda, quien dando cuenta de un encuentro con Jean 
Baudrillard en 1987, en el cual, el filósofo del posestructuralismo se negaba a adscri-
birse a la corriente posmoderna; ella, tomando en cuenta el desarrollo que los térmi-
nos de transpolitique y transexualité habían tenido en su teoría de la hiperrealidad, 
denomina a nuestra época como transmodernidad. Pero mientras Rodríguez plantea 
el concepto a la manera de una triada modernidad-posmodernidad-transmoderni-
dad, presentando esta última como una superación de la posmodernidad, Dussel lo 
plantea al contrario de esa secuencialidad, de una manera transversal. En palabras 
de Ahumada, la acepción dusseliana puede quedar más clara:

Está antes de la Modernidad y a la vez la trasciende, siendo una categoría de 
exterioridad que pretende sacar la voz propia de las culturas no europeo-nor-
teamericanas, para así poder establecer diálogos interculturales simétricos 
que llevan consigo características de la propia cultura inconmensurables al 
proyecto moderno europeo. (Ahumada, 2013, en línea) 

Es importante señalar que Dussel no referencia el término desde la producción 
teórica de Rodríguez; no obstante, ella sí alude a la utilización que del mismo hace 
el filósofo mexico-argentino partiendo de su enunciación personal; además crea 
una distancia al circunscribirlo “en el contexto de la filosofía de la liberación y la 
reflexión sobre la identidad latinoamericana, entendiendo por teorías transmoder-
nas aquellas que, procedentes del Tercer Mundo, reclaman un lugar propio frente a 
la modernidad occidental, incorporando la mirada del otro postcolonial subalterno”. 
(Rodríguez, 2011, en línea).

Cuando Dussel lo enuncia y ubica “desde otro lugar” (other location), indica esa 
“radical novedad” que es su surgimiento desde la “exterioridad alterativa”, que en 
Colombia encarna ese teatro que comienza a crear García y que surge desde finales 
de los 60, acompañado de la fuerza que encarnan los movimientos sociales, políti-
cos y estudiantiles en eclosión. 



Andrés Rodríguez Ferreira 45

Yo empecé fue a hacer el Otro Teatro sin haber conocido el anterior, y 
nunca sentí la necesidad de recurrir a esas otras fuentes, para nada. Ahora, 
hubiera querido, digamos, en este momento, tener mucha más relación con 
“Campitos” y con Luis Enrique Osorio que con Jerzy Grotowski, o con el teatro 
en Checoslovaquia o con Francia, en vez de haber ido a Checoslovaquia haber 
hecho un stage con “Campitos” y con Luis Enrique Osorio, me hubiera sido 
de pronto más provechoso [...] pero desgraciadamente así no fue… (Duque y 
Prada, 2004, p. 258) 

Ese desempacho y naturalidad al hablar del maestro García es una actitud de 
vida, un carácter distintivo (ethos) que aplica en su vida creativa y social. Si bien no 
se tienen acuñados o consolidados unos términos que serán emblema y signo de 
esta postura que significa estar irrumpiendo desde la periferia, la otredad de las cul-
turas subalternas (pluridiversidad, inclusión y reconocimiento a la diversidad), ya se 
percibe la incomodidad con la injusticia de un diálogo intercultural asimétrico y por 
tanto improductivo en la construcción de núcleos creativos y de sentido identitario. 
Pero nosotros, en refuerzo de la advertencia dusseliana de que esa exterioridad no 
es negativa sino por el contrario: 

Es positividad de una tradición distinta a la Moderna. Su afirmación es nove-
dad, desafío y subsunción de lo mejor de la misma Modernidad. Por ejem-
plo, en las culturas indígenas de América Latina hay una afirmación de la 
Naturaleza completamente distinta y mucho más equilibrada, ecológica y hoy 
más necesaria que nunca, que el modo como la Modernidad capitalista con-
fronta dicha Naturaleza como explotable, vendible y destructible. La muerte 
de la Naturaleza es suicidio colectivo de la humanidad, y sin embargo la cultura 
moderna que se globaliza nada aprende del respeto a la Naturaleza de otras 
culturas […]. (Dussel, 2005, pp. 24-25) 

De lo cual se puede inferir que la importancia de los temas relativos al cuidado 
de la naturaleza y la relación de respeto y amor por la tierra, que se respira en gran 
parte de la obra del teatro colombiano, es de alguna manera un reconocimiento al 
tratamiento que las culturas ancestrales daban al entorno geográfico.

El opus teatral de La Candelaria, ¿una visión adelantada 
de la transmodernidad? 

El sentido general que se infiere del concepto de transmodernidad, anteriormente 
expuesto, nos enfrenta al asunto de ubicar, dentro de la producción del Teatro La 
Candelaria, las producciones que toman una postura enmarcada en el mismo. La uti-
lización consciente de los discursos estéticos derivados de centro-europa, y su aplica-
ción como fuente de reflexión poética son claramente establecidas: “en nuestro grupo 
Teatro La Candelaria nos hemos propuesto no imitar a Brecht, no imitar a Grotowski, 
etc., pero si conocer muy bien sus pensamientos” (Duque y Prada, 2004, p. 275).



El ciclo musical candelario46

Y aún más:

En el teatro latinoamericano el aporte de elementos de la cultura occidental en 
estos últimos veinte años ha sido enorme, tanto a nivel técnico desde las pro-
puestas de Grotowski a las de Peter Brook, como a nivel conceptual y teórico 
desde Stanislavski hasta Brecht pasando por Artaud. Todo este caudal riquí-
simo de aportes se ha asimilado o ha causado tremendas indigestiones [...]. 
(García, 1983, p. 92) 

Indigestiones que no por emanar de importantes teóricos, dejan de presentar 
serios “malestares en la cultura” propia o en la formulación de verdaderas respues-
tas al desafío que representaba para el caso del grupo colombiano, como un creador 
teatral de los 70, erigir un arte no repetitivo, complaciente o formulario, en la acep-
ción matemática, donde bien se le define como un compendio de fórmulas (mate-
máticas o algebraicas, pertenecientes a una o varias categorías) que sirve de guía o 
recordatorio para el momento de aplicarlas. En este caso, fórmulas teatrales precon-
cebidas y exitosas pero ajenas y lejanas a una sociedad que construye sus propias 
“experiencias culturales”.

En este sentido, 

el concepto estricto de “trans-moderno” quiere indicar esa radical novedad 
que significa la irrupción, como desde la Nada, desde Exterioridad alterativa 
de lo siempre Distinto, de culturas universales en proceso de desarrollo, que 
asumen los desafíos de la Modernidad, y aún de la Post-modernidad europeo-
norteamericana, pero que responden desde otro lugar, other location. Desde 
el lugar de sus propias experiencias culturales, distinta a la europeo-norteame-
ricana, y por ello con capacidad de responder con soluciones absolutamente 
imposibles para sola cultura moderna [SIC]. (Dussel, 2005, p. 17)

Nuestro análisis aplicará el sentido y orientación que del término hace Dussel.
La causa primera del desarrollo de la presente investigación ha sido la decisiva 

aportación a la creación de un arte teatral nacional y original de Santiago García y 
del grupo La Candelaria. El interesado en establecer la posición crítica y el valor asig-
nado a la función social del creador teatral en nuestro país, postulada y aplicada por 
García y su colectivo, puede abordar su obra teórica principal, que se compone de 
tres libros sobre la teoría y práctica del teatro (ver bibliografía), en donde además 
de analizar y reflexionar sobre la creación, realizando apuntaciones teóricas sobre 
los montajes de su colectivo, acota aquellos teóricos que para el tiempo aborda-
ban conceptos que nutrían su trabajo teatral. En uno de estos aborda el concepto 
de aculturación desde los trabajos de Dupront (1966), Lanternari (1974) y Bastides 
(1971), luego de lo cual nos dice:

El contacto-choque entre las culturas occidentales y las culturas nativas de 
nuestra América durante la época de la colonia, en muchos casos destruyó 
casi totalmente los valores autóctonos y en otros produjo una interrelación 



Andrés Rodríguez Ferreira 47

(interacción) pero que de todos modos privilegió aparentemente a los elemen-
tos europeos sobre los americanos. (García, 1994,  p. 121) 

Una primera relación directa de García con un campo profesional en formación, 
como era la arquitectura colombiana, cuya alternancia en dos campos aparentemente 
inconjuntables como pueden ser la ingeniería y el diseño por una parte, y la estética y 
funcionalidad por otra, lo inscribió de manera temprana en el discurso de las vanguar-
dias estéticas que a la sazón se imponían. En 1957, con la creación del teatro El Búho, 
en asocio con el español Fausto Cabrera (ambos cesados de la Escuela de Teatro del 
Distrito) se inaugura un nuevo concepto teatral en el país: el comienzo de actividades 
de un grupo profesional, con obras y repertorio permanente, a la par de dar a cono-
cer la vanguardia teatral mundial. Pero no era tan solo una relación circunstancial con 
las vanguardias; la actividad literaria y crítica en torno a la revista Mito, dirigida por el 
poeta Jorge Gaitán Durán y esposo de una de las directoras del grupo de la brasilera 
Dina Moscovicci, destilaba un interés claro por el teatro del absurdo. Autores como 
Ionesco, Arrabal, Tardieu, Adamov y Beckett fueron montados a la par de Mishima, 
Miller, Williams, Thornton Wilder y el recién llegado, Enrique Buenaventura. Algo que 
sacude los entornos sociales y artísticos de la época y que Dussel describe al señalar 
las similares culturas coloniales, sus intereses, gustos y orientaciones:

Élites ilustradas neocoloniales, fieles a los imperios de turno que se distan-
ciaban de su propio “pueblo”, y que lo utilizaban como rehén de su política 
dependiente. Había entonces asimetrías de dominación en el plano mundial: 
a) una cultura [...] La occidental, metropolitana, eurocéntrica dominaba y 
pretendía aniquilar todas las culturas periféricas; y b) las culturas poscoloniales 
(América Latina desde el comienzo del siglo XIX y Asia y Africa con posterio-
ridad a la llamada II Guerra mundial) escindidas internamente entre 1) grupos 
articulados a los imperios de turno, élites “ilustradas” cuyo domino significaba 
dar la espalda a la ancestral cultura regional, y 2) la mayoría popular afincada 
en sus tradiciones, y defendiendo (frecuentemente de manera fundamenta-
lista) lo propio contra lo impuesto desde una cultura técnica, económicamente 
capitalista. (Dussel, 2005, p. 7)  

Si bien la cita tiene el propósito de señalar la relación directa con un teatro euro-
peo que rompió todos los imaginarios teatrales imperantes hasta la Segunda Guerra 
Mundial, este era originado, ideado y producido por creadores en circunstancias y 
condiciones diametralmente opuestas a las nuestras. Una ciudad pretendidamente 
cosmopolita, habitada por élites ilustradas aleladas con el viejo teatro español decla-
matorio, displicentes con el teatro costumbrista de Campitos e indiferentes al tea-
tro político de Luis Enrique Osorio, se pasmaba ante las osadas propuestas de El 
Búho. En la mente de las sociedades ilustradas no existían siquiera ecos de la dra-
maturgia del siglo anterior —hoy afortunadamente justipreciada— de Luis Vargas 
Tejada (1802-29), temprano escritor y piedra fundamental del teatro colombiano, 



El ciclo musical candelario48

cuya extraviada obsesión contra Bolivar no demerita en modo alguno su producción 
teatral. Títulos como las tragedias Sugamuxi (1826), Doraminta (1828) y el sainete 
invaluable Las convulsiones (1828), no fueron incorporadas a un imaginario cultural 
propio por su acendrada crítica al medio circundante, resultado de un espíritu revo-
lucionario y romántico. Lo que configura un capítulo más de la historia colombiana 
del desencuentro crónico entre el artista “poco elegante” o “grosero” (por evitar el 
usual remoquete europeo de “maldito”) y una sociedad que juzga más las maneras 
que la sustancia, y que ha sido aplicado a creadores como Barba-Jacob, Rendón, 
Castillo,Vargas Vila y Vallejo.

De la forma como fue asimilado por estos precursores del teatro moderno en 
Colombia (El Búho y sus variados directores) ese invaluable acervo teatral univer-
sal, que representan las figuras del llamado teatro del absurdo, habría mucho que 
señalar; sin embargo, contrario a lo que sucede en un dialogo cultural asimétrico 
(aquel que se da entre un dominado y su opresor), el producto en ciernes, cuyo 
resultado habrá que esperar hasta la década del 70, fue el resultado de un pro-
fundo desarrollo de lenguajes expresivos, propios de una dramaturgia nacional 
con ecos de la más fina dramaturgia universal. Y aunque también se puede hablar 
del imperialismo cultural británico frente a los irlandeses, y una solapada segre-
gación del norte de Europa hacia España y Portugal, Latinoamérica ha vivido una 
desgarradora historia de invasiones, saqueos y expoliaciones, traducida funda-
mentalmente en la negación del valor de las civilizaciones precolombinas que, 
pese a ser violentamente subyugadas (en el mejor de los casos, pues lo usual fue 
su arrasamiento), aportaron valiosísimos testimonios artísticos de su existencia, 
e interpretación del mundo a ese caldo proverbial, resultante del batiburrillo cul-
tural forzado por el mestizaje étnico indiscriminado y propiciado por unos inva-
sores ebrios de codicia, avaricia y lujuria. “Una futura cultura trans-moderna, que 
asume los momentos positivos de la Modernidad (pero evaluados con criterios 
distintos desde otras culturas milenarias), tendrá una pluriversidad rica y será 
fruto de un auténtico diálogo intercultural, que debe tomar claramente en cuenta 
las asimetrías existentes” (Dussel, 2005, p. 17).

Ante la negación de los hechos históricos, cual avestruz con la cabeza bajo tierra, y 
bajo la imposible moral de desconocer la acción depredadora y destructiva de una cul-
tura autodenominada superior sobre una a la que incluso se le desconoció su categoría 
humana11, se pretende verificar cómo todo el acervo cultural heredado de esa difusa 

11	 Para efectos de ilustración, baste citar la Junta de Valladolid, reunida a pedido de Fray Bartolomé de 
Las Casas en esa ciudad entre 1550 y 1551 con la intención de pedir un trato humano para los indios. 
De esta se desprende la famosa duda que reorientó a la junta —presidida por un plenipotenciario del 
papa y cuya decisión tendría carácter vinculante— en dirección de establecer si los indios pertenecían 
a la especie humana y por ende tenían alma. La conclusión de esta famosa controversia con el inte-
lectual Ginés de Sepúlveda, trajo como consecuencia el aumento descomunal del número de esclavos 



Andrés Rodríguez Ferreira 49

cultura occidental que encarnaba España toma lugar en nuestro imaginario teatral. A 
ese estadio de dominación cultural hay que sumarle el post-colonial, entendiendo esto 
como el momento en que dejamos de pertenecer a la corona española y empezamos a 
sufrir (nada que termina) lo que Mignolo denomina como la Colonialidad del poder. La 
condicionalidad de hacer un arte que esté dependiendo de los modelos que nos han 
sido “legados”. Esa relación de dependencia de las burguesías periféricas (colonizadas) 
con las burguesías metropolitanas (opresoras), de las que nos habla Dussel, se mani-
fiesta en las primeras críticas reprobatorias hacia la libertad creativa de García con los 
paradigmas teatrales: “fuera del (Berliner) Ensamble las versiones del teatro de Brecht 
son sombras de sombras, simulacros, esfuerzos patéticos por reproducir lo irreprodu-
cible” (Valencia, citado por Arcila, 1992, p. 32)12.

La inquina de la crítica empezaba a agudizarse. Primero, frente a la preponde-
rancia de autores que señalaban la injusticia, violencia y explotación de una realidad 
difícil, y que prontamente se iba a tornar terrible. La crítica prefería autores menos 
“comprometidos y politizados”: “¿Qué hacer con Brecht? Valencia respondía con 
astucia: es demasiado grande para dejárselo a los brechtistas; es demasiado rico 
para que en nuestra gran pobreza, podamos ignorarlo” (Arcila, 1992, p. 32).

Segundo, oponiéndose a la “pretensión” de García y su grupo de crear obras 
propias (¡colectivas!) originales y alusivas a hechos que la culta y refinada sociedad 
colombiana —presa eterna de las buenas costumbres— sugería olvidar. Hechos 
tales como la masacre de las bananeras, el desplazamiento y la migración forzosos, 
miseria y violencia oficial generaron un cambio en la actitud de los críticos, los cuales 
se acomodaban según las circunstancias:

Toda la delicia con que había gozado la crítica teatral hasta ese momento, que 
también nos había criticado muy fuertemente, pero (sic) ya en ese momento 
se les había olvidado que cuando se estrenaron esas obras hablaron pestes [...] 
en ese momento eso que habíamos hecho antes era una maravilla y este nuevo 
teatro era un teatro populista [...]. (Duque y Prada, 2004, p. 296) 

El arribo a una conciencia clara de su labor como creador y sujeto artístico en un 
contexto específicamente conservador e inmovilista como el colombiano, fue el resul-
tado de seis décadas continuas de formación, exploración y construcción de un ethos 
artístico que ha sido inscrito en la historia del arte nacional. Muy en la línea crítica 
que, según Dussel, supera esos condicionamientos de discutible superioridad intelec-
tual y se opone a las “reducciones historicistas” de nuestra realidad latinoamericana:

Contra el revolucionario, que lucha por el “comienzo” de la historia en el 
futuro; contra el liberal que mistifica la emancipación nacional contra España al 

negros en Las Indias para reemplazar en las duras tareas a los indígenas; a quienes finalmente se les 
“concedió” la categoría humana.

12	 Palabras del crítico Hernando Valencia G. en la revista Eco, citado en Arcila, 1992,  p. 32.



El ciclo musical candelario50

comienzo del siglos XIX; contra los conservadores que por su parte mitifican el 
esplendor de la época colonial; contra los indigenistas que niegan todo lo pos-
terior a las grandes culturas amerindias, proponía la necesidad de reconstruir 
en su integridad, y desde el marco de la historia mundial, la identidad histórica 
de América Latina. (Dussel, 2005, p. 2) 

La dificultad de “inventar” un teatro desde estas perspectivas que traza Dussel y 
que García emprende desde lo propio es patente; en especial, sin negar la invaluable 
tradición occidental, sin desconocer los valores intrínsecos de las culturas aportantes 
en ese largo proceso de aculturación, sin dejar de lado la conflictiva realidad socio-polí-
tica de un sistema que de forma inveterada se ha opuesto al cambio o a la movilidad 
social. En su producción teórica, García propone la experimentación y la investigación 
a través de laboratorios, talleres y centros de experimentación donde, por una parte, 
tengan presencia el “aluvión cultural” presente en las aportaciones teóricas venidas de 
fuera: Stanislavski, Grotowski, Brook, Brecht y Artaud; y por otra, la aportación nativa 
de manera acorde con nuestra realidad, y de cuyo choque, bajo una postura activa (que 
él denomina “aculturación creativa”), surja una nueva y diferente propuesta, un nuevo 
teatro. Toda esta proposición creativa se vislumbra para García en espacios colectivos, 
y los frutos artísticos y teatrales resultantes van debidamente soportados y acompaña-
dos de las reflexiones teóricas e indagaciones que les dieron vida13.

Obras que exploran la construcción de una dramaturgia 
propia, popular e inédita, que bien sirven al desarrollo 
de una postura artística enmarcada desde el proyecto 
de transmodernidad

La maravilla que tienen (las obras) es que son nuestras,  
inventadas por nosotros; naturalmente teniendo en cuenta aspectos de  

la dramaturgia y la cultura universal, porque nada surge de nada,  
y nadie puede darse el lujo o creerse tan genial y sobrado de lote,  

como para dejar de lado más de dos mil años de invención teatral.
Santiago García

Como una forma de sustentar lo anterior —y de hacer una descripción concisa de 
los temas abordados por tres obras emblemáticas de La Candelaria, partiendo del 
año 1966 con la obra Soldados, llegando hasta 1985 con Corre corre carigüeta de 
Santiago García—, en este capítulo se relacionan dos fuentes fundamentales: una, 

13	 Para la ampliación de este aspecto medular, remitirse a la ponencia presentada por García en el “En-
cuentro de artistas e intelectuales de América Latina y el Caribe”, realizado en Cuba en 1981. 



Andrés Rodríguez Ferreira 51

las motivaciones y puntos de partida de las obras, su fiat ars, los propósitos estéticos 
y teatrales expresados a través de los textos de reflexión e investigación teórica de 
García en sus tres libros de teoría teatral, y extractos de textos de las obras que dan 
fuerza a la tesis; y otra, las reseñas, comentarios críticos o análisis de obra realizados 
por críticos y estudiosos del grupo colombiano en los que se refuerza el asunto que 
nos ocupa: la asunción de temas relativos al discurso que fundamenta el proyecto 
de transmodernidad y su consecuente lucha por el reconocimiento, la diversidad, la 
inclusión, la multiculturalidad y todo aquello que ha sido esquilmado en el logro de 
una identidad propia y auténtica. Títulos cuya praxis teatral se orienta hacia los as-
pectos medulares de un teatro original, tomando de manera decidida aquellos de-
tonantes que comprometen al creador con el espíritu que expresa ese proyecto de 
transmodernidad. 

Ese teatro es alentado por las particulares condiciones políticas de un país inmerso 
en una cultura adocenada e inmovilista. En esta última se conjugan todos los ele-
mentos constitutivos del laboratorio teatral: estudio, investigación y delimitación de 
tema y estructura (trabajo de mesa de los actores-creadores junto a sociólogos, his-
toriadores y científicos sociales); talleres, improvisaciones teatrales y laboratorios de 
fundamentación en los aspectos derivados del trabajo teórico (praxis teatral). 

Dos anotaciones pertinentes: primera, para la ampliación del aspecto netamente 
teatral, puede el lector interesado referirse a los autorizados análisis críticos reali-
zados, entre otros, por los autores Gonzalo Arcila, Giorgio Antei, Fernando Duque y 
Jorge Prada, y que hacen parte medular del cuerpo bibliográfico de esta investiga-
ción. Segunda, se advierte que no se relacionan acá las obras del ciclo musical por ser 
objeto de análisis desde otra perspectiva y en el entendido de que, además de poseer 
ellas todo el aliento poético y propio del opus candelario, exploraron específicamente, 
desde la mise en scène, el lenguaje de la música en el teatro de manera novedosa y en 
sintonía con el “aluvión cultural” que significa la tradición occidental del género.

Soldados (1966) 

(…) peros de ´Soldados´ ¡si queda un legado muy importante en todos los 
niveles!:queda consignada como un testimonio de la obra dramatúrgica, queda 

en el repertorio del teatro colombiano… entra en el caudal de la historia tea-
tral… ¡esa fue la gran enseñanza!

Santiago García

Basada en la Casa Grande de Álvaro Cepeda Samudio, con dramaturgia y dirección 
de Carlos José Reyes.



El ciclo musical candelario52

(Violencia oficial contra el pueblo promovida por agentes externos)14. 
Nos explica García sobre la obra:

Lo más importante era encarar un tema nuestro, como el de la huelga de las 
bananeras, con la utilización de nuestro lenguaje, en un teatro sin complicacio-
nes, un teatro muy imaginativo, quitando escenografía, quitando todo, todo, 
dejando únicamente a los dos soldados dialogando en escena con una cobija 
[...] La obra tuvo un éxito muy grande… se hicieron más de mil funciones… 
tuvo una repercusión muy grande en el posterior desarrollo del teatro colom-
biano… (Duque y Prada, 2004, p. 173) 

Una reseña periodística, de manera diáfana, nos cuenta de la obra lo siguiente:

Es una obra clásica dentro del Nuevo Teatro colombiano y una de las más 
representadas dentro y fuera del país por diferentes colectivos teatrales. Esta 
pieza, escrita y montada por Carlos José Reyes en 1966, se basa en un episodio 
de la novela de Alvaro Cepeda Samudio, La Casa Grande. Recrea el conflicto 
sufrido por dos de los soldados llevados para reprimir la huelga en las banane-
ras de la United Fruit en la costa Atlántica colombiana, episodio que termina 
con la masacre de los obreros en diciembre de 1928 [...]  La huelga que los 
trabajadores colombianos le hicieron a la compañía United Fruit, es uno de 
los movimientos obreros más grandes de la historia nacional. La versión ofi-
cial minimiza el alcance político de la protesta y reduce el número de víctimas 
que la sangrienta represión militar ocasionó. En un telegrama publicado en El 
Espectador y enviado al Secretario de Estado de los Estados Unidos, se calculan 
los muertos: “I have the honor to report that the Bogotá Representative of 
the United Fruit Company told me yesterday that the total number of workers 
killed by the Colombian military exceeded one thousand”15 

De forma poética, este episodio nos muestra cómo el pueblo colombiano 
es dividido en categorías sociales diferentes para poder ser explotado. Así, 
los campesinos son transformados en soldados y en obreros que deben 
servir incondicionalmente al sistema [...] Esta obra es una radiografía de la 
corrupción de las Fuerzas Armadas colombianas que están al servicio de inte-
reses foráneos, que alienan al campesino destruyendo en él su identidad y 
su fuerza productiva. Estos jóvenes ya no regresarán al campo y en las ciu-
dades serán seres marginados destinados a los trabajos de servicio y no de 
producción. (Velasco, 1989, en línea) 

14	 Sirvan los cortos acápites de obra escritos entre paréntesis de ilustradores de la creación a reseñar; 
relación que tiene como objetivo informar y ubicar al lector sobre el lugar que ocupan las obras en el 
opus candelario, sus características más relevantes en función del aspecto central de la investigación 
(teatro musical), y su valor en la apropiación y construcción de una dramaturgia nacional encauzada 
en el proyecto de Transmodernidad.

15	 “Tengo el honor (¡) de informar a usted, que el representante en Bogotá de la United Fruit Company 
me dijo ayer que el número total de trabajadores asesinados por el ejército colombiano superó los 
mil”. (Traducción propia).



Andrés Rodríguez Ferreira 53

La recursividad poético-teatral, a la que acude el grupo para vincular al espec-
tador con ese pasado luctuoso de la historia del país, es la razón principal del éxito 
alcanzado. Una obra que muestra a un nuevo actor, desvalido de telones, patas, 
hombros, tramoya y demás aparatajes escénicos y que va en busca de un nuevo 
espectador que no acudía a las salas de manera usual. Los teatros como espacio 
físico disponible escaseaban y además había que ir a buscar al público a sus espacios 
naturales: plazas, mercados, escuelas, sindicatos; empero, el teatro también tenía 
que empezar a despojarse de una pretendida intelectualidad y de una especulación 
artística tan en boga en los círculos intelectuales que permanecían distantes de la 
realidad popular, desde lo que hemos denominado existencialismo posmoderno. 

El menú (1970) 

Buenaventura se emocionó mucho con la obra, 
no pegó el brinco ni el grito, sino que aceptó de una manera muy generosa, 

muy amplia, ese maltrato que le habíamos dado a su obra.
Santiago García

Escrita por Enrique Buenaventura, bajo la dirección de Santiago García. 
(La gula del poder en Colombia y otros vicios gastronómicos y políticos).
Sobre esta obra, el crítico y estudioso de la obra del colectivo colombiano, 

Gonzalo Arcila, escribe:

El Menú es la parodia de los banquetes de caridad, de las ceremonias de con-
sagración de los designados por el establecimiento para adelantar los ritos de 
la democracia formal [...] El profundo sentido de este juego escénico tuvo un 
singular eco en el proceso político-cultural de la sociedad colombiana. [...] El 
rito de la elección presidencial se transmutaba en pesadilla para el estableci-
miento, al conjuro de la acción independiente de una población marginada que 
se creía domesticada. (Arcila, 1992, p. 36)

Además, en el programa de mano de la época se expresa de manera directa: “Es 
una gran comedia de la comida, en un país hambreado, es un carnaval de la demago-
gia, tal como lo vemos cotidianamente sin que lo veamos, sin embargo, en toda su 
crudeza”. (Arcila, 1992, p. 36).

Sus ecos del esperpento valleinclanesco, curiosa coincidencia del arte que surge 
en sociedades pacatas y con visos de puritanismo como la colombiana y la española, 
es un interesante filón que el Teatro La Candelaria va a explorar en obras posteriores.

 El manejo de la improvisación —como herramienta de este montaje— es tal vez 
el factor más interesante que asumen los actores, y que de una manera decisiva va a 
influir en la fundamentación profesional de La Candelaria como un equipo cualificado 
de actores. Esta herramienta va a ser determinante en la construcción del actor-autor 



El ciclo musical candelario54

de las obras venideras; es un espíritu de fundamentación profesional que adopta la 
llamada Casa de la Cultura, y que describe Víctor Viviescas de  la siguiente forma: 

Sin embargo, las consecuencias que se desprenden de esa empresa, en el sentido 
de obra humana, son profundamente serias, en la medida en que cuando surge la 
Casa de la Cultura se constituye inmediatamente en una suerte de guía, de refe-
rente obligado para la actividad teatral en Colombia. (Viviescas, 2012, p. 230). 

En 1969 inicia otra etapa de su vida profesional, de la sede de la calle 20 con 13, 
donde había permanecido alrededor de 2 años, con el arriendo atrasado hasta el 
punto del inminente lanzamiento, un Santodomingo generoso les perdonó la deuda 
con la condición de que se marcharan; de esta forma, se trasladó al barrio de donde 
surge el toponímico nombre de Teatro La Candelaria. Allí abrió las puertas de su 
nueva sede con la obra de Brecht, La buen alma de Tsé- Chuan. No obstante, aunque 
las obras montadas entre 1966 y 1972 fueron 3016, logradas con una factura y exquisi-
tez estéticas (casi todos entre lo más granado de las vanguardias teatrales europeas 
y norteamericanas), El menú constituye el arriesgado primer paso en la búsqueda 
de un lenguaje teatral propio y popular que, a partir de Ciudad dorada (con una dis-
tancia de 6 años), va a constituir el punto de no retorno en la construcción de una 
dramaturgia nacional. Pero esa arriesgada empresa podía costarles el mimo oficial. 

Es pertinente anotar que el orden que guía este capítulo, no es otro que señalar 
los trabajos que apuntan a la proposición de un arte nacional influido por el propó-
sito identitario y enmarcado en el proyecto de transmodernidad.

Corre, corre carigüeta (1985) 

Si la gente quiere ver sólo las cosas que pueden entender, 
no tendrían que ir al teatro: tendrían que ir al baño

Bertolt Brecht

(La invasión de la corona española en América, causa y autora de la aniquilación 
del Imperio Inca, en una forma teatral inextricable para los espectadores).

Autor: Santiago García. Basada en la Tragedia del fin de Athau-Wallpam, manus-
crito del siglo XVI, de autor anónimo, escrito en quechua.

Esta segunda obra configura la trilogía sobre la conquista y la aculturación, 
junto a La trasescena (1984) de Fernando Peñuela y El viento y la ceniza (1986) de 
Patricia Ariza. El enriquecedor proceso de escritura individual inicia con el Diálogo del 

16	 Esquilo, Marlowe, Valle-Inclán, Brecht, Yacine, Smocek, Jarry, Beolco, Kafka y Arrabal, entre otros, 
hacen parte de esta lista. 



Andrés Rodríguez Ferreira 55

rebusque (1981) de García, después del fructífero e histórico de la creación colectiva 
(1972-1980).

Según testimonio de los cronistas del Alto Perú, esta tragedia se representaba 
hacia el año de 1555. Los Incas llamaban a este tipo de teatro huanca, y el texto de 
esta obra fue traducido en 1597 por el boliviano, Jesús De Lara. “García tomó esta 
tragedia como pretexto para proponerle al grupo un texto que diera cuenta de las 
vicisitudes íntimas de Atahualpa frente a la amenaza de los conquistadores lidera-
dos por Pizarro” (Arcila, 1992, p. 108).

Dando constancia del despojo de lo intangible y telúrico, metaforiza el sol con el 
ansía del oro que desató la aniquilación indígena:

CARIGÜETA:

Tomó el maíz nuestro, nuestro oro, nuestro orito como si fuera el sol como si 
dentro viviera el sol, como si el aire del sol le diera su soplo, su aliento, como si 
el sol fuera su vida (...).

Tomó la tierra nuestra, nuestra noche, nuestra nochecita donde todo reposa, 
madre nuestra que todo sustenta devoradora y pandora, como si fuera el 
fondo como si fuera la muerte nuestra muertecita. Y aquí queda en lo de abajo 
en lo que todo posee y manda. (Teatro La Candelaria, 1987) 

Quizás no hay otra obra en el repertorio candelario que haya profundizado más 
en las raíces latinoamericanas, partiendo de lo temático, pasando por lo épico y fruc-
tificando en su realización estética. La conjunción de lenguajes que se antojan total-
mente amerindios, incluyendo la partitura del compositor colombiano Jesús Pinzón, 
con un carácter hierático y ceremonial propio de la tragedia helena, puso a los habi-
tuales espectadores del grupo en una encrucijada extraña: ¿asimilamos la tragedia 
de Atahualpa o nos deleitamos con esa suerte de imágenes que están inscritas en la 
memoria genética?

No solo sus habituales espectadores estaban pasmados, también una de las 
voces más autorizadas del asunto intercultural, el filósofo Néstor García Canclini:

También me sorprendió que uno de los mayores renovadores políticos del tea-
tro latinoamericano, Santiago García, se haya puesto a investigar con su grupo 
La Candelaria el pasado colonial. Luego de las obras de enfática denuncia sobre 
la miseria urbana y campesina que le dieron celebridad, viene el ritual austero 
de `Corre, corre Carigüeta…` obra casi griega por su estructura coral, de un 
autor anónimo del siglo XVI, que narra las vacilaciones del líder inca —entre 
combatir o resignarse— ante la colonia española. En vez del humor insolente 
que los candelarios cultivaron durante 21 años de trabajo, un acto de solemni-
dad religiosa jugado entre actores con máscara que recuerdan a Brecht, pero 
más al teatro No japonés. Por sobre todo, el intento de explorar el pasado del 
que venimos, cómo fue el encuentro y el desencuentro entre las dos culturas 
que formaron nuestra América”. (Citado en Teatro La Candelaria, 1997, p. 119) 



El ciclo musical candelario56

Como conclusión elemental, García y La Candelaria siempre se están reinventando 
en los temas, los modos, las formas y el sentido de su teatro que para el caso especí-
fico del ciclo musical es eminentemente popular; ahí radica la estrecha relación tejida 
con un público que es disímil en su conformación: intelectuales, amas de casa, estu-
diantes y obreros; aunque también el público extranjero se ha sentido tocado por esa 
estética particular, justamente de eso que da cuenta el teórico argentino.

Aunque, desde la perspectiva teatral, estas dos obras cimeras de la dramaturgia 
nacional (Soldados y El menú) están emparentadas con tres textos dramatúrgicos lati-
noamericanos: El monte calvo (1966), Los inquilinos de la ira (1975) y La madriguera 
(1979) del dramaturgo colombiano, Jairo Aníbal Niño; en el devenir de la escena con-
temporánea sirven de referente en el teatro-arte que indaga y apunta a su entorno. 
No obstante siguen siendo vistas por la alta y media burguesía como poco atractivas y 
fuera de moda (especialmente Carigüeta). Baste comparar el profundo aburrimiento 
que producía en nuestras clases dirigentes el teatro que produjo La Candelaria, el TEC 
y en general el conjunto de grupos insurgentes durante las décadas del 70 y el 80, con 
el actual deleite por el teatro comercial, sexista y de tinte existencialista-posmoderno 
que se consume a rodos en Bogotá, Medellín y Cali. 

Obras precursoras de un modo de composición del he-
cho escénico, llamado creación colectiva

Vimos que debíamos hacer nuestras propias obras,  
y el grupo resolvió hacerse autor.

Santiago García 

¿Hay, en esta reacción que desemboca en la creación colectiva, una suerte
de asesinato del padre, de asesinato de la autoridad que significa el texto,

de la autoridad que significa el autor? 
Víctor Viviescas

En la formulación de este tipo de arte popular, que representa el teatro en el que 
García y La Candelaria empiezan a indagar, no se puede perder de vista el serio pro-
blema que representaban y representan los medios privados de comunicación, en 
contubernio con una clase política sempiternamente corrupta. El permanente ase-
dio de los mass media sobre el ciudadano para estimular el consumo de todo aquello 
que haga prevalecer el statu quo es una práctica tan común en Colombia, que se da 
por descontado lo que las encuestas señalen sobre el “gusto oficial” (que el ejército 
y la Iglesia son las instituciones más admiradas y queridas por los colombianos, por 
ejemplo), y es a través de estos presupuestos que se empieza a construir el llamado 
nuevo teatro en Colombia.



Andrés Rodríguez Ferreira 57

Nosotros los comunes (1972) 

La cultura popular es la noción clave para una liberación popular
Enrique Dussel 

Lo más importante es que el contacto con el público se volvió más real; 
esa utopía que teníamos de hacer un teatro popular

se comenzó a hacer una realidad.
Santiago García

(Insurrección civil y popular frente a la explotación social inmisericorde desde 
tiempos inmemoriales). 

A partir de estos dos trabajos (Nosotros los comunes y Ciudad dorada) se involu-
cran los medios expresivos que han venido siendo configurados por el colectivo can-
delario. El sentido de un arte teatral popular, en lo riguroso del término, configura un 
estilo que poco a poco se va afinando en sus herramientas expresivas, y el trajinado 
modelo de la comunicación entre un artista y su público se convierte en un valor agre-
gado que el Teatro La Candelaria le va a conferir al nuevo teatro colombiano. 

Las dos obras reseñadas pueden catalogarse como el origen y planteamiento de 
un método de creación que pasó a denominarse con el mote de creación colectiva; 
término que en su acepción puede considerarse tautológico, en consideración a que 
el teatro es un arte colectivo por antonomasia. No obstante, dentro de las caracte-
rísticas que definen al nuevo teatro colombiano, su proyección, en virtud de ser una 
mirada creativa original e inédita, amén de construir un nuevo público, adquiere un 
peso específico y señala los nuevos rumbos del colectivo. 

Fue la primera obra de las muchas de La Candelaria realizada a través de la 
creación colectiva. La trama se basa en la Insurrección de los Comuneros en 
1781, en el que 20.000 personas que vivían en lo que hoy es Colombia, se movili-
zaron en la búsqueda de la libertad social y mejores condiciones de vida en res-
puesta al aparato económico y político… represivo… español. (Hemispheric 
Institute, s.f., en línea) 

Esta obra, a la que la crítica colonial descalificó por todos los medios, es el 
comienzo decidido de una forma de creación que va a acuñar en la historia del tea-
tro colombiano los títulos que serán considerados hitos de la dramaturgia nacional. 

“Los críticos que lamentaban cómo aquel grupo que había escenificado obras tan 
eximias como Marat/Sade o como el Matrimonio, ahora estaba entregado al popu-
lismo y a una estética burda, sin acabado… eso que habíamos hecho antes era una 
maravilla y este nuevo teatro era un teatro populista…” (Duque y Prada, 2004, p. 
296). La insatisfacción de los críticos con el nuevo rumbo de su colectivo teatral, en 
el cual se abordan las realidades específicas de un país en constante crisis, la traduce 



El ciclo musical candelario58

García en esas palabras. Pero para dar alcance al talante que esgrimía la crítica teatral 
en lo relacionado a las fuentes de las cuales bebía el movimiento, basta leer las siguien-
tes palabras del crítico Eduardo Gómez, consignadas en varios libros, conferencias y 
ponencias donde se pretendía descalificar el trabajo teatral de los dos directores más 
notables: García y Enrique Buenaventura: “Mi intención en estas  ‘notas’ no rebasa 
lo pertinente al problema del teatro colombiano, y como su relación con Brecht ha 
sido tan elemental, basta con advertir que el Brecht más perdurable, el que apunta 
a un futuro más vasto, es el QUE PRECISAMENTE NO HA SIDO COMPRENDIDO POR 
NUESTRO PROFESIONALISMO TEATRAL” 17 (Watson y Reyes, 1978, p. 370).

En todos los ensayos que pretendían proyectar una atmósfera de seria crítica, se 
invalidaban métodos, concepciones, motivaciones artísticas o ideológicas; se des-
calificaba el trabajo escénico de manera presuntuosa, y paradójicamente, mientras 
este crítico alababa y juzgaba conveniente al poeta alemán y a su obra en su com-
promiso político de resistencia al nazismo y al autoritarismo, a los teatristas colom-
bianos se lo negaba de forma implacable.

Como aspecto curioso, consignamos una advertencia hecha por el colectivo crea-
dor y que da cuenta del suceso visionario que en su momento no se calculó, pero 
que apuntaló y consolidó un proceso creativo que se extendería por más de 25 años: 
“Sobre las dos primeras (obras) NOSOTROS LOS COMUNES y CIUDAD DORADA, no 
se tienen casi datos sobre los procesos de creación porque obedecieron más a inte-
reses de realización inmediatos, muy experimentales, que a proyectos dentro de los 
que cabía una cierta organicidad programática”. (Teatro La Candelaria, 1986, p. 9). 

En adelanto de los temas y relatos con sentido social que La Candelaria va a 
presentarle a un público en ciernes, esta obra constituyó lo que podemos llamar el 
“segundo éxito” de un tipo de teatro popular, después de Soldados. Teatro popular 
en el sentido en que Dussel categoriza la cultura popular y de manera opuesta a la 
“cultura nacional” —populista—, definiendo esta última como la suma de la cultura 
oligárquica y burguesa con la del proletariado y del campesino bajo la organización 
de un Estado con claros intereses de manipulación política. Como ejemplos de esta 
perversión de la cultura populista con pretensiones de “nacional”, tenemos el pero-
nismo en Argentina y el uribismo en Colombia. 

Para la crítica, el asunto era simple, escribe Gómez en Nosotros los comunes. El 
peligro latente del populismo:

Es necesario desenmascarar la pretendida ‘inocencia’ del arte… en la obra es 
notoria la voluntad de retomar y actualizar el proceso trunco de la revuelta de 
los comuneros para contribuir a la ‘concientización de las masas’… pero estos 

17	 Este texto fue modificado posteriormente por su autor en su título original que rezaba: “El peligro 
latente del populismo” (sin palabras). El subrayado y la mayúscula nuestros informan de la “inquina” 
que producía al establecimiento los derroteros trazados en esta nueva etapa.



Andrés Rodríguez Ferreira 59

esfuerzos y esta relativa originalidad están, por desagracia, minados, básica-
mente por una concepción populista. (Watson y Reyes, 1978, p. 402-403) 

Claramente se advierte que uno de los puntales para la construcción de esa “cultura 
nacional” (populista y demagógica) es la manipulación mediática actual, en que la con-
versión de ciertos “valores” o “conductas” nacionales en fundamentos que el pueblo 
acoge entusiasmado, y acto seguido, denominarlos “populares” (relativos al pueblo); 
extrayendo de ellos, todo lo que tenga visos de protesta social, inconformidad o con-
ciencia, por ser subversivos e inconvenientes para un fluir tranquilo del poder. 

El anuncio de un nuevo teatro, que además de ser libertario era popular, que lla-
maba la atención de un nuevo público y se mostraba alejado categóricamente de la 
cultura del entretenimiento que empezaba a venderse y a imponerse, no representó 
un buen augurio para las políticas culturales y oficiales. Lo popular, en contraposi-
ción al discurso nacionalista y oficialista en el campo de las artes, será fuente de 
profundas desavenencias entre La Candelaria y los aparatos culturales del estado (a 
lo largo de la historia: Colcultura, IDCT, Mincultura, Idartes y otros). 

La ciudad dorada (1973) 
Pero nosotros [La Candelaria] insistimos en ello… 

construir nuestras propias obras: calvas, tuertas, cojas, 
chiquitas, feas, cagaditas, sin una pata, sin dientes…

Santiago García

El gesto de la risa disuelve la rigidez del poder y pone a temblar a los poderes
Víctor Viviescas 

(Desplazamiento forzado y abandono del campo para despojar de autonomía e 
independencia al pueblo).

Esta obra marca un punto de inflexión en el repertorio candelario, no por la 
forma de creación, sino por la cualificación profesional de los actores, que el grupo 
emprende con un rigor teórico, artístico y teatral que va a permanecer hasta el pre-
sente. El núcleo de esta nueva etapa es la exigencia creativa que se impone a todos 
los miembros del grupo, y la cual va a aplicar en esta segunda creación colectiva.

PRÓLOGO

VOZCambia tu maíz indio de América
te traemos arcabuz, Dios y tabaco
para que lo siembres en tu tierra
por los siglos de los siglos… y así sea.
[...]



El ciclo musical candelario60

Ya tu tierra es nuestra indio americano
ahora sembrarás aquello que ordenemos
y te unirás en las minas a los negros 
para sudar eternamente… y así sea. (Teatro La Candelaria, 1986, p. 61).

Tres momentos comprende CIUDAD DORADA. La salida de la parcela y el mon-
taje de una tienda en el pueblo. La salida del pueblo y la llegada a la ciudad, las 
vicisitudes de la lucha por sobrevivir en la ciudad. (Arcila, 1992, p. 53)

Esta obra trata con decisión toda la complejidad social de un país en eterna vio-
lencia. La postura del grupo es definitiva con respecto al Estado y su cultura ofi-
cial; en especial, frente a los actos del régimen feudal que gobierna Colombia desde 
tiempos inmemoriales y que durante la segunda mitad del siglo XX realizó una con-
trarreforma agraria por medio del despojo, asesinato y desplazamiento, y que hasta 
nuestros días permanece incólume. A partir de aquí, el grupo se ubica desde una 
frontera teatral; las especulaciones vanguardistas, el diálogo intercultural con las 
innovadoras dramaturgias centroeuropeas se dará en otras condiciones. Los temas 
y asuntos abordados ya no serán circunscritos a la angustia existencial del hom-
bre del primer mundo, sino que el telón de violencia, opresión, salvajismo y atraso 
social del país, donde crean su arte teatral, estará como referente simbólico y deto-
nante del conjunto de imágenes escénicas. Toda la producción teatral del Teatro 
La Candelaria será irremediablemente alineada en la franja donde se ubica al arte 
político, subversivo y crítico:

Esta obra, muy distinta a la anterior, tiene mucho más texto en cuanto a diá-
logo… logramos gran éxito, la dimos durante seis años, ochocientas o mil fun-
ciones, no sé cuantas. Y el éxito fue enorme en el sector que nos interesaba. 
Por supuesto, simultáneamente perdimos el prestigio adquirido durante diez 
años con la burguesía y los críticos… (García, 1983, p. 137) 

No nos corresponde en este trabajo, por su complejidad y longitud, hacer una 
valoración estética de las obras que se derivan de esta postura; algunos podrían 
hacer fila al lado de la crítica que acuña el término “teatro pancarta” relacionándolo 
con el tipo de teatro de agitación alemán (agit prop) que caracterizamos en otra 
parte de esta investigación. Baste decir que frente a resultados desiguales, donde 
caben obras de elaboración artística como Guadalupe, Los diez días, El diálogo y El 
paso, entre otras, todo artista tiene el derecho de proponer puntos arriesgados de 
inflexión, en los que se trazan derroteros que conducen al picassiano “cementerio 
de hallazgos”; en el cual, este trabajo colocaría ejemplos de valiosa aportación como 
son la primera versión de Los comunes, Golpe de suerte y La trifulca. 

Finalmente:

Con Nosotros los Comunes y La Ciudad Dorada, el grupo de Teatro La Candelaria 
representó a Colombia en el Festival Mundial de Teatro de Nancy, Francia [...] 
La Candelaria destacó entre los 168 espectáculos que se presentaron y se le 



Andrés Rodríguez Ferreira 61

consideró como uno de los grupos más importantes por la gran recepción que 
le brindó el público, por el tema de las obras, y por la buena realización de la 
puesta en escena. (Florián-Pecha, 2013, p. 165)

Como lo consignamos arriba, la primera obra que trata una temática nacional a 
partir de un suceso histórico —como fue la matanza de las bananeras— es Soldados, 
obra que anuncia la admonición de los nuevos tiempos que ya se vislumbraban y 
que toman forma con los dos montajes emblemáticos, Los comunes y Ciudad. En ese 
interregno, el grupo viaja al festival de teatro más importante de Europa, Nancy, y 
se permite confrontar su opus con los creadores más determinantes del viejo conti-
nente. Es así como el grupo entra en contacto con el trabajo creativo, contestatario 
e innovador de dos directoras teatrales que al frente de sus colectivos realizan unos 
montajes históricos:

•	 Joan Littlewood (Stockwell, Reino Unido, 1914) con su grupo, el Theatre 
Workshop crea ¡Oh What Lovely War¡ y 

•	 Ariane Mnouchkine (Boulogne, Francia, 1939) y su Théâtre du Soleil con 1789.
Los elementos de la obra de Littlewood se pueden sintetizar así: una concepción 

artística innovadora y contestataria que propone la fragmentación, elementos de con-
tracultura, improvisación y elaboración colectiva; mezclados con recursos expresivos 
como canciones populares, rezagos de balada ópera y music hall, tradiciones medieva-
les sajonas y teutonas de minstrels y clowns; todo ello integra un conjunto escénico que 
causa gran sensación en Londres y en los actores colombianos. Sus nuevas obras se 
verán fuertemente influidas por la canción popular y la irreverencia teatral.

La relación directa de este espectáculo con los horrores de la guerra europea, sus 
traumas indelebles y la postura política frente a la no recurrencia en un futuro del 
mundo, postulaban algo sobre nuestra violencia endémica, soterrada o evidente, 
que torturaba y aún agobia al país del presente. De igual manera, 1789 realiza una 
parábola de la Revolución Francesa, a partir de un concepto de laboratorio de impro-
visación donde los actores, con una disposición permanente y cercana a las fuentes 
míticas del teatro, proponen de manera ininterrumpida a una directora “iluminada” 
—en quien ellos confían ciegamente—, quien compone el espectáculo final (a la vez 
que todos entrenan y ensayan, cocinan y viven en comunidad). La visión hacia un 
nuevo teatro —contingente y pertinente— se antoja incipiente pero vigorosa.

De la experiencia en Europa queda un grupo fortalecido, con integrantes com-
prometidos con la nueva búsqueda que se gesta después de su viaje por Europa. A 
su llegada, el grupo realiza una serie de giras por el país, entrando en contacto con 
aquel tipo de público que va a recibir su trabajo de una manera afectuosa, iniciando 
de esta manera una relación que se mantuvo muchos años entre el teatro y los estu-
diantes, obreros, desempleados y amas de casa; junto con los usuales intelectuales, 
poetas y artistas. 



El ciclo musical candelario62

La rica paleta de títulos que constituye uno de los momentos más creativos y bri-
llantes del teatro nacional es configurada en una especie de Grossbergianismo, (idea 
según la cual los creadores deben ser sujetos políticos y la obra debe reflejar una 
postura frente a la realidad circundante). A la manera de García, Grossberg tiene una 
experiencia vital como teatrero, viajando por el continente europeo; desde su paso 
por el teatro, este teórico inglés toma una posición política frente a la situación del 
continente en ese momento, reclamando la importancia del “intelectual político”. 
“En esa época entré en contacto con un grupo de teatro politizado y contracultu-
ral que me invitó a ir con ellos al continente…. Mis ideas políticas, bueno, ya me 
venían de familia y de mi participación en la nueva izquierda y en la contracultura de 
Estados Unidos” (Grossberg, 2010, p. 20). 

En la experiencia de recorrer Colombia, realizada por los actores de La Candelaria, 
hay una especie de paralelismo con la experiencia de Grossberg: el grupo reclama un 
teatro político y colectivo, contracultural y con una decidida influencia en el cambio 
de una sociedad convulsionada y desigual. Es en ese sentido que Grossberg ve el 
proyecto de “los Estudios Culturales, como otra manera de dedicarse al trabajo inte-
lectual, como otro modo de ser un intelectual político” (2010, p. 20).

Y ese abordaje hacia los temas medulares de violencia política y migración rural 
—posterior a una profunda búsqueda en la apropiación y montaje de obras de los 
movimientos de avant garde— se inicia oficialmente, reiteramos, con el estreno el 
16 de marzo de 1972 de la obra Nosotros los comunes (comuneros 1781) y con Ciudad 
dorada en 1973, ambas bajo la dirección de Santiago García. El gran salto en la con-
figuración de un “teatro arte nacional” y su adscripción histórica en la elaboración 
de procesos de creación artística, estrechamente ligados con el desarrollo social, se 
da con el planteamiento, la configuración y sistematización del llamado método de 
la Creación Colectiva del Nuevo Teatro Colombiano, con el cual se produjeron estas 
dos obras históricas. Este “aterrizaje” en una búsqueda consciente y profunda de 
unos medios expresivos propios para una realidad amenazante y censora no es gra-
tuita; los títulos montados hasta 1971 dieron cuenta de los profundos cambios políti-
cos que fracturaron una Europa que 20 años antes se autodestruyó bajo el encanto 
de unos criminales de guerra fungiendo de estadistas, y de cuya existencia y peligro-
sidad dieron cuenta dramaturgos como Brecht, Piscator, Jarry y Arrabal. 

Esta es la mencionada admonición de un nuevo lenguaje teatral, adobado de tea-
tralidad popular, en el que los sucesos históricos son recreados de manera crítica con 
una factura teatral notable. Allí toma lugar la música, la palabra y el arte del actor: las 
acciones físicas, sus referentes emocionales y expresivos. La escenografía, el vestuario 
y la utilería, no serán más elementos alejados y distantes, fríos y calculados solo por lo 
estético. El hecho teatral estará pleno de expresión, crítica, mensaje y arte, pero sobre 
todo, estará cargado de una música que será el vehículo a través del cual el espectador 
recorrerá, de manera inteligente, una realidad dolorosa que le había sido soslayada.



Acto tercero
Telón de fondo

El grupo actualizó la verdad teatral de nuestra tragedia en los escenarios de 
Alemania, Bélgica, Holanda y España con El Paso. El reconocimiento universal a 

este espectáculo teatral y al trabajo del grupo tuvo una respuesta particular de 
las autoridades militares. En los primeros días del año 1989, el grupo es allana-

do por el ejército. El pretexto, la búsqueda de material subversivo.
 Gonzalo Arcila

La Candelaria, García y Colombia
La asfixia política propiciada por el eterno “frentenacionalismo”18 trajo, entre mu-
chas de sus consecuencias, el inmovilismo artístico y la consecuente abulia creati-
va que caracterizaron al arte nacional durante los años de su vigencia (1958-1974). 
Atmósfera parroquiana que empieza a verse alterada con el advenimiento de los 
cambios sociales sufridos en Occidente. Aunque en este país los sucesos nos to-
can y afectan de manera retardada, las rémoras de la Europa en ebullición y de la 
Revolución Cubana, irrumpen acá a finales de los 60 y toman cuerpo en la década de 
los 70. Las artes plásticas, musicales y teatrales, junto con la literatura, cobran inusi-
tado vigor y desencadenan un importante remezón en la conciencia decimonónica 
del país que la corrupta casta dominante ya no puede detener. La futura alineación 
política de García, contrario a lo que han pensado muchos críticos, es el resultado 
de un muy informado periplo por los centros europeos donde se cocían los cambios 
políticos que iban a transformar el mundo. El origen de su relación con el teatro, 

18	 Coalición política entre los partidos Liberal y Conservador colombianos, oficialmente pactado entre 
1958 y 1974, y tácitamente mantenido hasta el presente, y que consistió en la alternación en la presi-
dencia de la república y la repartición de los escaños en el congreso.



El ciclo musical candelario64

contraída por el azar, y accidentalmente revelada por la impulsiva asistencia a una 
conferencia dada por Seki Sano, profesor japonés de teatro traído por el dictador 
progresista Rojas Pinilla, nos la cuenta García:

[… ] En 1955, trabajando con la firma de arquitectos “Esguerra y Herrera”, 
un día por causalidad vi en el periódico que había llegado un profesor para 
una escuela de teatro, un director japonés que habían traído expresamente 
para la televisión, de nombre Seki Sano, y no sé por qué motivo me dio por la 
noche, después de salir de la oficina, ir a hablar con ese señor. (Duque y Prada, 
2004, p. 79) 

Seki Sano, García y la televisión
El iluminador encuentro de Seki Sano con García, condujo a este último de manera 
definitiva hacia el teatro. En 1957 ingresa como profesor en la escuela estatal de 
Teatro del Distrito, de manera fugaz, pues todos los profesores son despedidos por 
razones burocráticas. Por fortuna para la historia teatral, García logró fundar el tea-
tro El Búho, junto al español Fausto Cabrera, la brasilera Dina Moscovicci, el urugua-
yo Arístides Maneghetti, entre otros. 

A partir de ese año, y hasta su viaje a Checoslovaquia en 1960, montan —si no 
toda— casi la totalidad de los autores y dramaturgos de vanguardia europea; de 
Praga pasa a la antigua RDA (República Democrática Alemana), al Berliner Ensamble. 
Allí conoce, a través de la viuda de Brecht, Helene Weigel, los fundamentos del tea-
tro épico, consolidando el derrotero definitivo del futuro creador de La Candelaria. 
Como se señala en otra parte de este estudio, esta relación con el teatro político del 
dramaturgo alemán, va a servir de causa para la descalificación aplicada a su estética 
teatral, emanada de una clara postura política, que La Candelaria asumirá de manera 
definitiva: aquella donde se habla, narra o abordan temas de la realidad colom-
biana y del cual ya no se va a desprender hasta épocas recientes. El teatro épico, en 
contraposición al teatro basado en el drama, se debe considerar primordialmente 
desde lo histórico. El socialismo científico, promulgado por Carl Marx, era una nueva 
esperanza para el hombre esclavizado y sometido por la dictadura del capital. Así, 
mientras que el drama convencional se preocupaba por los tormentos derivados 
del amor insatisfecho, de las infidelidades y dolores del sujeto que se ahoga dentro 
de sus angustias; el teatro épico indaga por los grandes asuntos de la historia (pre-
sente o reciente) con el propósito de crear un público “inteligente y sensible” que 
reflexione, piense y tome posiciones definidas frente a las inequidades del mundo.

Para entender el teatro que asume el Teatro La Candelaria, a partir de 1972, es 
necesario contemplar los hondos cambios sociales que se suceden en Europa. Al 
cambio en la concepción del teatro que lo extrae del ámbito del entertaiment le 
podemos dar el nombre de teatro político. Dicho cambio lo aleja de las especulacio-
nes de vanguardia y le recupera la tarea social y política que le dio vida en la sociedad 



Andrés Rodríguez Ferreira 65

griega (sin renunciar del todo a su espíritu de espectáculo). El fantasma que recorrió 
el viejo continente, a finales del lento siglo XIX, trajo consigo una ruptura teatral 
que emergió a partir de la segunda década del siglo XX; las huellas que la Primera 
Guerra Mundial y la revolución bolchevique habían producido en el espíritu europeo 
eran profundas y aún sangraban. Se empezó a concebir el teatro como espacio de 
agitación social y crítica contra los regímenes que se antojaban decadentes y cadu-
cos. El soviético término de agit prop adquirió con Erwin Piscator, director teatral 
alemán, una importancia insospechada, dadas las interesantes puestas en escena 
que incluían escenarios giratorios y una suerte de recursos técnicos que atraían a un 
nuevo público. Exponente valioso del teatro alemán hasta su muerte, Piscator, su 
figura y obra, atrajo el interés de sus contemporáneos, comoquiera que fue invitado 
a Nueva York a dirigir un taller teatral, trabajando con figuras como Lee Strasberg y 
Marlon Brando. Su cercanía con Brecht ocasionó que algunos clasificaran de manera 
un poco desatinada las obras del poeta y dramaturgo berlinés en la franja de teatro 
de agitación o teatro político, despojándola así de su insoslayable valor artístico.

En el año de 1973 el grupo viaja a Europa. Nosotros regresamos en el tiempo 
sobre otra línea temática en la que García tiene parte.

La Escuela Nacional de Arte Dramático, antes y después
La Escuela Nacional de Arte Dramático (en adelante ENAD) está unida de manera 
indeleble con la historia del teatro en Colombia, e igualmente hace parte de esa 
realidad absurda y pintoresca que ha teñido de atraso al país y de fama a quienes 
escriben sobre ella. Fundada en 1950, bajo la mentalidad que usualmente domina la 
creación de una empresa cultural oficial: favores políticos, amiguismo y gustos o afi-
ciones del funcionario de turno; la ENAD mantuvo siempre su condición paradójica 
de escuela “pirata” y oficial a la vez, aún después de ser adscrita en 1968 al antiguo 
Instituto Colombiano de Cultura Colcultura, antecedente del actual Ministerio de 
Cultura, creado en 1997. Esta escuela representó un importante espacio de forma-
ción de actores en los campos del teatro y la televisión (incluso del radio-teatro); 
dio paso a varias generaciones de teatristas, dramaturgos, actrices y directores de 
escena que han orientado el rumbo de gran parte del teatro colombiano de finales 
del siglo XX y lo corrido del XXI y que, irónicamente y dando continuidad al dislate 
institucional colombiano, fue liquidada en 2003 por el primer teatrista que llegaba a 
una cartera ministerial, Ramiro Osorio, codirector del teatro nacional, empresa fun-
dada por la actriz y empresaria colombo-argentina, Fanny Mickey. Esta escuela, para 
el momento de efervescencia del nuevo teatro (1980) representaba un enclave de 
libertad teatral y creativa que le imprimía su director, Santiago García. 

Llegado a la dirección de la escuela 6 años atrás, como parte del acuerdo de 
solución a una huelga estudiantil contra la dirección de Jaime Santos y el espíritu 
que Colcultura le imponía, que lucían anacrónicos para el efervescente momento 



El ciclo musical candelario66

del teatro colombiano, dio paso a un discurso que “nucleaba la escuela teniendo 
como base la experimentación, la búsqueda de nuevos caminos para el arte tea-
tral [...]” (Duque y Prada, 2004, p. 338), y que impulsaba a sus profesores y alum-
nos en una dinámica pedagógica bastante particular y sui generis. Trayendo como 
resultado un nuevo espacio de teorización y reflexión epistémica sobre el arte tea-
tral en Colombia, discurso y espíritu trasmutado por García al Taller Permanente de 
Investigación Teatral de la Corporación Colombiana de Teatro (CCT) que funcionó 
entre 1983 y 1998.

Del carácter semi-religioso, monacal o hermético con que se abordaban las 
exigentes tareas académicas, docentes, de investigación y creación da cuenta la 
inexistencia y aplicación de listados de asistencia o control de clases, inherentes en 
cualquier institución similar e improbables en la ENAD. El Taller Central (“eje gra-
vitacional”, en palabras de García), famoso espacio de creación e intercambio de 
concepciones teatrales de vanguardia, dirigido por García durante los años 1976 
a 1980, se realizaba todos los viernes a partir de las 2:00 pm. Con la participación 
de profesores, estudiantes, egresados y público abordaba temas a la palestra; por 
medio de discusiones teóricas, aplicaciones teatrales y ejercicios de experimenta-
ción escénica, irradiaba sus hallazgos al medio escénico nacional. Este experimento 
académico permite vislumbrar una mentalidad acorde con el espíritu de creación 
dinámica que le imprime García a todos los colectivos que dirige; lastimosamente la 
tradición formativa en el campo de las artes escénicas en Colombia no representó 
en ese momento ni en ninguno, realmente, una preocupación estatal más allá de las 
coyunturas usuales. 

Pese a que en el año 1978 ya había sido publicado Materiales para una historia del 
teatro en Colombia (Reyes, Spener, 1978), texto imprescindible e ineludible en la his-
toria del teatro nacional, aquel término debía decantarse y diluirse en un inexorable 
mar que, mezclando portentosas obras y creaciones intrascendentes, habría de ter-
minar contaminándose de la baba del mercado que tasa, vende y todo envilece. Los 
colectivos teatrales19 vigentes para la época con siglas, iniciales y apócopes cercanos 
a su naturaleza teatral: TEC (en Cali), TPB, Candelaria, El Libre, La Mama, El Local, El 
Alacrán, Acto Latino, ya despertaban reverencia y, en algunos casos, acatamiento de 
sus tendencias estéticas y políticas por parte de los nóveles alumnos. 

Tal vez desbordando la fórmula de Gramsci que reza: “pesimismo del intelecto, 
optimismo de la voluntad” (Grossberg, 2010), pues no solo era activismo, había 

19	 Término que utilizo con la conciencia de soslayar estériles discusiones acerca de lo colectivo en el tea-
tro: compañía, grupo, ensamble, comunidad, etc. Y que informa sobre una discusión mayor que refle-
jaban las fuertes tendencias políticas del momento, en el sentido de que la manera como los actores o 
teatristas se vinculaban al proyecto creativo (como actores contratados o co-creadores) determinaba 
su capacidad crítica y los alcances estéticos y políticos de las obras. (Para ampliación del término, ver: 
Cuadernos de Teatro, núm. 7. Corporación Colombiana de Teatro. pp. 21-26. Ediciones Alcaraván. Bogo-
tá. 1977).



Andrés Rodríguez Ferreira 67

reflexión y tono discursivo. Los montajes circulaban entre sus propias salas, ciuda-
des, dentro y fuera del país; como también en sindicatos, colegios y espacios no 
convencionales, dando cuenta de la vitalidad y dinámica de un movimiento en plena 
ebullición. De manera paralela, otros colectivos de reciente creación surcaban sus 
propios huertos, embarcados en la tarea de conferir estabilidad y calidad a su pro-
ducción, habida cuenta los determinantes socioculturales a la sazón, que menospre-
ciaban la actividad teatral por considerarla subversiva ideológicamente y de dudosa 
calidad estética. La totalidad de estudiantes de la ENAD tomábamos parte activa de 
este panorama teatral, ya sea como integrantes o espectadores de estos colectivos; 
absortos en una ritualidad mística, acometíamos la tarea académica, analítica o poé-
tica que el movimiento demandara. 

El foco de atención lo disputaban aquellos colectivos que de manera perma-
nente producían obras y reflexiones teóricas sobre su quehacer artístico; no bastaba 
con la simple elaboración de espectáculos, el movimiento requería de la producción 
de conocimiento acerca de la elaboración, configuración y producción de montajes 
escénicos que referenciaran y dieran cuenta de la apabullante realidad colombiana, 
dictaminada por una corrupta casta dominante desde tiempos republicanos y a los 
cuales se le sumaban factores desestabilizadores, ora contradictores (guerrillas y 
movimientos sociales), ora solidarios y alcahuetes (mafias, ejércitos privados y el 
naciente negocio del narcotráfico).

Ahora volvemos a la línea argumental del colectivo candelario.
Inmerso en estas tensiones políticas y con un profundo raigambre ideológico, 

este colectivo teatral —conformado por estudiantes, poetas, pintores y albañiles—, 
encarna, junto con el TEC de Cali (con su propio gurú, Enrique Buenaventura) ese 
ideal de los nuevos tiempos. Anticipando acaso la aplicación de conceptos que hoy 
se antojan absolutamente pertinentes en la comprensión de la realidad que ago-
bia estos países de culturas multiétnicas y en constante hibridación, y que, para 
el momento, ubicaban al “teatrero” como sujeto transformador de una realidad 
construida de manera impuesta. Este grupo era punta de lanza de ese movimiento 
creativo que apuntaba a unas nuevas formas de expresión escénica. Colectivo que 
batallaba de manera intuitiva y tácita contra unos supuestos hegemónicos que des-
conocían de tajo el conjunto de normas sociales inclusivas que vieron la luz en la 
Constitución de 1991. Este histórico grupo enfrentaba en ese momento una casta 
similar (que continúa incólume) al tipo que nos describe la autora boliviana:

Las elites bolivianas son una caricatura de occidente, y al hablar de ellas no me 
refiero sólo a la clase política o a la burocracia estatal; también a la intelectua-
lidad que adopta poses postmodernas y hasta postcoloniales: a la academia 
gringa y a sus seguidores, que construyen estructuras piramidales de poder y 
capital simbólico, triángulos sin base que atan verticalmente a algunas univer-
sidades de América Latina, y forman redes clientelares entre los intelectuales 
indígenas y afro descendientes. (Rivera Cusicanqui, 2010, p. 57) 



El ciclo musical candelario68

Redes clientelares en el teatro y el arte que devienen redes faranduleras y socie-
dades del mutuo elogio, agregaríamos de manera impertinente. La independencia 
estética de Santiago García y de otros a su lado, cobra estatura histórica al compa-
rarse el panorama actual: la rica paleta de estímulos, becas, incentivos y procesos 
de financiación a la actividad escénica en el país, trajo un efecto totalmente contra-
rio y perverso en los fines del teatro arte: la cooptación del grueso del movimiento 
teatral y su asimilación a las leyes estériles del mercado. Hasta finales de los 80 y 
durante el primer lustro, el del movimiento teatral, que erigía su valor en la crítica e 
independencia estética e ideológica, amén de su valor escénico, fue girando hacia 
temáticas e imaginarios más cercanos a la “pirámide sin base” y al posmodernismo 
eurocentrista o sajón que refiere Cusicanqui, alejándose de los agudos núcleos pro-
blémicos propios; para acomodarse finalmente en una dramaturgia más cercana en 
su lenguaje post-dramático a la angustia existencial del habitante del primer mundo, 
blanco, protestante, sajón y abúlico. 

La música, la pintura y las expresiones artísticas de la época se ajustaban a un 
modelo en el cual imperaba “el arte para el goce”, y cualquier acto contrario sensu 
representaba torcerle el cuello al bello cisne del sistema cultural del país; sistema 
encarnado en el dudoso gusto de unas burguesas señoronas y eternas, de tierra fría 
y caliente, con las había que lidiar y cuyas actitudes eran “imponentes e imperati-
vas”, en palabras de García (Duque y Prada, 2004, p. 364). El gusto por el “buen tea-
tro” determinaba lo que se montaba, se veía, se apoyaba; como árbitros del gusto, 
definían los títulos y autores que se debían montar, y aún más: el estilo con el que se 
debían abordar. Pero la naturaleza creativa del verdadero arte se abre paso contra-
riando modas y satines, aguzando su carácter contestatario este colectivo teatral se 
abrió paso a un nuevo momento de la creación escénica.

Semblanza de García y García por un tal Federico Andrés 

No soy maestro de Nadie
Santiago García

— No maestro, no me llamo Federico… Mi nombre es Andrés.
— No importa, ya me dijeron que usted es músico y además, tiene cara de 

Federico... Andrés.  
Un Hombre es un Hombre permanece observante 6 meses en el Actor´s Studio. 

Allí, entre otros desconocidos, ve a un señor de nombre Paul Newman y una agra-
ciada señorita, llamada Jane Fonda, haciendo realidad la magia de Shakespeare 
frente a un tal Lee Strasberg. Pero no es ese el teatro que busca, y salta el charco 
hasta el Thèâtre Populaire de Roger Planchon, al darse cuenta de que esas salas 



Andrés Rodríguez Ferreira 69

de 1800 espectadores y “aparatajes” tecnológicos “¡del carajo!”, son un sueño que 
despierto no lo desvela. Número de cédula del arquitecto García Pinzón: 17´035.916 
con la característica especial que debe calzar un zapato 40 en un pie, pues el otro 
zapato, cual Mané Garrincha, ¡es 39! 

Ese novel director de teatro de 7 años, con primas actrices de años más, monta 
y presenta el “Si, Si, Mi, Mi” ante su familia. Su madre severa, que siempre andaba 
brava (castiza santandereana), lo increpa luego de presenciar su primer espectá-
culo, vaticinándole su ventura en tres palabras: “un futuro ridículo”. Entonces su 
sino se resuelve definitivamente: 

—“Hacer el ridículo permanentemente”. 
Aunque en su pensamiento habita un brechtiano inconmovible, que rehúye el 

melodrama, la atmósfera y el teatro de visita, su corazón se estremece y tiembla con 
los antihéroes (son sus personajes favoritos), a ellos rinde admiración poniendo sus 
grandes tragedias en la escena; su gran tablado del mundo puede ser el puestico de 
mercado de Puente Nacional, en su Santander de crianza. 

Recorriendo 5 kilómetros diarios a 5 kilómetros por hora, como afición principal, 
ya sea en el Valle del Loire o en Las Nieves (barrio bogotano donde nació), ejercita 
la imaginación como en Piedra y la Felicidad. No obstante, fue viendo esos castillos 
medievales franceses que descubrió su desinterés por la arquitectura, y la aban-
dona, aunque ella le fuera dada como dote familiar por el tío Zubieta. Ese hombre 
de La Niña y el Viento (de su Catalina hija amada), que nunca ha perdido su capa-
cidad de asombro y rechazo ante la injusticia y la suerte ajena; que saluda con un 
chiflido a todos los que se rinden ante su fama y encanto (a la primera le huye, ante 
el segundo, ellas cosechan amor…), ese hombre es el padre del teatro moderno 
colombiano. 

En Opole, un pueblito polaco “parecido a Facatativá”, asiste al trabajo de un 
Doctor Fausto que habrá de impactar al mundo del teatro europeo; montaje dirigido 
por un desconocido joven de treinta años, nombrado Jerzy y apellidado Grotowski. 
Un tal Barba y otra tal Mirecka acompañan en el espectáculo al fundador del Teatro 
Pobre que, irónicamente, enriquecerá el teatro occidental. El último encuentro con 
el gurú del actor santo, aquel de la energía inagotable, lo enfrenta, en una parodia 
trágica, con un hombre prostrado y sin energía física:

— “Como si hubiera recibido de los dioses el castigo padecido por Prometeo por 
haberse atrevido a resucitar el fuego para entregárselo a los (actores) hombres”,  
dice García.

Se le adelanta un tiempo al tal Peter Brook en la consagración para la escena 
de Marat-Sade, ese hijo de otro Peter Weiss, el autor alemán que escribió esa obra 
inmortal para una tarea escolar de su hijo de 10 años. Helen Weigel, actriz y viuda de 
un director, teórico y dramaturgo, de Un tal Bertolt Brecht, lo acoge un tiempo en un 



El ciclo musical candelario70

grupo cuyo nombre (Berliner Ensamble) algo nos dice. ¡García Pinzón es uno de los 
seis embajadores mundiales del teatro, y no se las da! 

 En un arranque de bonhomía que queda consignado en la historia nacional del 
absurdo, La buen alma de Tsé-Chuan, encarnada en Álvaro Gómez (el hijo del mons-
truo), gestiona lo necesario para la consecución de la histórica casona donde un 6 
del VI de 1966, a las 6 y 6 ( ¡6 números bestiales!) van a cobrar vida y fama, durante 
los siguientes 40 años: gregorios, don floros, velandias, kerenskys, palominos, seve-
rinos, pablos, colombian tiggers, quijotes, cirilos, alicias…y sus favoritos: El Niño 
Beni, Aldo Tarazona, Eucario S…

En La Habana recibe una obra de las propias manos de Arnold Wesker: La cocina, 
de una manera tan magistral, que 5 minutos dura la ovación de un público parado en el 
Teatro Municipal. Escriben de ella los críticos que es “sencillamente espléndida”; algu-
nos se marean ante la alabanza y el éxito, él simplemente aprende… aprende como un 
niño brillante y juicioso todos los días y a cualquier hora, con pizarrón o sin él.

Los 2020 recién entrados alumnos de la ENAD lo mirábamos pasmados ante su 
usual sencillez. Él recientemente había regresado de un México que, como todos 
los países que visitó, lo acogió con la admiración solo dispensada a los cantantes 
rancheros. Culpable absoluto del desliz de algunos de vocaciones más seguras tales 
como abogacía, mensajería, milicia y secretariado hacia el teatro Salvador de ver-
gonzantes de la escena y corruptor de pasiones ocultas y clandestinas por la crea-
ción propia, ha ejercido su apostolado teatral con todos Nosotros los comunes que 
nos ha dado en gana venir a él: el “maestro”, no aquel director omnímodo —cual 
Ubú Encadenado— que trata a los actores como marionetas a su servicio; el cons-
tructor de la escena que les grita cariñoso: “¡Actor, vuélvase autor, invente!”, el 
componedor de imágenes que van más allá de la decoración, del amueblamiento, de 
lo tecnológico; ese artesano del mismo oficio al que odiaba un tal Artaud, y que me 
dejó alelado cuando vi doce veces a un Guadalupe (que nunca vimos) contándonos 
unos Años sin cuenta que nadie contaba; ocho veces a un Quevedo arrepentido y 
vergonzante, quien con su bastón golpeaba irritado su ¡puta pata!

 —No, Andrés-Federico, yo no quiero ir allá, porque necesito mucho más tiempo 
del que me dan, y gente que quiera y pueda experimentar; además, me aburren 
horriblemente los salones de clase. Dígale a Patricia (Ariza) ¡Ella lo resuelve todo! 
Me espetó 30 años después, cuando, cumpliendo un recado institucional, le pedí 
que dirigiera el montaje de último año de la ASAB. (No tener nunca al mejor director 
de teatro de toda esta esquina americana, fue una frustración muy grande para los 
alumnos y la universidad).

20	 Fernando Duque, Jorge Prada, Carlos Araque, Jorge Arcila, Carlos Vives, Adelaida Otálora, María Tere-
sa Vela, Alonso Mercado, Daniel Rocha, y el suscrito, entre otros.



Andrés Rodríguez Ferreira 71

Pero en esta “historia del zoológico” que significa hacer teatro independiente en 
Colombia, toreando adversidades, capoteando temporales; evadiendo gorilas, pará-
sitos, lagartos y caporales (funcionarios públicos y dignidades): ¡triunfó! Inventó, al 
lado de otros insignes y abnegados poetas del escenario, un Teatro con mayúscula 
propia: inédito, original, vital, social, político (en la única acepción limpia de esta 
palabra corrompida); creó, recreó y propuso visiones del mundo infinito y caótico 
de esta aldea, y las proyectó a un mundo que usualmente nos ignora en lo propio y 
alaba en lo ajeno. 

Entre los años 1975 y 1980, un grupo de estudiantes y egresados de la ENAD 
conformamos, bajo su abrigo, un conjunto de grupos de teatro con unas dinámi-
cas conscientemente heredadas de García21, de nombres, perspectivas y posturas 
distintas. Ese último año nos vimos abocados al frío pavimento por el traslado de 
la escuela a la sede donde sería sepultada, sin pena, en el centro de Bogotá. Una 
herencia del verdadero maestro al discípulo es el amor por un arte; otra, inmersa 
en la tutoría fraternal, es velar por el futuro de aquel. García, quien ya nos había 
inoculado el primero, con toda impunidad y alcahuetería, y en perjuicio de su propia 
estabilidad laboral, nos permitió continuar en la casa de la 43 (“mientras buscába-
mos para donde irnos”) y de esa manera logró dos cosas: fundar indirectamente el 
Centro Cultural Gabriel García Márquez (el original) y darle los motivos a Colcultura 
de no pagarle su liquidación. Por nuestra parte, habíamos vivido una “metamorfo-
sis”, convirtiéndonos, gracias a su Buena Alma de Tsé-chuan y como por arte de un 
Mágico 68, en un grupo de teatro con impensables caminos de proyección profesio-
nal. De los hilarantes y alucinados recursos a que nos vimos obligados para permane-
cer en esa sede durante varios años —antes de construir la sede actual— algún día 
se escribirá la historia; quede este párrafo como constancia del invaluable aporte de 
Yo, Santiago García a nuestro cuento.

Una Extraña Tarde del Señor Burke, nos encontramos a la salida de la cinemateca. 
Fiel a mi eterna timidez frente a su genialidad, no lo abordé; él por el contrario me 
saludó increpándome por no repetirle ahí, ipso facto, en sus propias palabras “la 
bella melodía de trompeta” que habíamos grabado con Nacho Rodríguez para El 
Viento y la Ceniza. Tratando de evadir su petición —pues ni recordaba esa melodía 
que habíamos construido con Nacho ni cargaba la trompeta— le pregunté algo que 
tenía guardado desde que me enteré del entierro definitivo de la obra teatral más 
importante del teatro colombiano, y además, la que él más quería:

21	 Teatro Gesto, Teatro Estudio de Bogotá, Teatro Experimental América Latina, Nuevo Teatro de Pan-
tomima y Teatro Aporía. Dirigidos o integrados por estudiantes, egresados o profesores de la ENAD: 
Jorge Herrera, Mauro Donetti, Hugo Afanador, Thamer Arana, Jaime Barbini, Misael Torres, Hernando 
Londoño, Carlos Sánchez, Fernando Ospina, Eduardo Chavarro, José Assad, Darío Moreu, Mabel Piza-
rro, Jairo Vergara, Beatriz Camargo y el autor, entre otros.



El ciclo musical candelario72

—Maestro: ¿por qué enterrar Guadalupe, la mejor obra suya, por qué no seguir 
haciendo funciones?

—Porque se nos volvió como el bacalao de la Emulsión de Scott, tendríamos que 
cargarla al hombro siempre, ¡y hay que hacer muchas obras más!..

Cogiéndole El paso (esa alucinante obra admonitoria del proyecto de refundación 
de la patria por parte de la extrema derecha y aupada a través del terror y extermi-
nio por agentes del paramilitarismo), caminamos en tiempo andante por la séptima 
vía, hablando de lo divino del teatro humano: Biófilo, La Máquina del Disparate y el V 
Evangelio, que le había parecido “una mamadera de gallo muy seria”. Comentarios 
disparatados sobre esa avenida del horror que es la Calle Real, cosa que no lo asus-
taba y sí lo alimentaba. Diálogo desequilibrado por los interlocutores. Él en su luci-
dez, ingenio e inteligencia, me recordaba el diálogo que mantuve con el médico 
Gabriel María, mi padre, por su afinidad y similitudes en sabiduría y profundidades 
humanas. Con un saludo para el fantasma —por la novedad que estaba trabajando 
con nosotros en el “García Márquez”— en llegando a la calle 13 nos separamos, cada 
uno a sus asuntos… (ese saludo, con destinatario definido, tenía nombre e historia 
propios). 

Compartimos la intrincada amistad con un hombre sensible y generoso, extra-
viado por las tragedias personales que cercan a los más sensibles: Fabio Rojas, un 
fino actor de la Candelaria y fotógrafo fiel, al que todos llamaban el fantasma y a 
quien García había dirigido en una gaviota premonitoria: 

“un estupendo papel de un tipo un poco parecido a él: un tipo sudoroso y casi 
con una  enorme imposibilidad de hablar, Semionovich Medvedenko”. 

Fabio, quien después de un viaje a Europa con La Candelaria, del cual nunca 
“regresó”, se instala en una situación inexplicable para todos: se niega a hablar o a 
entablar una conversación con cualquier persona. Todos ignoraban en ese momento 
la pérdida de su esposa y su hijo, de manera trágica, en el curso de pocos meses y 
en desgracias separadas: El Apolo de La Orestiada vivía calladamente su propia tra-
gedia, hilvanada durante su periplo por el viejo continente. Presente en todo, Fabio 
era parte silente de cuanto festival, función o foro teatrales ocurrieran. Y tuve el pri-
vilegio —desde una tarde en que me emboscó para regalarme sin fórmula de juicio 
una fotografía subrepticiamente tomada— de ser su amigo, escuchar su templada 
voz y agudas palabras y hasta dirigirlo en el Jesucristo locuaz del V Evangelio, amigos 
y antípodas ya fallecidos. García le tenía un entrañable aprecio. 

Porque sin posturas de profesor, y como surgido de El manantial de los Santos, 
García es capaz de extraer lo mejor de un texto, de un actor, de un montaje; hacer 
importante o enseñar y aprender de su más humilde interlocutor. Ese brechtiano 
convencido, que como espectador odia estar presente en “esas conversaciones aje-
nas de unas parejas que hablan cosas íntimas delante de uno…”, es el mismo que se 



Andrés Rodríguez Ferreira 73

abstiene de pronunciar siquiera una palabra que descalifique el trabajo artístico de 
cualquiera, así a todos los demás les parezcan dislates espantosos.  

La capacidad de asombrar a cada uno de sus interlocutores rebasa cualquier 
Parlamento de Ruzante que llegó de la Guerra, (que odia); su irreverencia, puesta 
fuera y dentro de la escena, le permitió comprometer resultados, únicamente con 
la filosofía que emanaba de su colectivo teatral. ¿Quién no se sentía arrobado con 
su manejo virtuoso del tempo, de la pausa, del ritmo cuando encarnaba a Don Floro, 
al militar? (que después copiaría un tal Jaime Garzón), ¿al patricio liberal, medroso y 
pusilánime que detesta como hombre y que juzga con bondad? La consagración que 
tuvo un tal Quevedo, cuando inmerso en un Diálogo del Rebusque, García y García 
le dio la oportunidad de redimirse y a la que renunció el poeta por sacro miedo a la 
Santa Inquisición; oportunidad que solo la “puta pata” aceptó y a la cual inmortalizó 
como categoría dramática.

Un día como son todos los de la Bogotá de hogaño, de Tráfico Pesado, lo encon-
tré varado en un remedo de carro que había comprado, más por joder la vida que 
por necesidad. Tratamos de encenderlo de manera infructuosa, y derrotado pero 
afanoso por llegar a tiempo al ensayo (nunca ha llegado tarde en la historia cono-
cida), abandonó sin pena el cacharro soviético; lo dejó ahí, parado e inservible a 
merced de la suerte del feo. Intacto lo recogió en la tarde con Fabio Díez, el mecá-
nico común, para pasearlo orgulloso, como niño grande, por las dos cuadras que 
separaban su casa del teatro.

En esos ochenteros tiempos, duros y violentos, cuando nos topábamos en rei-
teradas y sucesivas cámaras ardientes de amigos suyos —que además eran dirigen-
tes de izquierda, alevemente asesinados por un Estado secuestrado por la extrema 
derecha criminal—, siguió haciendo sus obras más críticas, más mordaces, más inci-
sivas, más revolucionarias; más evidentes del régimen de terror en que vivimos y 
sobrevivimos. En La Raya de la locura, un país abúlico se debatía pasmado entre la 
indiferencia por el asesinato ajeno y el miedo a la muerte accidental decretada por 
una mafia traicionada. 

En un arrebato de comodidad, empeñé quince años de mi vida a algún caco ban-
cario por obtener un refugio propio, ajeno a los arrendadores, un upaquizado apar-
tamento de funcionario de clase media. Ariza me reprendió cariñosa:

—“¿Cuál es el afán, Andrés? Cuando hagamos la revolución, tendremos casas 
amplias y teatros grandiosos…” 

Él por el contrario, me felicitó, y en una de las veladas desaforadas de la intermi-
nable temporada de inauguración del pequeño refugio, me dio una clase magistral 
de economía personal: 

—“Para ser rico, Andrés Federico, uno debe disminuir sus gastos al mínimo, tra-
tar de gastar cada vez menos, de tal forma que el superávit resultante se pueda 
invertir para seguir haciendo teatro”. 



El ciclo musical candelario74

En una noche del pasado año, y cumpliendo su ritual de toda la vida de asistir 
disciplinadamente a toda obra de teatro arte, me lo encontré en una dirigida por una 
alumna de la ASAB… 

(Digresión A título personal).
Los desgastes de la memoria son insondables para el que los padece e inexplica-

bles para quien los descubre en el otro. El terror que produce en su familia y en todos 
aquellos que han compartido vida, amores y sueños teatrales ante la posibilidad de 
no sentirse reconocidos en su memoria prodigiosa, es una tortura A Fuego Lento. 
Camino parecido al recorrido por el otro García —el amigo De Caos y Deca caos— 
ambos transeúntes comunes en la creación y la genialidad, pero distantes en la fama 
y la obsecuencia al poder; y distintos además, y por ejemplo, en el irrespeto con que 
los allegados al otro García permitieron su exposición onomástica para aumentar su 
riqueza y la venta de libros. La digna comprensión observada por toda la troupe can-
delaria ante este trance del Soma Mnemosine, es otra lección magistral de sensibili-
dad humana. Como cuando les impidieron montar la crónica del otro García sin antes 
pagar —so pena de Manda patibularia— una gruesa suma de derechos de autor a los 
mercachifles de la industria editorial. De esa dificultad, y en La raya, surgió otra de 
las grandes obras candelarias, además de que le frustró la posibilidad al otro García 
de ser espléndidamente vertido en un lenguaje donde, al igual que en el cine, le ha 
ido tan mal. (Yo tengo la secreta inclinación de proponerle a Hugo Afanador que 
cambiemos el Gabriel por Santiago, mantengamos nuestro García —El Original—  y, 
suprimiendo un Márquez, le agreguemos mejor un Pinzón).  

(Fin de digresión)
Esa pasada noche me acerqué reverencialmente a él (todas las veces anteriores 

aguardaba a que me abordara y, si lo hacía, discurríamos de acuerdo a su ánimo), 
temía incomodarlo e interrumpirle su silencioso estado. Levantando su rostro con 
la munificencia acostumbrada, esa espléndida generosidad privativa de los grandes, 
me preguntó vivamente interesado:

—“¿Andrés Federico, ya terminó de pagar el apartamento?”. 
¿Cuánto de ese abandono por la memoria compartida no será otra manera de 

seguir creando y una contundente mamadera de gallo? Se pregunta Andrés Federico.  



Acto final
El ciclo musical de La Candelaria. Un teatro musical 

colombiano en gestación

La música es muy importante en el teatro, por lo menos para mí cuando dirijo 
una obra de teatro, casi la dirijo como si fuera una composición musical con sus 

diversos movimientos, porque esa cuarta dimensión, que es el tiempo, es un 
elemento sustancial del espectáculo teatral.

Santiago García
 

Quien espere bajo esta líneas una recreación comparada de este corpus teatral con 
el imaginario que corre por la mente de un típico consumidor cultural acerca de lo 
que es el teatro musical (del tipo sajón o norteamericano), bien puede darse de an-
temano por decepcionado. No obstante, la rica paleta de la música para la escena 
creada en Italia, Francia y Alemania, y claro, en la tradición sajona, y sus variados 
géneros arriba descritos, nos permiten, convenientemente, hacer uso de unas ana-
logías del carácter, aplicación, estilo y reglas que rigen y convencionan estas expre-
siones escénico-musicales.

Comoquiera que estamos instalados en la comodidad del tiempo que ha decan-
tado el valor estético de estas creaciones, podemos intentar una ordenación que 
¡manes del azar! no se cumple asociada con lo cronológico. Ordenación resultante 
del criterio que se aplica a un colectivo con una modalidad de producción teatral 
independiente y no sometida a las agendas oficiales o comerciales. Sin la rigurosidad 
textual propuesta en Severino, Guadalupe no hubiera alcanzado la aplicación escé-
nica lograda sobre su estructura teatral; sustentada a su vez en los trabajos de mesa 
del grupo, orientados por García y con la asesoría del escritor Arturo Alape.

Entonces, tomamos primero como referentes para el posterior análisis de 
Guadalupe, la descripción, referencia y reconstrucción escrita del carácter y medios 
de expresión sonora musical dentro del lenguaje escénico de las obras de 1974 
(Severino), 1976 (Los Diez Días) y 1980 (Golpe), como también la atmósfera creativa 



El ciclo musical candelario76

que contribuyó a fortalecer el discurso escénico musical. Dada la señalada ausencia 
de registros fílmicos o audiovisuales de estos tres trabajos, no podemos relacionar 
los eventos sonoros-musicales, canciones o partituras instrumentales o corales que 
acompañaron sus puestas en escena, pero trataremos de dar cuenta del carácter, 
atmósfera y estilo musical propuestos en cada una de ellas. Posteriormente, realiza-
remos un análisis de la aplicación y uso de la música y de las canciones que componen 
la obra de 1981, El Diálogo, con el fin de resaltar su aporte creativo en la construcción 
del teatro musical, amén de la transcripción de las canciones que quedaron registra-
das en un documento sonoro. Finalmente, la obra de teatro que se erige como un 
esbozo de lo que podríamos denominar teatro musical colombiano, con todas las 
determinantes que del movimiento de la ópera nacionalista se señalaron en el telón 
de boca, Guadalupe años sin cuenta22. En el caso de las dos obras, Diálogo y Guadalupe, 
las cuales disponen de documentos sonoros, musicales o audiovisuales, la presen-
tación y análisis se acompañará de los mismos; para los casos contrarios, con una 
reconstrucción descriptiva, testimonial (actores–autores y compositores) e interpre-
tativa, resultado de la asistencia a múltiples representaciones, ensayos y funciones.

Recreación teatral y musical con referentes de otras 
tradiciones

Vida y muerte Severina (1974) 

Allí donde las demás artes dicen: “esto significa”, la música dice: “esto es”.
Richard Wagner

 
Vida y muerte severina, cuyo subtítulo dado por el crítico e investigador teatral 
Fernando Duque (quien junto a Gonzalo Arcila, han estudiado el trabajo de La 
Candelaria los últimos 30 años) reza: Auto sacramental y Cantata sobre la tragedia 
latinoamericana (Duque y Prada, 2004, p. 300). Esta obra de Joao Cabral Do Melo 
Neto fue compuesta en verso, lo que ha permitido sucesivas versiones musicales, 
con diversos acentos, ya sea en forma de ópera, obra musical o simplemente teatro. 
El Teatro La Candelaria realiza su versión a partir de un proceso de trabajo colectivo 
sobre lo textual, aplicado en jornadas de improvisación coral y musical, orientadas 
por Carlos Parada, con la asesoría de Hugo Vázquez y bajo la dirección de Santiago 
García. El mismo Fernando Duque Mesa nos dice de esta obra: “García lleva a escena 

22	 No huelga decir que no se contará la historia del proceso de montaje ni se realizará un análisis crítico 
teatral, historiográfico o de índole teórico-dramático de las obras del ciclo musical, de las cuales se en-
cuentran muy completos en Arcila (1990, 1992), Duque (1989) Duque y Prada (2004) y Esquivel (2010), 
entre otros. Nos limitaremos al asunto presente: el teatro y la música como conjunción de lenguajes, 
al servicio de la creación de uno propio y particularmente nacional.



Andrés Rodríguez Ferreira 77

una obra hermosa… con coros del profesor Hugo Vázquez y música de Carlos Parada 
(Juan Sebastián)… La sencillez, la belleza y la efectividad de la puesta en escena ha-
cen sencillamente magistral la escenificación de García”. (Duque y Prada, 2004, p. 35). 

Y aunque en el cambiante reloj borgiano que se mira al espejo, la primera obra 
referenciada del ciclo musical no es el resultado de la creación colectiva, es esta 
obra el primer paso en dirección de la propuesta teatral-musical que más tarde va 
a configurar este colectivo artístico; con ella se inicia la búsqueda y apropiación del 
lenguaje musical de una manera mucho más enfática que en obras anteriores: 

Obra - Vida y muerte severina. Libro Teatro La Candelaria. Foto de Luis Cruz

En la creación del espectáculo teatral las improvisaciones para la creación de 
las imágenes fue lo que más nos ayudó, sobre todo la parte musical fue hecha a 
base de improvisaciones…, a partir de propuestas sonoras que se efectuaban 
con los textos de la obra, pero no para reinventar los textos, sino para crear la 
música que debía servir para cantar esos textos poéticos. (2004, p. 300). 

Al frente de esta tarea escénica se coloca Carlos Parada, Charlie Boy (1942), 
director, músico, dramaturgo y el actor-autor que lidera el ejercicio creativo en el 
plano musical de Severino. Delicado constructor de máscaras y muñecos teatrales 
de belleza notable y músico, fue temprano coralista en la Iglesia de San Pedro en 



El ciclo musical candelario78

Bucaramanga, bajo la dirección del organista Salvador Rodríguez23. Charlie Boy, como 
mejor se conoce en el teatro colombiano, hacía parte activa y creativa en las peñas 
folclóricas de la Casa de la Cultura. Veladas sabatinas (1965-66) en las que cantau-
tores como Ana y Jaime, Norman y Darío, Perla Valencia y Pablus Gallinazus, entre 
otros, estrenaban canciones enmarcadas en el movimiento de la canción protesta 
latinoamericana; textos de poetas como Gonzalo Arango, Eduardo Escobar y Nelson 
Osorio cobraban vida musical en la dinámica creativa que circulaba en estas peñas.

Este ejercicio de composición en las peñas culturales le facilitó a Charlie Boy ejer-
cer su musicalidad en medio del espíritu particular de los 60; labor que fructificaría 
en el proceso de creación de la música de Severino. En 1970 y después de un decisivo 
período en el que adelantó un stage en el histórico Théâtre du Soleil, de la mano de 
Planchon y Moushiikine, grupo que en palabras de García “iluminó” el derrotero del 
naciente Teatro La Candelaria, Parada regresa a Colombia para continuar su labor 
teatral al lado de García. Un trabajo en que el tono musical fluctúa entre lo religioso y 
lo popular latinoamericano. El importante cambio que produjo en la música religiosa 
mundial con la autorización del Concilio Vaticano II (1959-1965) para la composición 
de música litúrgica y religiosa en lenguas vernáculas o distintas al latín, dinamizó la 
creación musical e influyó notablemente sobre ella a través de ritmos, aires y tona-
das vernáculas. El ejemplo más conocido de esto es la Misa criolla de Ariel Ramírez 
(1964). La riqueza coral y melódica de la música de Severino da cuenta de esta 
influencia. Dice García: “La verdadera intromisión de las canciones como elementos 
de un teatro popular fue con Vida y muerte severina, de ahí en adelante la música va 
a tomar mucho vigor” (p. 313).

Entrados en la necesidad de clasificar este trabajo en relación con la tradición 
escénica musical de occidente, señalamos la correspondencia con la cantata profana, 
cuyo origen italiano data de 1620 y lejos de asumir temas prosaicos, se proyecta en 
función de un alto contenido dramático. La alternación de solos, coros, recitativos y 
formas antifonales, le da la variedad tímbrica y vocal necesarias para ello.

En el siglo XX, la cantata profana muta en América Latina a cantata popular, e 
irrumpe, gracias a los profundos cambios en la iglesia católica, abordando temas políti-
cos y sociales. A lo largo de la obra, encontramos una secuencia de cantos de tipo coral-
procesional, que le dan el carácter hierático que el espectáculo va a dejar grabado en la 
mente del espectador. Su relación directa con el tipo de teatro ceremonial y ritual podía 
ser una experiencia grata para el espectador; la perspectiva del tiempo permite asegu-
rar que el espíritu musical que comportaba este montaje, auguraba el de los trabajos 
venideros. Parte de esta propuesta estética es la apropiación de un lenguaje musical 
(instrumental y vocal) al servicio de la creación escénica; su valoración en la misma 

23	 Su musicalidad innata fue una experiencia para quien esto escribe, en su paso por Teatrova, grupo 
teatral colombiano que bajo su dirección realiza el montaje de La ración de arlequín en el año 1980. 



Andrés Rodríguez Ferreira 79

dirección de muchas de las búsquedas que históricamente serán referencia obligada en 
la relación música, voz y teatro24, sirve de punto de partida para lo que sería la piedra de 
toque de la obra más representada, más vista en Colombia: Guadalupe.

Los Diez días que estremecieron el Mundo (1977) 

Obra - Los diez días que estremecieron el mundo. Libro Teatro La Candelaria. Foto de Luis Cruz

El arte, cuando es bueno, es siempre entretenimiento
Bertolt Brecht

Lo más notable… Es el sentido del humor; un humor ácido y crítico…
El Nacional, Caracas 1978

Con Guadalupe años sin cuenta y Diez días que estremecieron al
mundo, sobre todo, aunque también con Golpe de suerte, asistimos,

todos lo sabemos, al resultado de un momento de madurez del Teatro
La Candelaria. Madurez en el sentido de acrisolamiento y apropiación

de las nuevas miradas sobre el fenómeno teatral, pero madurez
también por la maestría en la creación colectiva, procedimiento que

caracteriza a la agrupación.
Víctor Viviescas

24	 Como ilustración clara de esta búsqueda, sugiero remitirse al completo ensayo: Relato de una investi-
gación artística con fines artísticos: La técnica vocal del actor, escrito por Morales y Quintero (2012). 



El ciclo musical candelario80

En una parodia de lo que es un musical sajón moderno (en el que los actores-can-
tantes asumen con humor permanente el transcurso escénico, bailan, zapatean y 
discurren con gracia, abordan temas mundanos, amorosos e intranscendentes), La 
Candelaria, con un carácter ridículo e irónico, a partir del manido recurso del “teatro 
dentro del teatro”, hace representar a la compañía “Oh Que Bella Cosa, espectáculos 
internacionales S.A.” la historia de la revolución de octubre. Pero en esta historia, los 
protagonistas son los campesinos, los soldados, el pueblo; y en segunda instancia 
los actores sin fama, sin reconocimiento ni dinero. Como dice García: “personas, 
personajes transitorios, el pueblo que es el gestor de la historia”. Acordeón, piano, 
guitarra, batería y coros, muchos coros. Música original de Carlos Parada (con el 
seudónimo de Juan Sebastián) y coros de Hugo Vázquez.

Canción “Cuatro años duraba la guerra” 
Tararín, tarará, 
tararín, tarará.

Cuatro años duraba la guerra, 
no había esperanza de paz, 
y en medio de esta guerra 
murió como un gran héroe, 
un soldado del Zar. 
Envuelto en las tinieblas, sí, 
durmió serenamente en blanco panteón.

Tararín, tarará,
tararín, tarará.

Pero un día ocurrió que llegaron
los médicos en comisión. 
Revisaron el cadáver
y sacaron la siguiente 
acertada conclusión:
aunque el cadáver no hable, no, 
todavía es resistente
y en filas debe estar.

Tararín, tarará,
tararín, tarará.

No tocaba a su fin esta guerra 



Andrés Rodríguez Ferreira 81

y el Zar preocupado pensó:
mis cuentas se alteraron 
al morir aquel soldado 
sin el plazo cumplir, 
no obstante que el cadáver 
fue por todas sus entrañas 
hurgado hasta el final.

(Solo)
¡Canalla, escapando del servicio,
rehusando morir por el Zar!

(Coro)
Al son triunfal de la marcha 
se alzará
y a filas volverá.
Se levanta el soldado ¡Fir! 
Según el reglamento, 
a la victoria ¡Ar! 
(Teatro La Candelaria, 1986, p. 231-232). 

Aunque es notorio el manejo del meta-teatro, al contar de manera simultánea la 
historia de la revolución rusa y la de la compañía, a la par que se busca desarrollar 
la propia y personal del trujamán-director, la eficacia de la música adquiere un tono 
bastante cercano al género chico de la zarzuela española. En las zarzuelas encontra-
mos ese tipo de personajes populares que hablando pasan desapercibidos, pero que 
cuando empiezan a cantar cobran un brillo especial, dada la calidad de sus voces. 
Para el caso de La Candelaria, podríamos notar la fuerza y el ritmo que tomaban las 
obras a partir del instante que los actores empezaban a cantar, y no por sus grandes 
voces líricas; sino por la expresividad y nervio con que dotaban a sus personajes. La 
relación de cercanía que cobra el público con el actor en esta obra, por su desen-
fado en el canto y la ejecución instrumental, son afines a la del espectador español 
con los cantantes de zarzuela y sus romanzas; los tonos y giros melódicos utiliza-
dos —de gran sencillez musical— son rápidamente memorizados y recreados, y por 
ende apropiados por el imaginario popular. Y como en las óperas de Verdi, todos los 
espectadores salían tarareando las canciones una y otra vez. 

La importancia de la música en la obra hace que la introducción de los personajes 
siempre sea por medio de efectos musicales. Los zares bailan un minué de carillón 
sobre una tablilla, elegantes primero, jocosamente después, hasta caer aparatosa-
mente de manera física y metafórica.



El ciclo musical candelario82

Pan, paz y tierra, los tres temas de la obra son tratados de manera estructural, a 
la manera del Triple concierto (1804-05) opus 56 de Beethoven:

Es un concierto que se desarrolla en tres temas, unos temas que tienen una 
claridad muy grande, una exposición bastante precisa, muy limpia, pero donde 
los tres van dialogando en su transcurso, van teniendo un correlato perma-
nente… y esa estructura muy cercana al jazz, muy elaborada, fue la que nos 
sirvió para poder tratar los tres temas y sus diversos entrelaces, sus antagonis-
mos. (García, citado en Duque y Prada, 2004, p. 319)

El trujamán introduce la obra por medio del redoblante y canta y zapatea al ritmo 
de charlestón de los años 20. “La lluvia cae pero a mí qué, quizá me moje un tris. 
Mañana el sol tal vez me podrá secar. No se me daña el frac, las botas van: chic, chac. 
Esta es la ruta del destino. Qué se va a hacer!... Así va el mundo. Qué se va a hacer!... 
Así es la vida...” (Teatro La Candelaria, 1986, p. 236).

El tono paródico que se respira a lo largo de la obra es puesto de manera clara. 
Los actores representan y cantan de nuevo con el tono paródico que recuerda a los 
severos coros masculinos rusos de la iglesia ortodoxa:25

Canción “Campo, campo” 

Campo, campo, campo, 
¿qué crece en el campo? 
Crece solamente 
la hierba en el campo.

Campo, campo, campo, 
¿qué vuela sobre el campo? 
Vuela solamente 
metralla y proyectiles.

Campo, campo, campo
¿quién marcha por el campo? 

25	 El carácter festivo y profundamente irónico de la obra, hecha por encargo para celebrar los 60 años 
de la Revolución de Octubre por una organización sindical obrera (CSTC), generó profundo disgusto 
en: “los dirigentes más severos del movimiento sindical y político quienes sostuvieron que la obra de 
algún modo era infiel con la significación histórico universal de la revolución de Octubre” (Arcila, 1992, 
p. 80). Ha sido usual que los espectadores de teatro desprevenidos, aquellos a quienes llega el teatro 
de manera inopinada: por una invitación, por una función de cortesía, por boletas repartidas a través 
de una empresa, reciban las obras de La Candelaria con aprobación, hasta el punto en que salen como 
nuevos espectadores; caso contrario el público especializado, que siempre tiene una idea preconcebi-
da del espectáculo, y como nunca coinciden ambos, se siente levemente defraudado en unos casos. 
El éxito de esta obra en los sectores populares fue rotundo, lo que irónicamente contrasta con la 
desaprobación de algunos sindicalistas.



Andrés Rodríguez Ferreira 83

Las tropas militares, 
cargando sus fusiles. 

Campo, campo, campo,
¿qué queda sobre el campo? 
Sus rostros congelados
dispersos por el campo.
Después vendrá la hierba
que crece sobre el campo. (Teatro La Candelaria, 1986, pp. 250-251)

La siguiente intervención musical consiste en un himno entonado por las buenas 
damas caritativas que recogen el dinero para la guerra, a la que sigue La canción del 
retazo y el vestido:

Cuando por vestido tenemos andrajos
hay alguien que viene y nos dice:
¡Imposible! Hay que ayudar a este hombre 
y por todos los medios.
Y presurosos corren al patrón
Mientras temblando morimos de frío 
y luego triunfantes
vuelven a ofrecernos lo que han conquistado:
Tan sólo un retazo.
Bien, está el retazo,
pero todo el vestido
¿dónde está?

(Coro)
Bien, está el retazo,
pero todo el vestido
¿dónde está?
 
(Solo)
Cuando aullando morimos de hambre
Hay alguien que viene y nos dice:
¡Imposible! Hay que ayudar a este hombre 
y por todos los medios.
Y presurosos corren al patrón
mientras temblando morimos de frío 



El ciclo musical candelario84

y luego triunfantes
vuelven a ofrecernos lo que han conquistado:
Tan sólo un mendrugo,
pero el pan entero
¿dónde está?

(Coro)
Bien, está el mendrugo,
Pero el pan entero
¿dónde está?
No nos basta el retazo,
queremos todo el vestido.
No nos basta el mendrugo, 
queremos todo el pan.
No basta un sitio en la fábrica,
pues queremos la fábrica en total

(Solo)
Y el carbón
y el hierro
y todo el poder del estado.
Eso, lo que queremos,
pero ustedes ¿qué nos pueden dar?

(Coro)
Eso, lo que queremos,
pero ustedes
 ¿qué nos pueden dar? (Teatro La Candelaria, 1986, pp. 278-280).

El carácter burlón, agudo y satírico de la letra es trasladado a la música. 

Aquí entra de la misma forma paródica de la obra y, resaltando la frustración 
del trujamán defensor a ultranza del statu quo, la canción napolitana con letra de 
Giovanni Capurro y Eduardo di Capua, O Sole Mio (Mi Sol), cuyas primeras palabras 
dan el nombre a nuestra compañía teatral: 

Che bella cosa e na’jurnata ‘e sole 
n’aria serena doppo ‘na tempesta
per l’aria fresca pare giá ‘na festa. 
Che bella cosa e’ na jurnata ‘e sole.



Andrés Rodríguez Ferreira 85

Ma n’ato sole, chiu bello, ohine! 
‘O sole mio, sta’nfronte a tte!
‘O sole, ‘O sole mio 
Sta’nfronte a tte!...
Sta’nfronte a tte!... (SIC) (Teatro La Candelaria, 1986, p. 305).

A esta se sobrepone la más famosa canción del movimiento obrero mundial, La 
Internacional. Escrita originalmente en francés en 1871 por Eugène Pottier y musica-
lizada en 1888 por Pierre Degeyter, aquí es utilizada de manera ilustrativa e irónica 
frente a la verdad: el movimiento bolchevique triunfa sobre la revolución menche-
vique para tristeza del trujamán o director de la compañía y el mundo burgués y 
aristocrático:

Arriba los pobres del mundo
En pie los esclavos sin pan
alcémonos todos al grito:26 
¡Viva la Internacional!
Removamos todas las trabas
que oprimen al proletario27, 
cambiemos al mundo de base
hundiendo al imperio burgués.
Agrupémonos todos,
en la lucha final,
Y se alzan la voz los pueblos con valor28 
por la Internacional. (Bis)
El día que el triunfo alcancemos
ni esclavos ni dueños habrá,29 
los odios que al mundo envenenan
al punto se extinguirán.30 
El hombre del hombre es hermano
derechos iguales tendrán
la Tierra será el paraíso,
patria de la Humanidad (o también: de toda la Humanidad).

26	  En otra versión: y gritemos todos unidos:

27	  En otra versión: que nos impiden nuestro bien,
28	  En otra versión: y se alcen los pueblos,
29	  En otra versión: ni esclavos ni hambrientos,
30	  En otra versión: del mundo lanzados serán.



El ciclo musical candelario86

Agrupémonos todos
en la lucha final.
Y se alzan los pueblos
por la Internacional.
Agrupémonos todos
en la lucha final.
Y se alzan los pueblos ¡con valor! (en muchos países de Latinoamérica: Y se alcen los 

pueblos con valor)
por la Internacional.

En el epílogo, y después de la utilización a lo largo de la obra de canciones, 
tonadas y melodías populares que dan curso y sentido a la acción dramática —a 
la manera de los songs brechtianos— de manera conclusiva se condensa el gesto 
sonoro de la obra con la canción:

Marchemos ya, camaradas
Marchemos ya, camaradas 
marchemos ya con valor 
que más allá del combate 
espera la libertad.

Por tanto tiempo oprimidos 
con hambre y esclavitud
rompamos estas cadenas 
por nuestra liberación.

Los poderosos del mundo 
viven de nuestra labor.
Que en la revuelta que estalla 
nuestra razón se impondrá.

Paso a los trabajadores
del campo y de la ciudad. 
Unámonos en la lucha
por la solidaridad. (Teatro La Candelaria, 1986, p. 319).

Final de texto con un sentido conciliador, pedagógico y didáctico, acorde con el 
encargo que da origen a la obra.



Andrés Rodríguez Ferreira 87

La perspectiva que abre el grupo al teatro colombiano con esta obra, no ha sido 
dimensionada. Las agitadas pugnas políticas entre el establecimiento y las fuerzas 
de izquierda del país; las rencillas y luchas internas entre la misma izquierda, más el 
habitual “canibalismo” teatral, aupado por críticos interesados, no permitió valorar 
el significativo aporte estético teatral y musical que García y La Candelaria ponían a 
disposición de un público en formación con esta obra31. 

“Para el vestuario nos valimos de sobretodos viejos, hicimos unos vestuarios 
parecidos a los rusos, así como las armas, todo era de un grupo muy ‘perrata’… 
como llaman en México, ‘rascuache’… que va a representar tema tan delicado como 
la Revolución de Octubre” (Duque y Prada, 2004, p. 317). Entonces, ese aparente 
remedo de musical anodino representado por una compañía subdesarrollada y que 
irónicamente va mudando a temas y personajes distantes del banquero londinense, 
de la novicia rebelde, de los amores contrariados de una latina y un irlandés hacia 
asuntos determinantes que cambiarán el mapa mundial, se transforma en un espec-
táculo donde las canciones, la música y el tratamiento sonoro son imprescindibles. 
No es de extrañar, en ese sentido, que la valoración de una propuesta escénica-
musical original como era este estilo de teatro, quedara relegada a una simple acep-
tación o rechazo, a un sí o un no de señoritas que miran en la televisora Hechizada 
de tarde en tarde. Lo que sorprende en el caso de esta creación colectiva, es que la 
crítica teatral colombiana pasara inadvertida sobre la obra. No obstante, un jurado 
internacional especializado, le concedió por segunda vez al Teatro La Candelaria el 
premio Casa de Las Américas por esta obra.

Una voluntad creadora orientada hacia un teatro musi-
cal: Golpe de suerte (1980)

La obra de La Candelaria por la que yo hago teatro se llamaba Golpe de Suer-
te. Ahí es cuando yo veo la creación de un espacio, por ejemplo, con cuatro 

linternas. La música en escena: un saxofón que aparecía como a dos metros de 
donde yo estaba sentado y me transportó a otro universo. 

Fabio Rubiano

Esta obra fue estrenada en 1980 y en ella participaron como autores, en todo su 
proceso de elaboración, los siguientes: Patricia Ariza, Inés Prieto, Beatriz Camargo, 

31	 Algunos estaban más interesados en refutar acremente lo político-ideológico que subyace en el tra-
bajo de un colectivo teatral comprometido con su realidad. Otros, se preguntaban futilidades como 
las escuchadas por el que esto escribe “¿hace cuánto ese abrigo no pasa por una lavandería?” Lo que 
denotaba la naturaleza superficial del público burgués que asistía a veces a la sala por esnobismo 
intelectual. Es proverbial en Colombia la falta de sutileza en la lectura de este tipo de teatro crítico y 
“mamagallista”, que en otros países con una mayor tradición teatral sí acogían. 



El ciclo musical candelario88

Alfonso Ortiz, Santiago García, Fernando Mendoza, Fernando Peñuela, Francisco 
Martínez, Hernando Forero, Álvaro Rodríguez, Luz Marina Botero, César Badillo y 
Nohora Ayala. Además colaboró con la letra de las canciones de la obra el poeta 
Eduardo Escobar.

Obra - Golpe de suerte. Libro Teatro La Candelaria. Foto de Luis Cruz

Ocho canciones de corte salsero y popular conforman la música de la obra: De 
Matamoros, De la gente decente, Del dinero, Del ganador, De la felicidad, Del gato y el 
ratón, De Don Félix, Las razones del rico y 4 coros (no disponibles).  

La obra cierra el primer ciclo de creaciones colectivas que ocho años atrás había 
inaugurado Nosotros los comunes, y donde se habían escrito títulos para la drama-
turgia latinoamericana tales como Guadalupe y Los diez días. Precede a ella La his-
toria del soldado, obra de cámara en coproducción con la Orquesta Filarmónica de 
Bogotá, y ya reseñada anteriormente. 

Con un referente musical de la música latina, genéricamente llamada salsa, con 
ritmos latinos tales como el son y la guaracha, interpretados por los actores-autores 
con una instrumentación de saxofón alto, flauta traversa, congas, bongoes, batería, 
claves latinas, guitarra y voz; la obra resultó otra sorpresa para el público candela-
rio. El hecho de que este no se “sintonizara” con la obra de la misma forma entu-
siasta y fogosa de las obras anteriores, generó una aparente sensación de fracaso 
y frío desgano por parte de los mismos actores, lo que relegó la obra a un nivel de 
fracaso, el primero en muchos años. Este suceso común en otros colectivos tea-
trales, y que bien sirven para templar las cuerdas donde se tañen las obras de arte, 



Andrés Rodríguez Ferreira 89

representó para el grupo un punto de inflexión que generó la prolífica etapa de los 
actores-dramaturgos.

Es casi un lugar común escuchar de sus autores y espectadores la opinión mayo-
ritaria de no estar escénicamente a la altura de las anteriores. En palabras de García: 
“[...] El problema de Golpe de Suerte era que repetía las fórmulas de Guadalupe [...]” 
(García, citado en Viviescas, 2012, p. 245).

Y de Gonzalo Arcila:

[…] Fue un espectáculo en donde la potencia misma de lo teatral […] emer-
gió con nitidez aunque su realización fuera incipiente. Este logro del grupo 
se vivenció como un fracaso. En el debate crítico sobre las limitaciones de la 
creación colectiva, este espectáculo fue tomado como la expresión del agota-
miento de ese modo de producción. (Arcila, 1992, p. 90) 

Y pueden acertar su director Santiago García y el teórico Gonzalo Arcila, pero 
para nuestro asunto, es la obra que mejor ilustra el acercamiento hacia un teatro 
musical con raíces nacionales32. A la escogencia del tema sigue la de mantener una 
línea de teatro crítico y popular. El estilo y el sentido teatral candelario siguen en su 
búsqueda de la construcción de una arte teatral con un sitio en el mundo.

Veamos: es otro lugar común la actitud displicente que genera en el hombre de 
teatro la ópera o el teatro musical sajón. El manejo de las intrincadas convenciones 
que se describen en el primer capítulo alejan a estos dos géneros de las dinámicas 
teatrales de verosimilitud, eficacia y acción dramáticas. Pero para quien ha visto La 
ópera de tres peniques de Brecht, basada en La ópera del mendigo de John Gay, todas 
estas reservas desaparecen. Tal vez el nombre que califica estas dos obras podría 
servir de ilustración al espectador; si para el caso de la obra relativa al incipiente 
negocio del narcotráfico se hubiese intentado un nombre como La ópera de palo-
mino, las debidas distancias que toma un espectador de teatro se hubiesen desva-
necido. Toda esta falsa hipótesis para intentar otra suposición: en el caso que esta 
obra se intentara de nuevo en este momento, con el tiempo y la fundamentación 
profesional suficientes para encarar el desafío que representa para cualquier actor 
cantar, bailar y dar cuerpo a unos personajes que ya no son máscaras o personajes 
colectivos, ¿otro sería el “cantar” de esta valiosa obra?

“La dificultad más grande, quizás, era que se trataba de personajes inmediatos; 
y ese problema lo habíamos superado en las cuatro anteriores obras de creación 
colectiva donde el personaje es el pueblo…o los soldados y los campesinos…” 
(García, citado por Duque y Prada, 2004, p. 324). Porque si nos atenemos a la voz 

32	 La elección del tema y sus implicaciones con la realidad nacional, resultaron visionarias frente a una de 
las desgracias que se han cernido sobre este país; no por el consumo de una sustancia que reclama una 
sociedad que por su estilo de vida consumista necesita, sino por su prohibición que llena de millones 
a todos los involucrados (incluyendo gobiernos y banqueros, traficantes y criminales) dejándonos el 
pecado y llevándose el género.



El ciclo musical candelario90

más autorizada de este embrollo creativo que significó el teatro arte intentado por 
los candelarios: “De ahí la cantidad de premoniciones que tuvimos con esta obra. 
Dramatúrgicamente la obra era muy buena”. (García, citado en Duque y Prada, 
2004, p. 324).

De pronto la asunción decidida del estilo que la obra propone, enmarcado en un 
tipo de comedia musical y popular, en donde la música surja de los imaginarios sim-
bólicos y sonoros del contexto de los personajes (como en la obra de Brecht y Weill, 
con la música de moda de Nueva York, Chicago y Berlín que veían con reverencia la 
insurgencia de las mafias y su dinero) traerían el resultado que las difíciles condicio-
nes presupuestales, técnicas y políticas del año 1979 no permitieron. 

“Resolvimos desprendernos totalmente de la historia original de Lucho 
Barranquilla, e inventar una historia cuyo personaje no terminara muerto, sino que 
finalizara en una apoteosis de triunfo y de poder… íbamos a empezar a construir 
una historia a partir de un final determinado por el grupo: un happy end” (García, 
1983, p. 49). La decisión de trabajarla en espíritu del happy end mozartiano, es un 
antecedente fundamental en el teatro musical y para el caso de una historia amoral 
como Cosí fan tutte (1790), genera muchas reticencias en el usual espectador, acos-
tumbrado a ver al héroe inmoral castigado al final por sus malas acciones.

Aunque la factura musical, en cuanto a composición, ejecución y producción de 
sentido teatral al servicio del discurso escénico, no estuvo a la altura de las otras 
cuatro obras del ciclo musical; la estructura teatral configurada como la articulación 
de un espectáculo de teatro musical es notable. Tal vez en un futuro, en unas condi-
ciones distintas, a esta original obra se le pueda hacer una “reparación” histórica en 
justicia a su valor estético, político y teatral. 

Cerremos con este párrafo de Gonzalo Arcila en el que otorga un valor a la obra 
y fija el derrotero que traza este aparente fracaso: “El grupo parecía haber llegado a 
su punto final de desarrollo. La carga de su pasado y su prestigio entrababan el des-
pliegue hacia nuevos proyectos. ‘Golpe de Suerte’ en su doble condición de acierto 
imperfecto había puesto al grupo en una encrucijada” (Arcila, 1992, p. 90).

Encrucijada que de forma virtuosa resolvió el grupo, propiciando el desarrollo 
dramatúrgico de algunos de sus miembros y creando una obra teatral que consti-
tuye la cuarta, dentro de la configuración del ciclo. 

Una propuesta de teatro musical colombiano de La 
Candelaria: El diálogo del rebusque (1981) y Guadalupe 
años sin cuenta (1975)

Esta reconstrucción maravillosa de una obra que, por desgracia, ya no existe 
sino en el papel y en el recuerdo. Pero también invito a los que, como yo, la vie-



Andrés Rodríguez Ferreira 91

ron una, cinco, diez veces. Les aseguro que la experiencia no sólo será un viaje 
al pasado sino, válgame Dios, un encuentro con el presente en los cuarenta y 

cinco años del grupo de teatro más joven de Colombia.
Sandro Romero Rey

[La música] influye en nuestra percepción global… Crea una atmósfera que nos 
hace prestar más atención a la representación

 Patrice Pavis

El diálogo del rebusque (1981)
 El espectáculo y la recepción del público fueron sobrecogedores.

Sandro Romero Rey

La música es como una luz del alma que se despierta en nosotros.
Patrice Pavis

Obra - El diálogo del rebusque. Libro Teatro La Candelaria. Foto de Luis Cruz



El ciclo musical candelario92

Como inicio de la nueva fase de trabajo de La Candelaria, esta obra es el resul-
tado de la propuesta hecha por García al grupo después de Golpe de suerte.

Se trataba de una primera incursión en el mundo de la dramaturgia individual, 
gestada por el líder y motor fundamental de la agrupación… Como ya había 
sucedido con otros montajes de “los candelos”, El “Diálogo del rebusque” se 
convertiría en un nuevo acontecimiento para la escena colombiana y en uno de 
sus montajes más vistosos, tanto plásticamente, como a nivel dramatúrgico, 
musical y, por supuesto, actoral. (Romero, S. 2011, en línea) 

El tratamiento textual, con las características inherentes al teatro del Siglo de 
Oro Español e inspirada en diversas fuentes y textos del madrileño Don Francisco 
de Quevedo, refleja el espíritu de la picaresca española que se respira en la novela 
La vida del buscón llamado Don Pablos. García adopta para el espectáculo un tono 
popular, melódico-musical y nada anacrónico, que fue quizás el éxito fundamental 
de la obra, sobre todo en las franjas populares. 

La musica, conformada esencialmente por seis canciones: De unos ángeles vie-
jos, De los caballeros, De unos mendigos, Poderoso caballero es Don Dinero (sin graba-
ción disponible), De Aminta, De la pobreza, Un romance: de su nacimiento, y música 
instrumental para La pantomima del traje, además de extractos pregrabados de La 
consagración de la primavera (1913) de Igor Stravinsky para las entradas y salidas del 
infierno, es quizás —junto con la de Guadalupe— un logro en música original para 
el teatro colombiano. Compuesta al alimón por Ivonne Caicedo y el músico, actor y 
compositor del grupo, Ignacio Rodríguez33, en un estilo paródico- musical, se basa en 
la recreación del universo ibérico a través de la configuración armónica, afinidades 
melódicas y células rítmicas propias de las músicas andaluzas, flamencas y castella-
nas, pero de una originalidad al mismo nivel del conjunto plástico y teatral.

Con una estructura similar a la del dramma giocosso italiano, en el cual se entre-
lazan escenas cómicas con otras de un trascedentalismo de viejo cuño y afinidades 
estilísticas con el Don Giovanni de Mozart, se alternan escenas dialogadas y cantadas 
por una pareja errática y trashumante (Giovanni/Leporello, Don Juan; Sganarelle, 
Pablus/Cirilo); esta obra se revela como una articulación entre lo sonoro-musical y 
la acción teatral. La experiencia del grupo, de los actores, la capacidad de síntesis 
dramatúrgica y teatral de García, junto con la novedad del taller de creación de per-
sonajes rindió un fruto teatral. 

33	  Ver anexo A, números: 1, 2, 3, 4 y 5. 



Andrés Rodríguez Ferreira 93

Canción de unos ángeles viejos
(Guitarra y voces)

Muchos dicen mal de mí, 
y yo digo mal de muchos; 
mi decir es más valiente, 
por ser tantos y ser uno. 
Que todos digan verdad,
por imposible lo juzgo; 
que yo la diga de todos, 
con mi licencia lo dudo. 
Por eso no los condeno, 
por eso no me disculpo; 
no faltará quien nos crea 
a los otros y a los unos. 
Confieso que mis sucesos 
han parecido columpio 
rempujones y vaivenes, 
poco asiento y mal seguro. 
Yo doy que por condición 
tenga la propia del humo,
que tizno y hago llorar, 
y de la luz salgo oscuro.
Pero no soy conde, 
ni he sido zurdo, 
Y, si Dios me socorre, 
no he de ser culto34.

La introducción de este canto de textura homofónica, con las actrices cantando 
en la misma octava de un registro de tenor, da una sensación de virilidad que es 
común en la música teatral. Este canto genera una sensación de quietud y tranquili-
dad después del barullo y desorden generalizados de la introducción. A lo largo de 
la obra el cambio de escenas y ambientes se hará por medio de las canciones, que 
en esta obra no van a “contar” la historia ni a desarrollar el argumento, sino a reafir-
mar el sentido que cada escena propone. Esto es fundamental a la hora de conferir 
un valor específico a la música de la obra, pues sin ella, el ritmo y las atmósferas de 
la obra no serían iguales. Este último nos dirige a un elemento formal, afín con el 

34	 Como se ha señalado ya, la fuente literaria y textual de todas las canciones referenciadas son los libros 
de las obras publicados por el grupo y relacionados en la bibliografía.



El ciclo musical candelario94

dramma giocosso, en el que el ritmo del desarrollo dramático lo dicta la música. Los 
personajes van montados sobre la partitura musical como quien se monta en un 
tren con variadas velocidades: el de carga, el de turismo y el que transporta trabaja-
dores; su tempo determina lo que le sucede a los personajes. Cuando Pablus sufre, 
la música lo acompaña de manera festiva; cuando goza, es el canto y la guitarra 
quienes celebran a su lado, pero cuando el asunto es profundo desde la condición 
humana, es la música quien impone la pausa. Tal cual las vicisitudes del Don Giovanni 
mozartiano, que son pintadas y descritas con la emoción de la palabra entonada 
sobre el fondo de una orquesta dinámica y al servicio del drama. 

Canto Romance de su nacimiento35 
(Bombo, redoblante, “peinilla-cornamusa” y cantaor)
Finalizando el encuentro con su tío Ramplón, Pablos entona este canto crudo, 

burlón y fiestero, a la manera del aria operática o de la romanza en la zarzuela, 
donde el protagonista da a conocer su condición, su historia y su pensamiento.

Parióme adrede mi madre. 
¡ojalá no me pariera!
aunque estaba cuando se hizo
alegre naturaleza.

Dos maravedís de luna
alumbraban a la tierra;
que, por ser yo el que nacía, 
no quiso que un cuarto fuera.

Nací tarde, porque el sol36 
hubo de verme vergüenza 
en una noche templada 
entre clara y entre yema.

Un miércoles con un martes 
tuvieron grande revuelta, 
¡Ay sobre que! Ay sobre que ninguno quiso 
que en sus términos naciera.

Murieron luego mis padres; 

35	 Ver Anexo A 2. 

36	 El subrayado es para señalar las estrofas que no se cantan, pero que son parte integral del texto dra-
matúrgico.



Andrés Rodríguez Ferreira 95

Dios en el cielo los tenga, 
porque no vuelvan acá, 
y a engendrar más hijos vuelvan. 

Tal ventura desde entonces 
me dejaron los planetas, 
que puede servir de tinta, 
según ha sido de negra.

Porque es tan feliz mi suerte, 
que no hay cosa mala o buena 
que aunque la pienses de tajo; 
al revés no me suceda

De noche soy parecido
a todos cuantos esperan
para molerlos a palos,
y así, inocente me pegan;.

Aguarda hasta que yo pase, 
si ha de caerse una teja; 
aciértanme las pedradas:
las curas sólo me yerran.

No hay necio que no me hable, 
ni vieja que no me quiera, 
ni pobre que no me pida, 
ni rico que no me ofenda.

No hay camino que no yerre, 
ni juego donde no pierda, 
ni amigo que no me engañe, 
ni enemigo que no tenga.

Agua no falta en el mar 
y la hallo en las tabernas, 
que mis contentos y el vino 
son aguados dondequiera.



El ciclo musical candelario96

Canción de los caballeros37 
(Arpa diatónica, guitarra y coro mixto)
Lo que Pablos y Cirilo van a encontrar en la decadente corte de Madrid, con la 

generosa guía de Don Toribio, es adelantado con esta canción, en la cual, este par 
de cordófonos, que pocas veces suenan juntos, logran una interesante sonoridad. 

Son los vizcondes unos condes bizcos, 
que no se sabe hacia qué parte conden;
a mercedes humanas no responden.
Y a las damas regalan con pellizcos.
Todas sus rentas son pizcas y pizcos 
sus estados y nísperos que monden:
es conde cada cual de lo que esconden

Los mendrugos, que comen a repizcos. 
Andan en titulillos, cosa fea; 
y aún del rey mismo a no admitir se aúnan 
lo de “o como la nuestra merced sea”.

Sus despensas traspasos son que ayunan; 
más no, aunque su hambre hasta morir pelea, 
de la merced de Dios se desayunan.

Canción de los cieguitos/mendigos38 
(Guitarra, cantaor solo y coro de mujeres)

Quizás es la canción esencial del mundo quevediano en la reinterpretación del 
grupo colombiano, en la que lo paródico excede lo musical, denota el carácter de la 
escena y profundiza el gestus de la obra. Este, en palabras de Brecht, es la intención 
gestual del personaje en la que subyace el espíritu de la época y de los conflictos 
sociales que debe enfrentar. La miseria y la ostentación; el dolo y el delito sexual; la 
hipocresía del deseo fatuo e interesado y el desprecio total por lo humano y sencillo.

(Solo)

Ya sueltan Juanilla, presos 
las cárceles y las nalgas; 

37	  Ver Anexo A 3. 

38	  Ver Anexo A 4. 



Andrés Rodríguez Ferreira 97

ya están compuestos de puntos 
el canto llano y las calzas.

(Cantaor y coro)
Los necios y las cortinas 
se corren en nuestra España; 
el doblón y los traidores 
son los que tienen dos caras.

(Solo)
Las putas y los caballos 
son los que más cabalgan; 
los diablos y los deseos 
son los que a todos engañan.

(Cantaor y coro)
Desdichas y maldiciones 
solamente agora alcanzan; 
los ricos y los que mueren 
son los que en el mundo mandan.

(Solo)
Corren monedas y ríos;
músicos y potras cantan;
y ya los que quieren sólo,
y no los que deben, pagan.

(Tutti)
El codo y la lezna son 
agudos, que es cosa brava; 
y las llaves y los reyes 
tienen de continuo guardas.

Canción Poderoso caballero es Don Dinero39 
 (Canta Cirilo)
Madre, yo al oro me humillo; 
él es mi amante y mi amado, 

39	  No hay grabación disponible.  



El ciclo musical candelario98

pues, de puro enamorado, 
de continuo anda amarillo; 
que pues, doblón o sencillo, 
hace todo cuanto quiero 
poderoso caballero 
es Don Dinero.

Nace en las Indias Honrado,
donde del mundo le acompaña 
viene a morir en España, 
y es en Génova enterrado 
y pues quien le trae al lado 
es hermoso, aunque sea fiero,
poderoso caballero
es Don Dinero.

Es galán y es como un oro, 
tiene quebrado el color, 
persona de gran valor, 
tan cristiano como moro.

Pues que da y quita el decoro 
y quebranta cualquier fuero, 
poderoso caballero
es Don Dinero.

Por importar en los tratos 
y dar tan buenos consejos, 
en las casas de los viejos 
gatos le guardan de cacos 
y pues él rompe recatos 
y ablanda al juez más severo, 
poderoso caballero 
es Don Dinero.
Más valen en cualquier tierra 
(¡Mirad si es harto sagaz!) 
sus escudos en la paz 
que rodelas en la guerra. 
Y pues al pobre le entierra 
y hace propio al forastero, 



Andrés Rodríguez Ferreira 99

poderoso caballero 
es Don Dinero.

Serenata-canción (de Aminta)40 
(Guitarra y cantaor)

¡Ay! Aminta, soñé que te... ¿direlo? 
Sí, pues que necio fue: que te gozaba 
¿Y quién sino un amante que soñaba 
juntara tanto infierno a tanto cielo? 
Mis llamas con tus nieves y con tu hielo 
cual suele opuestas flechas de su aljaba 
mezclaba amor, y honesto las mezclaba, 
con mi adoración en su desvelo.
Y dije: “Quiera Amor, quiera mi suerte,
que nunca duerma yo, si estoy despierto,
y que si duermo, que jamás despierte”
Mas desperté del dulce desconcierto:
y ví que estuve vivo con la muerte,
y ví que con la vida estaba muerto.

Locus amenus en gran parte de obras, filmes, óperas y zarzuelas que tratan del 
amor cortés, no podía faltar en esta aventura desventurada del enamorado Pablus. 
Los ecos del cantejondo, género que admiraba Manuel de Falla, y del cual se inspiró, 
aparece aquí en una recreación criolla.

 Canción De la pobreza41 
Un coro canta mientras Cirilo socorre a Pablos.

(Una Guitarra y voces masculinas)

Pues amarga es la verdad,
quiero echarla de la boca 
y si al alma su hiel toca, 
esconderlas es necedad. 
Sépase, pues libertad 

40	  Sin transcripción. 

41	  Ver Anexo A. 



El ciclo musical candelario100

ha engendrado en mi pereza 
la pobreza.

(2 agrega tambor)

¿Quién hace al tuerto galán 
y prudente al sin consejo? 
¿Quién al avariento viejo 
le sirve de Río Jordán?
¿Quién hace de piedras pan, 
sin ser el Dios verdadero? 
El dinero.

(3 redoblante y voces femeninas en octava)

¿Quién con su fiereza espanta 
el cetro y corona al rey? 
¿Quién careciendo de ley 
merece nombre de santa? 
¿Quién con humildad levanta 
a los cielos la cabeza? 
La pobreza.

(4 idem)
¿Quién los jueces con pasión, 
sin ser ungüento, hace humanos, 
pues untándoles las manos 
las ablanda el corazón? 
¿Quién gasta su opilación 
con oro y no con acero? 
El dinero.

(5 smorzando)

¿Quién procura que se aleje 
del suelo la gloría vana? 
¿Quién, siendo toda cristiana, 
tiene la cara de hereje? 
¿Quién hace que el hombre aqueje 
el desprecio y la tristeza? 



Andrés Rodríguez Ferreira 101

La pobreza.

(6 idem)
¿Quién la montaña derriba 
al valle, la hermosa, al feo? 
¿Quién podrá cuanto al deseo, 
aunque imposible, conciba? 
¿Y quién lo de abajo arriba 
vuelve en el mundo ligero? 
El dinero.

Una profunda melancolía emana de esta canción. En sus dos primeras estrofas 
y en un tempo moderato, pretende ensalzar al gañán que ha sido duramente cas-
tigado por tratar de evadirse de su infinita pobreza; en la tercera estrofa cambia 
rotundamente, por medio del redoblante que “dobla” el tempo y la intensidad para 
volverse un himno de queja ante la dictadura del dinero. La fuerza percutiva de la 
guitarra en la quinta estrofa es señal del crescendo que busca reforzar el lamento y la 
queja señalados. Accelerando y smorzando alternativamente, la canción contribuye 
a acentuar la dicotomía que el texto presenta entre la pobreza y el dinero en cada 
una de las estrofas.

A tenor del segundo parámetro de análisis y estudio de la imagen sonora que el 
lector todavía no conoce porque antecede el análisis de Guadalupe42, en esta obra 
se configura la mejor demostración de la teoría del semiólogo francés que señala 
la fuerza del medio expresivo cuando se produce dentro del escenario. Con el obje-
tivo de tener una mejor comprensión de este tema, es válido traer a colación una 
anécdota: en las funciones de estreno de la obra y dentro de la usual presentación 
que hacía el director del montaje, en la que generaba una relación de cercanía con 
el público, García, al explicar la ficha técnica de la obra43, decía que la música había 
sido compuesta por Ivonne Caicedo y “Nachito” Rodríguez; y después, palabras 
más, palabras menos, exclamaba lo siguiente: “ Ah! Y los ruidos que aparecen por 
ahí, en algunos momentos de la obra, son de La Consagración de la Primavera de 
Stravinski…”.

 

42	 Que viene inmediatamente termine el análisis de la obra presente, se refiere específicamente a la 
fuente de donde proviene la música, y al cual algunos le confieren simplemente un valor estadístico. 
Para ampliación del concepto de fuente del sonido en la escena, se puede remitir el lector a  la débil 
refutación que hace Farías Zúñiga a Pavis en Aproximación a una perspectiva intertextual de la música 
en el teatro donde le atribuye la misma fuerza a un parlante que a un músico sobre el escenario

43	 Pues no había plata para sacar los programas de mano con antelación. 



El ciclo musical candelario102

Guadalupe años sin cuenta (1975) 
Hace algunos años, en un improvisado y polvoriento escenario 
en La Primavera (Vichada) los actores del Teatro La Candelaria 

presentaron Guadalupe a uno de los públicos más difíciles 
desde la creación de la pieza en 1975… a un puñado de hombres que había 

peleado en la guerrilla liberal de los llanos… estaba por ejemplo una humilde 
aseadora que había peleado hombro a hombro con Guadalupe Salcedo. Al fina-

lizar la obra, el público se sumió en un silencio sobrecogedor.

Un anciano ciego se levantó sollozante, y sentenció: “Esa es la realidad. Así 
fue la historia. Al escucharla sentí como si me hubieran clavado alfileres en el 

cuerpo”. 
Armando Neira, El Tiempo, 1990

Pasando el tiempo resulta que los que decían que Guadalupe años sin cuenta 
era “una mierda de teatro”, resultaron diciendo “que no era tan mala”…, los 
que decían que era una desgracia… ya decían que “la obra tenía aciertos”…, 

y el público seguía yendo, yendo y llenando la sala, agotando boletería, y había 
unos que llamaban mucho a preguntar por la obra y a reservar boletería en 
cantidades y decían que “era una maravilla”, y otros “que estaba bien, que 

para qué hablar mierda…” (Risas)
Santiago García

Esta obra fue estrenada en 1975. Participaron como autores en todo el proceso 
de elaboración, investigación del tema y montaje, los siguientes actores: Patricia 
Ariza, Luz Marina Botero, Graciela Méndez, Fernando Cruz, Inés Prieto, Hernando 
Forero, Oberth Gálvez, Manuel Gil, Santiago García, Carlos Parada, Fernando 
Mendoza, María Elena Sándoz, Francisco Martínez, Fernando Peñuela, Alfonso Ortiz 
y Álvaro Rodríguez.

Para el trabajo de estudio, recopilación de documentos y elaboración de textos 
se contó con la colaboración del escritor Arturo Alape.

Aunque los medios impresos fueron la forma dominante de control ideoló-
gico durante el siglo XIX, su lugar ha sido tomado por los medios electrónicos. 
La tecnología dominante tiende hacia un control más estrecho, razón por la 
cual en la actualidad, la censura estricta de los regímenes autoritarios sobre la 
prensa y la televisión, dejan un espacio para la resistencia que es ocupado por 



Andrés Rodríguez Ferreira 103

la palabra hablada en forma de humor, chistes, rumores, lecturas clandestinas 
y representaciones teatrales. (Jean Franco, 1982, pp. 11-12)44

Obra - Guadalupe años sin cuenta. Libro Teatro La Candelaria. Foto de Luis Cruz

Este trabajo de creación teatral ha recibido diversos premios (entre los que se 
encuentra el de Casa de las Américas en 1976); ha realizado alrededor de 1400 fun-
ciones en países como Brasil, España, México, Estados Unidos, Cuba y Ecuador; tam-
bién se ha presentado en veredas, pueblos, salones comunales, parques y plazas de 
Colombia, y ha sido motivo de infinidad de ensayos, tesis y estudios de distinto estilo. 
Por ejemplo, dentro de los estudios de carácter sociológico se encuentra: Gonzalo 
Arcila, “Para la historia del nuevo teatro en Colombia” (1982). De carácter literario: 
Lucia Garavito, “Guadalupe años sin cuenta: el lenguaje oral como instrumento de 
resistencia ideológica” (1987). Trabajos de carácter semiótico: Armando Arrubla y 
Enrique Alonso Cañas, “Decodificación de códigos del teatro de vanguardia en el 
análisis semiótico del texto Guadalupe años sin cuenta” (1983). Amén de infinidad de 
tesis, ensayos y monografías. 

Lo anterior da cuenta del impacto que ha tenido este hito teatral a nivel socio-
lógico. Estos insumos teóricos y ensayísticos sirven de punto de partida para este 
análisis y se basan en cuatro fuentes fundamentales: 1) el video realizado en la sede 
del Teatro La Candelaria, durante una función del año 1991. En aquella ocasión se 

44	 “Print was the dominant form of ideological control during the nine- tenth century though its place 
has now been taken by the electronic media. The dominant technology tends to be the most closely 
con-trolled which is the reason why, at the present time, the strict censorship of authoritarian regimes 
of print and television leaves a space for resistance filled by the spoken word in the form of rumor, 
jokes, clandestine readings and dramatic representations”. (La traducción y el subrayado es nuestro).



El ciclo musical candelario104

conmemoró los 25 años del grupo, por parte de la Red de Comunicaciones del Centro 
de Documentación Musical del Instituto Colombiano de Cultura, Colcultura. En dicho 
video, que tiene una duración de 1 h 54 min 11 s, participaron ocho de los dieciséis 
actores-autores de la obra, más ocho nuevos miembros del grupo que además hacen 
parte del remontaje de la pieza original45. 2) El disco compacto realizado en estudio 
(durante el año 1992) con las canciones originales de la obra, bajo el auspicio de las 
Naciones Unidas. 3) El texto de la obra en dos ediciones distintas: Cinco obras de crea-
ción colectiva; Teatro La Candelaria (1986) de la Editorial Colombia Nueva, Bogotá, y 
Teatro La Candelaria 45 años (2011), editado por Mincultura y el Teatro La Candelaria, 
Bogotá. 4) En lo personal y particular: la asistencia a doce de las más de 1500 funciones 
realizadas por el grupo entre el año 1975 y 1988, y finalmente, las entrevistas, charlas, 
talleres, festivales, clases, trabajos y encuentros (académicos y de otra índole) com-
partidos con los actores y actrices que son o han sido parte de este colectivo teatral, 
especialmente con el maestro Santiago García durante los últimos 34 años.

Antes de ingresar al terreno de construcción del análisis y recuento de los even-
tos sonoros de la obra, quiero citar un extracto referido a una crítica escrita poco 
tiempo después de su estreno y que contrariando radicalmente el valor que adquirió 
con el paso de los años —dada la necesaria decantación que atraviesan las obras 
de arte antes de su justipreciación— sirve para ilustrar el desatinado juicio que 
contribuyó a desestimar en su momento el valor de su propuesta estética. En su 
importante ensayo Notas sobre la iniciación del teatro moderno en Colombia, Eduardo 
Gómez, en el acápite sobre El populismo en el teatro profesional, nos dice: 

A veces la combinación es contradictoria: el contenido de la obra es muy 
pobre, y el montaje artísticamente logrado (dentro de los límites que le impone 
aquel); es el caso, por ejemplo, de Guadalupe […] En otras, el contenido de la 
obra es tan pobre, que un montaje decoroso es imposible […] entendiendo (la 
eficacia política) como ilustración pedagógica partidista, hasta llegar, última-
mente, a los excesos de una especie de populismo de nuevo cuño. (Watson y 
Reyes, 1978, p. 385) 

Pero dejemos que sea García el que introduzca el ars poética con que el grupo 
emprendió este trabajo: 

Eso (la obra, investigación, creación y puesta en escena) se desprende fun-
damentalmente de Vida y Muerte Severina, en esa obra habíamos logrado de 
nuevo agarrar el respeto por el texto. Pero lo que más nos emocionó de Vida 
y Muerte Severina fue la música, es decir tener un teatro con canciones y que 
la música fuera hecha ahí mismo en el escenario; entonces resolvimos hacer 
una próxima creación colectiva con música compuesta por los mismos actores 
y con canciones populares nuestras. (Duque, 2004, p.  301), (el subrayado es 
nuestro)

45	 Este histórico video está disponible en http://hidvl.nyu.edu/video/000512389.html



Andrés Rodríguez Ferreira 105

Claramente se expresa que, además de un propósito de utilizar la música, hay 
una decidida intención de crear una obra donde la música vaya más allá de su uso 
convencional. Utilización que García describe como la manera de “evadir el discurso 
directo y encontrar una forma de hablar que se llama poética” (2004, p. 302).

El primer paso para esto es el traslado de ocho actores de La Candelaria a los 
Llanos orientales de Colombia, donde en medio de equívocos y sucesos curiosos —
como que en zonas de auténtica tradición llanera no se usaba el cuatro ni se conocía 
el arpa— ubican a “Cuchuco”, el intérprete consumado de la bandola llanera y quien 
sería el encargado de guiar en principio el aprendizaje de los corridos llaneros que 
contaban la historia de Guadalupe Salcedo y que permanecían refundidos en la his-
toria pero presentes en la memoria del llano.

El segundo es la fase de entrenamiento y adiestramiento musical en los elemen-
tos que han sido seleccionados para abordar el montaje. Los cantos y aires musica-
les llaneros, su organología musical —un poco culturizada— y el gestus a la manera 
brechtiana, son medios expresivos que los actores-autores deben manejar y poner 
al servicio de la etapa de estudio e improvisaciones.

“Lo cierto es que en la música, en esos corridos, en esas trovas estaba la esen-
cia de la historia” (p. 306). Sobre esta premisa la estructura de la obra va a quedar 
irremediablemente unida a la música en tanto discurso musical, narrativo y teatral. 
Por este aspecto, más que ningún otro, es que la sucesión de eventos sonoros, 
donde se incluyen: cantos, canciones, corridos, contrapunteos, efectos sonoros, 
instrumentales y vocales; fondos musicales y ruidos incidentales, debe ser vista a la 
luz de lo que se constituye en una teorética del uso de la imagen sonora en el teatro, 
el espectáculo escénico y el cine.

 Son tres los parámetros de análisis y estudio de la imagen sonora que han sido 
establecidos en el cine (que por derivación y afinidad aplicamos al hecho escénico): 
uso, fuente y categoría. Estos abarcan la música, la banda sonora, la música inci-
dental, los efectos sonoros, los ruidos y todo fenómeno acústico que emana de la 
pantalla, de la escena o del sistema de reproducción sonora. 

El uso —explicado como la intención que el director le asigna a la música y que 
es resuelto por el compositor, el musicalizador o en este caso los actores-autores—, 
lo enumeramos en cinco acciones de aplicación, a la luz del orden propuesto por 
Aaron Copland:

1.	 Crea(r) una atmósfera más conveniente de tiempo y lugar.

2.	 Subrayar refinamientos psicológicos: los pensamientos no expresados de 
un personaje o las repercusiones no vistas de una situación.

3.	 Servir como una especie de fondo neutro.

4.	 Dar un sentido de continuidad.



El ciclo musical candelario106

5.	 Sostener la estructura teatral de una escena, y redondearla con un sen-
tido de finalidad. (Copland, 2002, pp. 234-235) 

Para complementar el espectro señalado, y con sus propias palabras, Pavis nos 
informa otras funciones que se pueden asociar al hecho sonoro y que serán mencio-
nadas en diversos eventos sonoros, a lo largo del presente capítulo:

La música puede ser no más que un efecto sonoro cuyo mero objetivo es que 
una acción se reconozca [...] Puede crear un efecto de contrapunto, como 
los songs brechtianos que comentan irónicamente la acción [...] También 
se puede producir una acción con medios musicales: en el teatro musical, la 
música supera su función secundaria y se convierte en el centro de la atención, 
adaptando la teatralidad a sus propias exigencias [...]. (Pavis, 2000, pp. 152-153) 

Según la distinción que hace Pavis, la música se convierte “en el centro de la aten-
ción”. Por ejemplo, aunque en el caso de Guadalupe esto sucede alternativamente 
(a diferencia de la ópera italiana en que la acción se desarrolla sobre los “medios 
musicales” permanentemente), esta alternación sí es propia del singspiel, como se 
explicaba en el capítulo inicial. 

En cuanto a la fuente, que es el origen y la forma de reproducción de la misma, ya 
sea en vivo interpretada por músicos-actores, o reproducida en play-back (que otros 
llaman pregrabada), independientemente de ser escuchada o no por los persona-
jes, Pavis nos presenta la clasificación de una manera clara: “La mostración de las 
fuentes musicales o, al contrario, su ocultación, determinan las relaciones de fuerza 
entre la música y el resto de la puesta en escena” (2000, p. 150). 

El tercer parámetro se refiere a la categoría, o sea, la clasificación a la luz del con-
cepto que el director define a partir de la partitura sonora y sobre la cual trabaja el 
compositor. Este se puede resumir en diegética, en el cual la imagen sonora es escu-
chada, producida y generada por los personajes, la situación o la acción dramática; 
hace parte de la narración o desarrollo46. Y extradiegética, la imagen sonora que no 
es escuchada sino por el espectador (y el actor, [¡] agregamos nosotros). De ellas, a 
su vez, deriva Michel Chion dos cualidades referidas a la identificación con la acción 
dramática, donde el autor:

Distingue entre música empática (aquella que expresa directamente su 
participación en la emoción de la escena, adaptando el ritmo, el tono y el fraseo 
en función de códigos culturales de tristeza, alegría, emoción y movimiento) y 
música anempática (la que muestra una indiferencia ante la situación narrativa, 
progresando de manera regular, como un texto escrito). (Puelles, 2008, p. 8)

46	 Para dar un ejemplo, un personaje entra a un bar a golpear al saxofonista que le quitó a su mujer. En el 
mismo instante, el saxofonista está tocando la canción con la cual el personaje había enamorado a su 
esposa: ¿qué pasará?, ¿esperará a que termine la canción o lo golpeará inmediatamente?



Andrés Rodríguez Ferreira 107

El alcance que dicha imagen acústica puede tener —y cuya resultante y eficacia 
solo pueden ser medidas posterior a su realización— es susceptible de análisis espe-
cíficos, a los cuales los teóricos aplican diversos tópicos interpretativos. Cuando en 
estos análisis se asigna un rol a la música, más allá de los tres parámetros explicados, 
se puede extraer de ella su carácter, sentido y valor psicológico y emocional; ade-
más, en el entendido de que no puede comprenderse según un modelo semántico 
(asemántica), afirman que la música puede ser:

a) Sintética (la música como “...una apreciación subjetiva de la objetividad”; 
Pudovkin)
b) Analítica (concordancia rigurosa entre los motivos musicales y los efectos 
visuales; Eisenstein)
c) Contextual (la música como elemento necesario y suficiente para crear una 
atmósfera envolvente)
d) Parafrástica (función tópica en los filmes al uso: la música como simple eco 
y repetición de los diálogos)
e) Diegética (respondiendo con propiedad al discurso narrativo en cuanto tal 
música)
f) Dramática (al actuar sobre un universo de emociones, contribuye de ese 
modo a la definición de la situación narrativa)
g) Mágica (confiriendo a la historia una nueva dimensión metalingüística, más 
allá de los códigos tanto de la lengua como del relato)
h) Poética (dominio del objeto musical puro, que no se puede categorizar 
como sonido ni como ruido ; postura de Pierre Schaeffer y también de Igor 
Strawinsky quien, no obstante, y en opinión de Prender, nunca llegó a com-
prender del todo el papel que desempeña la música en el cine)
i) Pragmática (acabado final destinado a disimular desequilibrios, fracturas o 
asperezas que puedan afectar a la continuidad narrativa o dramática). (Puelles, 
2008, p. 7) 

Estos tres parámetros permiten vislumbrar nuestro asunto de una manera más 
clara, aunque se reitera que esta clasificación está pensada en función de la imagen 
sonora cinematográfica, lenguaje que por su estricto carácter técnico crea unos con-
dicionamientos distintos al fenómeno teatral, como ha sido explicado en el primer 
capítulo.

Escenas y sus eventos sonoros y musicales correspondientes
A través de los eventos sonoros-musicales de Guadalupe, configuraremos la función 
que cumplen dentro del espectáculo; la aplicación al uso de la música para la escena 
y su eficacia teatral. Todo en función de explicar nuestra idea de un esbozo de teatro 
musical enmarcado en unas condiciones particularmente nacionales47. 

47	 Los textos, canciones y parlamentos citados son extraídos de las diversas ediciones y publicaciones del 
conjunto de obras creadas por La Candelaria dentro de su propia producción editorial, como también 
de otras ediciones oficiales y privadas listadas en la las referencias bibliografías de este libro. 



El ciclo musical candelario108

Nota: Se toma como referente de análisis el video que hace parte integral de esta 
investigación, y se usa el pietaje asignado por el mismo48. 

Se presentan los eventos sonoros y musicales en su riguroso orden de presen-
tación; los llamaremos de esta manera para incorporarlos al análisis a partir de su 
suceso real dentro del espectáculo, comoquiera que además de las creaciones musi-
cales se presentan todo tipo de efectos sonoros, ruidos y elementos acústicos que 
son producidos por los actores-autores en escena, y que en su conjunto representan 
una banda sonora a la manera fílmica. Adicionalmente, en el anexo b, del número 
uno al once, se encuentran la transcripción de las líneas melódicas y el cifrado de las 
canciones de la obra.

La primera característica de la imagen sonora de la obra es la no utilización de 
pregrabados, play-back o cualquier tipo de reproducción por medios electrónicos. 
Este recurso es propio del teatro didáctico, liberado por vocación del “efectismo” 
y de la ilusión que adormece un público que debe “entender” el mundo y tomar 
una postura frente a él. El recurso nos indica un camino claro que va a recorrer el 
espectador: los corridos serán las fuentes musicales y diegéticas desde donde se 
contará la historia y se comentarán y discutirán los sucesos que configuran la fábula 
argumental de la obra. 

1.	 Minuto 01:35. La reconstrucción. Coro mixto, redoblante, bombo e instru-
mentos concretos. Coro de sirenas y radio patrullas militares en el operativo del ase-
sinato de Guadalupe. 

Este primer evento sonoro se construye a partir de la conjunción vocal de todos 
los actores en unas notas tenidas en el registro agudo, imitando la estridencia de las 
sirenas policiales y militares. La inminencia del suceso de partida de la obra —del cual 
descubrimos posteriormente que es una reconstrucción judicial de los hechos— per-
mite una eficaz atmósfera de tensión y aviso como está planteado desde el texto. 
Este es un recurso teatral muy bien logrado, a través de un instrumento que será 
utilizado a lo largo de la obra como es el coro en algunas de sus modalidades (canto 
silábico, estrófico y, para este caso, onomatopéyico). Inmersa dentro del primer 
parámetro, el uso, aquí la voz es la encargada de crear la atmósfera, otorgándole 
dicha función tal y como la define Copland.

Hasta el minuto trece, el incesante sonar de la máquina de escribir se convierte 
en un una especie de obstinato rítmico que le agrega un elemento dinámico y pode-
roso a la atmósfera judicial recreada. Siendo esta un elemento de tipo parafrástico, 
al obligar al espectador a mantener la atención sobre la acción dramática consis-
tente en una reconstrucción judicial en la que el “signo sonoro” es la citada máquina 
de escribir.

48	 Ver: http://hidvl.nyu.edu/video/000512389.html



Andrés Rodríguez Ferreira 109

2.	 Minuto 14:10. Corrido de los años sin cuenta. (Anexo B 1). Golpe: Pajarillo. 
Arpa, cuatro, capachos y voz. 

 Aquí toma lugar lo típico dentro de una obra de teatro musical, que es el comienzo 
con una obertura, tema inicial o introducción. El espectador es ubicado en la historia 
y todos sus componentes: lugar, modo, carácter, personajes y sucesos, a través de 
este corrido que sigue de manera abrupta al final de la escena de la reconstrucción. 
Y esto sobre una base de tonada-tipo del Joropo, cuya base es un canto en el que se 
relata una historia en verso comúnmente llamada corrido, para este caso en ritmo o 
aire de pajarillo. El joropo —ampliamente estudiado y analizado por musicólogos de 
la talla de Guillermo Abadía Morales y Samuel Bedoya— se presenta aquí en una de 
sus modalidades rápidas, vigorosas y expresivas: 

Pajarillo
(Ritmo de pajarillo)
Pido permiso al trovero 
para relatar la historia 
de más ingrata memoria 
que tiene el pueblo llanero. 
Fue por los años cincuenta 
que en toda Colombia entera 
se desató la violencia 
de una y de otra manera. 
Nos dicen los sabedores 
que arriba mandaba un godo 
y armó a los conservadores 
para quedarse con todo.

Ganaderos y baquianos 
caporales y encargados 
los indios y los copleros 
todos llaneros templados 
opusieron a la muerte 
su coraje y su valor 
contra aquellas injusticias 
que el gobierno desató. 
Pero esta matanza fiera 
no era de azules y rojos 
era pueblo contra pueblo 
era hermano contra hermano.



El ciclo musical candelario110

En la historia que contamos
muchos nombres no aparecen.

La revuelta fue tan grande 
que cimbró hasta el continente. 
Si Guadalupe Salcedo 
no aparece en mi cantar 
su sombra nombra mi canto 
del moriche hasta el palmar. 
Son hombres de todo el pueblo 
los que hicieron esta historia. 
Tengámoslos bien presentes 
recordemos la memoria.

Con la honradez de mi canto 
con esfuerzo popular 
con respeto y mil perdones 
les vamos a interpretar 
historias que nadie cuenta 
que ocurrieron de verdad. 
Póngale muy bien los ojos 
a lo que va a presenciar 
de los tiempos de violencia. 
 (Teatro La Candelaria, 1986, pp. 138-139).

El espectador es sorprendido al rompe del arpa de Hernando Forero y la voz de 
Fernando Peñuela, actor-creador que en esta obra se convierte en una revelación 
como cantante. 

 El texto del corrido es el abrebocas de la obra y describe la visión crítica que el 
grupo le dará a la versión oficial que se publicó en torno a los sucesos que rodea-
ron el asesinato del guerrillero liberal de los cincuenta. Adicionalmente, introduce al 
espectador en la convención planteada por los autores: el protagonista no va apare-
cer de manera física a lo largo de la obra. Este corrido da cuenta de una constante: 
las cantas se convierten en el elemento poético que, al asumirse de manera franca y 
directa, contrasta con el tono farsesco, irónico y caricaturesco de los patricios libe-
rales y conservadores. Esto permite al espectador reflexionar y tomar distancia del 
artificio teatral, al mejor estilo del teatro épico (verfrendumg). 

En fracciones de segundo el espectador es transportado por la magia de la música 
a la geografía que enmarca la historia, a la manera mozartiana en su obertura del 
singspiel, El rapto del serrallo, pero en vez de trasladarnos a la costa mediterránea de 



Andrés Rodríguez Ferreira 111

Turquía, aquí nos sentimos inmersos en la grandeza geográfica de los llanos orien-
tales de Colombia. 

El singspiel, género teatral de origen alemán, es realmente un tipo de ópera 
popular, cuya característica principal es la utilización de tonadas y canciones popu-
lares en vez de arias. Se distingue de la ópera en que los llamados recitativos son 
hablados y a través de ellos evoluciona la acción dramática. Ejemplo paradigmático 
de este tipo de teatro musical es la Ópera de tres peniques de Bertold Brecht, con 
música del compositor Kurt Weill, basada en The Beggar´s Opera del inglés John Gay. 
En Inglaterra, este género teatral es llamado ópera de baladas o balada ópera, y 
también cuenta con lo que se denominan números cerrados, en los cuales los perso-
najes cantan e interpretan canciones que perfilan la historia, definen los personajes 
y comentan la acción dramática. A nuestro entender, Guadalupe es una aplicación 
contextualizada y desacralizada de este tipo de teatro musical. La diferencia radica 
en que son los actores, y no los personajes, los que asumen desde los elementos 
del teatro épico la interpretación de la música a la manera de los songs brechtianos. 
“La eliminación de los efectos operísticos convencionales”, en palabras de Heisler 
(1990, p. 226), son características de la opereta, junto con la cargada crítica social. En 
este corrido se utilizan los instrumentos musicales típicos y sometidos a un proceso 
de aculturación: arpa llanera, cuatro y capachos.

3.	 Minuto 16:00. El retén. Coro de soldados, coro y botas.
Al estilo de las canciones de trote o porras de consignas militares para el adies-

tramiento de los soldados, los actores realizan una rutina de rigurosos ejercicios, 
trasladando al espectador al campo castrense donde se prepara la captura y domi-
nación de los insurgentes liberales. La coreografía es contrastada con estribillos de 
tipo satírico y vulgar:

SARGENTO VELANDIA
Los soldados.
CORO DE SOLDADOS
Los soldados.
SARGENTO VELANDIA
Colombianos.
CORO DE SOLDADOS
Colombianos.
SARGENTO VELANDIA
No se meten.
CORO DE SOLDADOS
No se meten.
SARGENTO VELANDIA
En política.



El ciclo musical candelario112

CORO DE SOLDADOS
En política. (Los soldados continúan repitiendo cada verso del sargento).
SARGENTO VELANDIA
Por mi novia 
por mi madre 
soy soldado 
de la patria. 
Desertores 
de las armas 
como Silva 
son traidores 
Los soldados 
colombianos 
son los hijos 
de la virgen. 
Los soldados 
desertores 
son los hijos 
de las putas. 
Los soldados 
colombianos 
no se meten 
en política. (Teatro La Candelaria, 2011, pp. 295-96)

Aquí podemos aplicar, de manera íntegra, los cinco sentidos de Copland atribui-
dos al uso; agregar los que Puelles (citando a Chion) asigna a la música empática y lo 
que se denominaría un papel mágico, como aquel que le confiere “a la historia una 
nueva dimensión metalingüística, más allá de los códigos tanto de la lengua como 
del relato” (Puelles, 2008, p. 7).

“Gloire Inmortelle”, acto IV del Fausto de Gounod, “Ahí llega la Música”, cuadro 
segundo del acto primero de El rey que rabió de Ruperto Chapi, y las inolvidables 
porras de entrenamiento en Full Metal Jacket de Kubrick, son ecos de este locus ame-
nus del cine, la ópera y el teatro musical. Para esta escena, donde la economía de 
recursos es evidente, vemos los personajes en una teatralidad acorde al tono y color 
de las operetas cómicas, adobadas con esos elementos que definen la particularidad 
idiosincrática del soldado colombiano.

4.	 Minuto 24:42. Corrido de las razones diferentes. (Anexo B 2). Golpe: seis por 
derecho. Arpa, cuatro, capachos y voz. 

El seis por derecho fue menospreciado en su origen por las clases pudien-
tes: ganaderos y llaneros dueños de hatos (de la misma manera que los géneros 



Andrés Rodríguez Ferreira 113

musicales populares, entre ellos el jazz y el bambuco). Su ritmo fuertemente acen-
tuado de 6/8 y vigorosamente marcado con los bordones del arpa en un tiempo de 
3/4 —en una suerte de hemiola, que denota la rapidez mental, la agilidad y fortaleza 
físicas del llanero—, es utilizado aquí con una función muy clara: “La música puede 
usarse para subrayar o sugerir rasgos psicológicos: los pensamientos no expresados 
de un personaje o las implicaciones previstas de una situación” (Copland, citado por 
Puelles, 2008, p. 3). 

Robledo (soldado) y Jerónimo (liberal), quienes darán cuerpo a los conflictos 
generados por las tensiones sociales y políticas del momento y que ocasionaron un 
sinnúmero de muertos, son retratados de manera directa y clara por el corrido De 
las razones diferentes. Aquí, la música vuelve a conferir a la acción dramática la con-
cisión y eficacia de su lenguaje. 

Corrido de las razones diferentes
Vamos a contar la historia
de estos dos hombres valientes 
que se jugaron la vida
por razones diferentes. (Ay diferentes)
Joaquín Robledo, el soldado, 
campesino tolimense
antes de ser enrolado 
ya tenía bien presente
que si un día era soldado
llegaría a ser teniente. (Ay si teniente)
Ya empieza a tener sorpresas 
este muchacho inocente
ya está en manos del sargento 
que le va a lavar la mente.

Y Jerónimo Zambrano
llegó aquí hasta la llanura. 
Venía huyendo del Tolima 
de la violencia tan dura.
Logró conseguir trabajo
en el hato de Angostura. (Ay de Angostura) 

Cayó por ser liberal.
para colmo de amarguras.
Supo que en el Llano adentro 
los hombres en la espesura



El ciclo musical candelario114

comandados por Guadalupe 
luchaban con gran bravura.

Lo más arduo para un compositor o musicalizador teatral es que su música se 
quede en la ilustración o ambientación. La segunda dificultad a vencer es simple-
mente ser refuerzo de la acción dramática. Pero cuando logra a la vez hacer avanzar 
la acción, acentuar los rasgos de los personajes y dar ritmo y variedad al discurso de 
montaje, como lo logra este corrido, se cree que ha realizado bien su trabajo.

Aplicación: 1er. Parámetro uso; 2º numeral: subraya refinamientos psicológicos. 
4º: da sentido de continuidad pero además, 5º, sostiene la estructura teatral de la 
escena. Dentro de la categoría y el modelo aplicado, encontramos que al actuar 
sobre el universo de las emociones de los personajes de Robledo y Jerónimo se 
define la situación narrativa. 

En una aplicación del modelo diegético, en la cual la música responde con propie-
dad al discurso narrativo, y dentro del primer parámetro en un segundo uso: “subra-
yar refinamientos psicológicos: los pensamientos no expresados de un personaje o 
las repercusiones no vistas de una situación” (Copland, 2002, p. 234).

El espectador queda notificado del agon permanente que enfrentará estos dos 
personajes a lo largo del periplo teatral.

5. 	 Minuto 26:10. Escena de las puertas. Los actores “cantan” los textos y dan 
un tono teatral de gran fuerza y eficacia con alternancia de fuertes sonido de golpes 
de puertas y tambores, en tiempo de redoble. Emplean también elocuciones textua-
les declamativas al uso de los locutores deportivos, con los ademanes y la gesticula-
ción exagerada, propios de la ópera bufa.

Dando un sentido contextual a la imagen sonora, tenemos una atmósfera envol-
vente que da cuenta del ritmo y el sentido de la escena. (C); además del uso en su 
numeral cinco sobre el sostenimiento de la misma.

6. 	 Minuto 31:23. Bolero Por qué eres así. Cantada a capella. Tema del composi-
tor mexicano, Teddy Fregoso, popularizado por Hugo Romani. Dicho tema refuerza 
el sentido del ridículo de los patricios liberales, mientras abandonan el país y se des-
piden de sus amores furtivos. Usar canciones populares, de dominio público, es un 
recurso ampliamente utilizado en la balada ópera inglesa, y posteriormente en la 
llamada nueva ópera brechtiana. Una  pregunta que se pueden hacer los directores 
ante la necesidad de llamar la atención del espectador sobre una acción, una emo-
ción o un personaje, es: si ya está escrita, es conocida, genera una emoción en el 
espectador, dado su reconocimiento e identificación, ¿Por qué no usarla?

...Si tu no estas la vida no puede ser 
Necesito tenerte siempre conmigo 
En mi corazón 



Andrés Rodríguez Ferreira 115

Por que te vas 
Me desespera tu adiós 
No es posible que seas así 
No puedo vivir sin ti 

De una manera paródica y farsesca, la lavandera se burla de la hipocresía moral y 
afectiva de los patricios liberales, la cual les va a permitir traicionar sin reato alguno al 
legendario guerrillero. A este le sigue, sin solución de continuidad el corrido siguiente:

7. 	 Minuto 31:55. Corrido de la esperanza que no llega. (Anexo B 3). Pasaje. Arpa, 
cuatro, capachos y voz. 

En un tiempo moderato y con un aire de reflexión inmersa en esa calma chicha 
que anuncia grandes tragedias, los actores-cantantes juzgan en este tipo de canto, 
sentimental y sincero, que en la voz de Peñuela adquiere profundidad:

La historia aún no se termina
aunque los hombres de arriba
de cuerpos bien protegidos 
se hayan ido más pa’rriba 
de México a Nueva York
donde la bolsa es su vida
buscando en la gran metrópoli 
una nueva economía.

… Y dejaron esperanzas
con grandes voces de aliento 
de promesas y fusiles
que creyó el hombre llanero. 
Más dura la vida enseña
que en apremiantes momentos 
esperanza que no llega
es hoja que se lleva el viento…

Si en la ópera las arias se convierten en el momento en el que el personaje 
reflexiona y expresa sus sentimientos más profundos, mientras la acción dramática 
se detiene; aquí es el personaje colectivo el que plantea la imposibilidad de la espe-
ranza, a través de esta reflexión cantada.

En un tipo de música empática: “aquella que expresa directamente su participación 
en la emoción de la escena” (Puelles, 2008, p. 8), encontramos a los actores-cantantes 
involucrados de una manera inequívoca con “aquella esperanza que no llega…”

8. 	 Minuto 38:20. Bombardeo. Aviones y bombarderos, redoblantes y tambor. 
Muerte de la vaca de Don Sagrario.



El ciclo musical candelario116

Efecto descriptivo e ilustrador con el único propósito de darle fuerza a la acción 
dramática, en una suerte de concordancia rigurosa entre el hecho escénico y la ima-
gen sonora que la contiene.

9. 	 Minuto 38:49. Corrido del bombardeo. (Anexo B 4). Golpe: Corrido en modo 
mayor (lastimero), cuatro y voz. Difiere del texto original al agregar una copla:

Ay…Un 25 de junio 
ya pa’ la mitad del año. 
Atronando el firmamento 
volaban cinco aeroplanos 
matando cuatro gallinas
tres perros y dos marranos 
hiriendo la pobre vaca 
propiedad de don Sagrario 
que fue la primera res
con que fundaron el Llano.

Ay… torito pitador que pita
En aquel estero
Te voy a sacar la carne
Te voy a picar el cuero
Y voy a hacer de tu cuerno
Dos bonitos bebederos
En donde pueda beberse
La flor del alcaravero

La función de este corrido es la de contar la historia del origen legendario de la 
guerrilla, la muerte de unos animales de corral y la consecuente irresponsabilidad 
del gobierno. Al presentar esta reclamación como una situación ridícula y risible, 
pasa por el tímpano del espectador de una forma poética y musical. Sirve además de 
elemento de enlace y de análisis del asunto reciente.

Conclusión pertinente: Música diegética en el sentido de que responde con pro-
piedad al discurso narrativo.

10. 	 Minuto 40:33. Corrido de las ilusiones (Anexo B 5). En tiempo de pasaje saba-
nero, arpa, cuatro y voz.

Y así salvando el infierno
va Jerónimo Zambrano
con el fusil en la mano
y el corazón en invierno.



Andrés Rodríguez Ferreira 117

Anda en busca´e Guadalupe
a darle aviso temprano.
Va corriendo ilusionado 
va buscando la guerrilla 
porque su vida sencilla
le dictó una carta abierta 
y el camino que ha tomado 
es unirse a la revuelta.
Y el campesino inocente 
Joaquín Robledo, el soldado, 
vio cambiar sus ilusiones 
tragando siempre callado. 
Su vida se la cambiaron 
ya es hombre bien adiestrado.
En las manos del sargento 
tiene el tiro ya afinado. 
Va a la guerra de los yanquis 
contra el pueblo coreano 
con ilusión de medallas 
y un buen ascenso de grado.

Uso: numeral dos. (Los pensamientos no expresados del personaje) En este caso 
las motivaciones que dan fuerza al comportamiento de Jerónimo son dadas de una 
manera directa en esta canción, la cual  nos pinta un campesino cambiado a la fuerza 
por las circunstancias, y que en una derivación del destino de la vaca bombardeada, 
se siente orgulloso de caminar hacia una muerte segura. 

11.	 Minuto 42:20. Tambores
12.	 Minuto 46:35. Tambores
13. 	 Minuto 49:20. Despedida. Bolero del compositor puertorriqueño Pedro 

Flores (1894-1979), popularizada en la voz de Daniel Santos. Voz a capella.
Aquí se emplea el mismo recurso que para el caso de la utilización de la canción 

popular señalado arriba. El nivel de ironía se representa por un efecto de contraste 
entre el imaginario popular, representado en la canción de orgullo del recluta, y la 
realidad de la conscripción militar.

Vengo a decirle adiós
a los muchachos
porque pronto me voy 
para la guerra
y aunque voy a pelear 



El ciclo musical candelario118

en otras tierras
voy a defender mis derechos 
mi patria y mi fe.
Yo ya me despedí 
de mi adorada
y le pedí por Dios 
que nunca llore, 
que recuerde por siempre 
mis amores, 
que…
(De pronto recoge una hoja de papel, la lee y la guarda furtivamente. Continúa 

barriendo los volantes y cantando).
yo de ella nunca 
me olvidaré
Sólo me parte el alma
y me condena
que dejé tan solita
a mi mamá... quien en mi ausencia la consolará (Sale).

El hilarante contraste entre la cruda tristeza del recluta que va a la guerra con 
el único temor de que su madre va a quedar desolada, sin el cuidado del hijo que 
cumple su deber patriota con el relajamiento del barrendero, es una muestra de la 
música y su identificación con la acción dramática. La negación de la tristeza en ese 
canto triste es una adecuada aplicación de la música anempática, ya que le da un tono 
de indiferencia de la imagen sonora ante la narración, a la par que crea un efecto de 
distanciamiento a la manera brechtiana. No se emocione, no se conmueva, porque 
deja de pensar y reflexionar, entonces pierde su condición de espectador inteligente.

Se escuchan unos redobles de baquetas contra el piso, a los cuales siguen todos 
los efectos que contribuyen a generar un ambiente de guerra irregular, sirenas, 
redoblantes, tambores y sirenas de bombardeos fluviales y aéreos.

14. Minuto 54:43. Canción de los recuerdos. (Anexo B 6). En aire de guabina lento 
(melancolía y tristeza). Tiple y voz soli. Es atípico, fuera de la línea de la música lla-
nera que domina la obra, pero relativo al aire de ¾, se le agrega un canto lastimero 
a la manera de loas, letanías y lamentos de Severino; sumado a efectos de lloros, 
bombo y redoblante. Textos “llorados” a la manera de letanías. Se emplean el tiple y 
la guitarra (instrumentos de amplio uso en la zona andina y oriental del país).

Sobre la tierra Jerónimo 
en madrugada que acecha, 
el susurro compañero 



Andrés Rodríguez Ferreira 119

comunicando la espera.
El miedo de hombre le llega, 
la muerte viaja en el río, 
la vida es presentimiento 
en tiempo corto y sombrío.
La llama de los recuerdos 
lo regresa a otros días, 
instantes de ojos despiertos, 
la vida mata a la vida.

A manera de comentario suelto: Tristeza, solo tristeza para los combatientes 
abandonados a su suerte.

Música empática, uso directo del recurso del género del melodrama. El actor 
canta para despertar la emoción del espectador, acercándolo de manera conmo-
vedora con su devenir en la escena y fijando un punto de giro en su transformación 
como personaje que crece. El personaje sufre con la realidad y el recuerdo, pero su 
superioridad moral lo preserva en su integridad, lo que necesariamente lo inclina al 
bien moral: “Música empática (aquella que expresa directamente su participación 
en la emoción de la escena, adaptando el ritmo, el tono y el fraseo en función de 
códigos culturales de tristeza, alegría, emoción y movimiento)” (Puelles, 2008, p. 8).

15. 	 Minuto 56: 03. ¡Corra Jerónimo… corra hijo, niño! Tambores, sirenas, bom-
bardeos, combates.

Minuto 58:40. Pausa 
16.	 Minuto 58:45. “Te rogamos señor”. De manera responsorial; procesión, 

letanías —canto de voces femeninas y masculinas, inicialmente monofónico, des-
pués a dos voces—. Sigue el canto a la virgen, “Es María la blanca paloma”, precedido 
de unas fórmulas responsoriales en una extraña mezcla católico-castrense.

Es María la Blanca Paloma (2)
que ha venido de América (3)
a traer la paz.
Es por eso que los colombianos (2)
la llamamos Madre (3)
Madre de bondad.

17.	 Hora 01:05.02. Tu reinarás. En la misma línea del anterior (canto religioso 
con acompañamiento rítmico-militar) coro mixto.

Tú reinarás:
éste es el grito



El ciclo musical candelario120

que ardiente exhala nuestra fe.
Tú reinarás, ¡Oh Dios bendito!, pues tú dijiste:
¡Reinaré!
Reine Jesús por siempre, 
reine su corazón
en nuestra patria, 
en nuestro suelo, 
que es de María la nación, 
en nuestra patria, 
en nuestro suelo, 
que es de María la nación.
Otorgándole un sentido mágico (G), el cual permite una nueva dimensión meta-

lingüística al salirse de unos códigos implícitos en el relato, el montaje acude a la 
aplicación de una convención que el espectador raso asimila e interpreta: la religiosi-
dad que subyace en el imaginario cultural es la preparación a la irrupción al infierno 
moral que representa un prostíbulo pueblerino donde se va a trasladar la acción. 
De un extremo a otro, el espectador se ve abocado a contemplar sobre la magia del 
escenario la disyuntiva moral del bien y el mal. Y si toma partido, será la música un 
elemento valioso a tener en cuenta.

18.	 Hora 01:07:58. Pobrecita de mi madre. Canción de cantina de Antonio 
Aguilar. Guitarra y voz.

¡Pobrecita de mi madre con que lastima murió!
Dormidita se quedó en un sueño más profundo
Pero desgraciado yo que quedé solo en el mundo
Cuando yo me emborrachaba 
mi madre me iba a buscar, 
donde quiera que me hallaba
ella se ponía a llorar
y si algo me pasaba
ella me iba a consolar...
Hoy mi pecho se ataladra con las penas del dolor
Hoy madre, madre querida tu hijo llora por tu amor
Tú te fuiste y me dejaste en este mundo traidor.

Uso uno.

19.	 Hora 01:12:36. Corrido del intermedio. (Anexo B 7). Golpe: Quirpa, a la manera 
de interludio (paso de un acto a otro), arpa, cuatro, capacho y 2 voces.



Andrés Rodríguez Ferreira 121

Nosotros los comediantes
por unos breves minutos
nos vamos a descansar. 
Los invitamos a ustedes 
mientras reinicia la pieza 
que salgan a meditar, 
y después les contaremos 
por qué acaba como acaba 
aunque imagine- el final (bis).

Uso. Cinco.

20. 	 Hora 01:20:40. Corrido El papel aguanta todo. (Anexo B 8) Golpe: Carnaval o 
carnavalito. Arpa, cuatro, capachos y voz sola.

El papel aguanta todo
y así convierte la mentira en realidad
y con engaño y mentiras
politiqueros de ascenso
en ascenso van.
Pero la mil veces muerta 
es la guerrilla que viva 
y luchando está.
Y aunque se encuentra emboscado
el guerrillero donde apunta el tiro da, 
el guerrillero donde apunta el tiro da. (Bis)

Anticipando la situación que se va a tornar permanente, la canción da fuerza y 
sostiene la estructura escénica.

 21.	 Hora 01:26:45. Corrido de la reunión llanera. (Anexo B 9). Golpe: Gabán. 
Cuatro solo y voz.

La llanura se hizo hombre 
cuando hicimos reunión
y de todos los comandos 
llegó representación.
Y así vinieron llegando 
de toda la población
de Casanare y Arauca, 
de Tame y Puerto Rondón. 



El ciclo musical candelario122

De Orocué y de Puerto López 
llegó otra delegación. 
Estando todos reunidos, 
comenzó la discusión.

22.	 Hora 01:27:22. Contrapunteo. (Anexo B 10). Golpe: Zumba que zumba. Hasta 
minuto 1:30:00. Cuatro y voz. 

HOMBRE DE JERONIMO
Tome nota, camarita,
de este punto ya aprobado,
en esta reunión llanera 
los comandos concluimos 
que las juntas de vereda 
gobernarán sus poblados 
para ser por ellos mismos 
libremente gobernados.
HOMBRE DE DON FLORO
Estando aquí reunidos 
yo le quiero a usted decir 
que no todos los llaneros 
esa ley van a cumplir, 
porque nadie está por encima 
del llanero corcovero 
cuya ley yo ya la tengo 
en mi hato de Angosturas.
HOMBRE DE JERONIMO
Aunque usted sea Floro Rojas, 
hombre bravo y corcovero, 
con voz clara y resonante 
digo en nombre de los llaneros,
si llegamos a este acuerdo 
no es para salir desunidos 
y en un estado mayor 
los comandos reuniremos.
HOMBRE DE DON FLORO
Yo soy hombre bien templado, 
con cojones y un fusil
y no voy a obedecer 
ningún comando central. 



Andrés Rodríguez Ferreira 123

Si estoy en este río 
es que soy muy liberal, 
y en la ciudad se decide 
lo que aquí se debe hacer.
HOMBRE DE JERONIMO
En el llano azul abierto, 
las tierras como el ganado, 
las herramientas y el agua 
son de quien las ha sudado, 
y en este río tan ancho 
no existirán diferencias, 
las mujeres y los hombres 
tendrán un sol en su sombra.
HOMBRE DE DON FLORO
¿En cabeza de cuál hombre 
se puede meter la idea 
de que todo lo que existe 
bajo de este sol llanero 
es de todos, para todos 
y que nada tenga dueño? 
Yo mi vaca no reparto 
ni en cuatro ni en tres pedazos.
HOMBRE DE JERONIMO
La bravura de un guerrero 
que está solo en la llanura 
se la arrastra un viento flaco 
y los cachos de una vaca. 
Por eso con Guadalupe 
como jefe de estos Llanos 
buscaremos a otros hombres 
que también están peleando.
HOMBRE DE DON FLORO
Pues escuche, caballero:
no estoy solo en la llanura, 
si buscan otras ideas 
que huelen a comunismo 
van a saber quién es don Floro
con su hato y con sus peones, 
porque yo no estoy de acuerdo 
con estas revoluciones.



El ciclo musical candelario124

HOMBRE DE JERONIMO
Ponga cabeza al asunto
y cien metros de atención, 
que si usted no está de acuerdo 
con esta revolución, 
su cabeza y propiedad 
pronto serán como un río, 
ay!, como un río
que no encontrará la mar.

El Corrido de la reunión llanera es la principal canción de corte didáctico, a la 
manera brechtiana. Mediante esta se reflexiona y se invita al espectador a la medi-
tación, con el fin de que tome una postura política a partir del planteamiento escé-
nico. A través de una recreación inversa de los famosos Happy End, referenciados 
arriba, los actores-cantantes invitan al espectador a dejar la sala (a la mejor manera 
brechtiana) y a reflexionar sobre la situación real, conflictiva, violenta, que acontece 
afuera del teatro y que se repite de manera reiterada. Y para lograr ese estado no 
hipnótico de reflexión se ha trasegado por el recurso de advertir al público de la fic-
ción permanente a la vez de la referencia continua de los hechos históricos. 

23.  Hora 01:30:00. Efectos de arpa, voces.
Después de la exploración sonora del arpa, sigue otra interesante escena en la 

que las voces vuelven al tono narrativo, declamativo y farsesco, similar a la zarzuela 
española. Utilizando un trabajo coral, a la manera griega, es decir con un coreuta 
(corifeo de manera antifonal), se retoma una disposición coreográfica de movimien-
tos alternados con textos en forma de recitados secos. En el momento coral más 
interesante de la obra, y sobre una distribución rítmico-métrica del texto, se desa-
rrolla la escena que confirma el tratamiento melódico musical del texto a lo largo de 
toda la obra.

24. Hora 01:48:56. Vuelven las sirenas del comienzo.  
25. Hora 01:50:16. Corrido final. (Anexo B 11). 2 cuatros y todas las voces.

Con respeto y con su venia 
les pedimos su permiso
y aunque dejen esta sala
mediten bien lo que han visto. 
Esta historia que contamos
los invita para que piensen 
que los tiempos del pasado 
se parecen al presente.
Los de arriba, bien arriba 



Andrés Rodríguez Ferreira 125

al pueblo prometen mucho 
para que olvide su historia, 
su vida y su propia lucha.
Hay quienes viven y olvidan 
tan fácil como ellos sueñan. 
No debe entregarse el hombre 
sin pensar en lo que entrega.
Con respeto y con su venia 
les pedimos su permiso 
y aunque dejen esta sala 
mediten bien lo que han visto.

Música compuesta, interpretada y recreada sobre la escena. Aquí los creadores 
son los mismos actores, quienes, a través de un proceso de inmersión y formación 
musical orientada a la música de los llanos orientales colombianos, encuentran un 
canal expresivo relacionado con el contexto del cual la historia surge y se desen-
vuelve. La elaboración del discurso musical está a la par del texto dramatúrgico y 
del establecimiento del gestus. Tal vez en pocos espectáculos teatrales colombia-
nos esto ha sido tan acertado. La música aquí no ilustra, no ambienta, no enlaza, 
no “llena” los vacíos de montaje, como de manera continua y frecuente encontra-
mos en el teatro que utiliza música. No es la manida frase del director mediocre 
“¡eche humo…eche humo!”, cuando no hay imagen sonora, visual o teatral eficaz 
y hay que tapar las deficiencias creativas; de la misma manera: “¡ponga música… 
ponga música!”. Aquí la música “es” la obra, la historia, los personajes y la historia; 
pues está presente en sus cualidades intrínsecas: ritmo (métrica textual del texto 
hablado), melodía (tono del habla, entonaciones y prosodia) y armonía (articula-
ción de los lenguajes sonoros, visuales y actorales). La música es la representación, 
sus leyes y su naturaleza. La respuesta del público ante el espectáculo que conjuga 
canto coral y solístico, glosa musical y paráfrasis (cantos religiosos); articula el arte 
del actor con la eficacia teatral y escénica, y recurre a la economía escenográfica y 
la recursividad del espacio total en contra del aparataje y el amueblamiento de la 
escena. Es inevitable: total empatía y aceptación.

En el hecho de que no aparezca el héroe, el antihéroe, en las canciones que 
están siempre parando la obra, los songs, que están haciendo una meditación, 
los corridos llaneros que entran y están permanentemente enjuiciando y previ-
niendo al público de que lo que está viendo no es una verdad sino que es una 
ficción… (Duque y Prada, 2004, p. 360) 

Ese sentido dado a la música, que en su estilo desborda lo eminentemente folcló-
rico, despojándola de un carácter netamente identitario para abordar lo popular y 
nacional, y que se explica desde la tarea dramática asignada a la misma, adquiere un 



El ciclo musical candelario126

valor intrínseco teatral. La sumatoria de eventos sonoros y musicales (25 aproxima-
damente, ya que el teatro es un fenómeno sonoro variable) nos permite vislumbrar 
la tarea del texto cantado en el objetivo de permitir al espectador comprender “los 
sucesos que se cuentan y que nunca se habían contado”, ponerlo desde la perspec-
tiva de oyente a comprender aquello que se dice, pero que mejor se canta. La recursi-
vidad sonora es el resultado de una actitud permanente del actor-autor de explorar, 
a partir de su cuerpo, su espíritu expresivo y su voz, todo aquello que lo convierta en 
artífice del espectáculo. Actuando, sonando, cantando, bailando, desplazándose por 
un espacio donde la magia de las convenciones del teatro lleva al cómplice espec-
tador desde las altillanuras al altiplano, y que el sonido del llano irrumpe mágico en 
la fría ciudad que apenas si se conmueve con los cantos procesionales religiosos de 
una sociedad pacata, militarista y rezandera. La dinámica vertiginosa de la historia 
solo tiene razón de ser en la musicalidad inherente a los actores-autores-personajes, 
quienes le regalan a un país de dirigentes sordos, arrítmicos y antimusicales, un viaje 
por la magia del teatro musical colombiano…

Puede ser que la aplicación detallada de lo que representa la imagen sonora en 
esta obra permita una relectura del espectáculo en dirección de una nueva mirada. 
Las funciones, usos, categorías y aplicaciones de la música y el sonido que caracteri-
zan los teóricos citados, dan cuenta del amplio espectro del que dispuso la obra para 
su composición y elaboración. Si nos atenemos a la definición de Pavis, de que en el 
teatro musical la música supera su función secundaria “y se convierte en el centro 
de atención, adaptando la teatralidad a sus propias exigencias”, la respuesta de que 
esta obra puede ser un esbozo, o algo más allá, del género que el semiólogo francés 
conceptualiza y configura en un discurso epistémico, la debe intentar el espectador.

 ¿Gesamtkunswerk? 



Coda

Nunca vivió el teatro colombiano una etapa tan floreciente, original, creativa y de 
ruptura como la que abarca los décadas de los 70 y los 80. Gran parte de los títulos 
más representativos de este periodo son aporte del colectivo bogotano.

Una conclusión clara que surge del estudio realizado es la inconveniente ubi-
cación del Teatro La Candelaria en los anaqueles de un “cierto tipo de teatro pan-
carta”, por parte de los comentaristas y escribidores de teatro en los medios de 
comunicación comerciales durante las tres últimas décadas del siglo pasado. Dadas 
las agudas condiciones políticas, posteriores a mayo del 68, se le aplicaba a ese tea-
tro, el descalificador mote de “arte subversivo”.  Dichas condiciones trajeron como 
consecuencia al país el fantasma del comunismo internacional, especie de “coco” 
que asustaba por igual a las señoras de misa de 6:00 y a los exitosos industriales 
mimados por el Estado. Es diciente, por ejemplo, la respuesta de García a la pregunta 
de si alguna vez se acercó al teatro pancarta: “No, porque realmente no me salía del 
alma, de adentro, yo generalmente lo único que he hecho en la vida es lo que me ha 
dado la gana, y en ese momento a mi no me dio la gana hacer ese teatro, no lo hice 
[...]”. (Duque y Prada, 2004, p. 246).

La excesiva importancia conferida a la sazón a la relación arte-política, contra-
rio a lo que se piensa, afectó de manera inconveniente el valor estético y artístico 
del grupo. Lo anterior, debido a la interesada crítica teatral que imperaba en ese 
momento, la cual, tal vez cumpliendo encargos, descalificaba el valor artístico de La 
Candelaria con juicios injustificados. De esta manera, el crítico oficial del estableci-
miento, Eduardo González, pontificaba: 

En cuanto a los demás conjuntos profesionales, oscilan entre un modernismo 
mediocre o una tendencia, muy protuberante, a una concepción populista. 
Entonces aparece nuevamente el Brecht pedagógico, degradado por el subde-
sarrollo y combinado con las limitadas exigencias de un proselitismo político 
inmediato [...] el factor preponderante que tiende a frenar los avances del tea-
tro colombiano es una concepción equivocada de la eficacia política del arte. 
(Watson y Reyes, 1978, p. 385), (el subrayado es nuestro)  



El ciclo musical candelario128

Esa crítica, parcializada entonces, insuficiente ahora, más preocupada por juzgar 
posturas políticas, atacaba ad hominen y juzgaba como déficit lo que era una postura 
estética decidida. A García y al grupo no les interesaban las exquisiteces cortesanas 
del teatro preciosista y bien vestido, imitador del glamour europeo y norteameri-
cano. Ellos vislumbraban la cercanía de sus búsquedas estéticas con las posturas 
del “teatro pobre” del iluminado polaco, no un pobre teatro que veían algunos. Y la 
gravedad de eso es la errática valoración de tamaña obra de arte que tenían ante su 
nariz. Era teatro, valorado y justipreciado en otros meridianos, alabado y evaluado 
con inteligencia poética por figuras del teatro mundial; contrario a la indigencia epis-
témica con que se le miraba acá. Y he acá dos consecuencias:

En primer lugar, la tarea o función propia de la crítica especializada es generar 
una memoria sistemática, documentada y orientada en la tarea de estimular la pro-
ducción de conocimiento en una sociedad dinámica, científica, creativa, crítica y 
transformadora, a partir de las obras científicas o artísticas que sus miembros produ-
cen. De esta simple tarea se derivan insumos que permiten a la sociedad del futuro 
estudiarse y alimentarse de su propia historia y producción para proyectarse en su 
presente y futuro. Estudios, ensayos, documentos audiovisuales y especializados, 
grabaciones, partituras, planos, diseños, diagramas que bien sirvan a las generacio-
nes creadoras futuras para conocer y entender su devenir histórico, a la vez que les 
sirva de punto de partida para sus creaciones e investigaciones propias.

En segundo lugar y como consecuencia de lo anterior, un sector muy numeroso 
de los creadores, grupos, compañías y escuelas del teatro actual, desconocen una 
parte importante de la producción realizada por los que les antecedieron, y hablan 
de esta propuesta estética simplemente desde un valor histórico y arqueológico; 
desconociendo todo aquello que les permitiría construir lenguajes propios y en rela-
ción directa con sus propias circunstancias, que no son las mismas que las de un 
eslavo, un danés o un chino. 

El trasegar durante los últimos treinta y cuatro años por la escena, específi-
camente por el movimiento teatral inscrito en lo que se dio en denominar nuevo 
teatro colombiano, desde el rol de la creación, la formación y producción teórica, 
representa una experiencia de sentido personal. Los avatares de la violenta reali-
dad, la complejidad política y el contexto socio-cultural de un país, impactan, qui-
zás como a ningún otro, un arte como el teatro cuya materia substancial es la vida. 
Las repercusiones de un movimiento artístico como el que se gestó en torno a La 
Casa de la Cultura, con su conversión posterior en el Teatro La Candelaria, y de las 
cuales surge vigoroso un movimiento artístico plástico, poético, literario, musical 
y teatral, se pueden ubicar en el conjunto de creaciones teatrales que configuran 
el opus candelario. Imbricado profundamente en las particulares condiciones de un 
país sitiado por una violencia política permanente, aupada por una sempiterna clase 
dirigente corrupta, aislada neciamente de los cambios mundiales y radicalizada en la 



Andrés Rodríguez Ferreira 129

manutención de sus privilegios, y prebendas; este imperecedero opus dará cuenta 
a generaciones más perspicaces, de lo que representa un arte político, a la vez que 
original y de alta calidad estética. 

Este párrafo condensa la dificultad más grande frente a la investigación reali-
zada. La actitud estatal y de sus medios oficiales, aparatos culturales y de comu-
nicación, frente al arte crítico o que plantea rupturas, deja por inercia y censura 
alternativas, un vacío y desapego hacia la producción artística no oficial ni compla-
ciente con el régimen. La abundante producción teórica que emana de esta etapa 
del teatro colombiano, no necesariamente financiada y patrocinada por ese Estado, 
es completa y justa —mas no acabada— frente a la propuesta estética y artística. 
Los profundos estudios existentes, sociológicos, críticos, históricos, epistemológi-
cos y teatrales, abordan los aspectos medulares de la producción candelaria, como 
es tarea de la crítica fundamentada. Por otra parte, la producción teórica de los 
maestros García y Buenaventura ha dado cuenta de la labor reflexiva y teórica que 
sustentaron la creación de sus propios núcleos teatrales. Amén de los diversos estu-
dios realizados por ensayistas foráneos habida cuenta el profundo interés que des-
pertó en la crítica mundial este floreciente transcurso del teatro nacional. Toda esta 
copiosa bibliografía abarca el origen, estilo, método, carácter y orientación estética 
y teatral de dicha producción. Sin embargo, el infaltable pero, son inexistentes los 
documentos físicos, como grabaciones de buena calidad o por lo menos confiables, 
archivos sonoros, visuales, fonográficos al uso de la época y susceptibles de conver-
sión técnica a los medios actuales, altamente sofisticados; como también produc-
ciones en medios audiovisuales ya disponibles para la década del 80; documentos 
especializados: partituras, tablaturas, cifrados u otros medios de escritura musical 
que nos permitieran tener una idea clara para presentar a los interesados actuales el 
valor y trascendencia de estos trabajos.

Esta fue la dificultad a vencer, ya avanzada la investigación, y que formulaba 
un reparo grande a nuestro objetivo de constatar la riqueza expresiva y musical de 
estos 5 trabajos.

Salvo el histórico y mencionado video de Guadalupe, y sobre el cual pudimos rea-
lizar de una manera pretendidamente prolija y completa el análisis presentado; del 
disco compacto con la música para la obra, de una versión doblemente recortada 
del Diálogo (recortada y editada en algunos textos procaces, para los “delicados 
tímpanos” de los censores de la televisora colombiana que transmitieron la obra en 
dos partes en su programa de la época Invitación de media noche de producciones 
Punch, y de la cual solo existe la segunda parte), y de una grabación proporcionada 
por el compositor Ignacio Rodríguez de cinco canciones del Diálogo, salvo esto, 
no pudimos tomar en cuenta otros documentos adicionales. Un casete con una 
grabación defectuosa in situ de Severino y unos apartes de audio de Los diez días, 
montados en youtube y cuya fuente son videos conmemorativos de las diferentes 



El ciclo musical candelario130

celebraciones que el Ministerio de Cultura, la Universidad Nacional y otras entida-
des no gubernamentales han organizado al grupo. Desde lo impreso, en diversas 
ediciones —entre las que se encuentran las históricas (hechas por el mismo grupo), 
las lujosas (Mincultura y otros) y otras publicaciones de las obras de creación del 
grupo—, no se encuentra el testimonio sonoro de la música que acompañó estas 
creaciones ni otros medios de escritura musical que den cuenta de este ámbito 
de la creación y de cuya existencia pueden dar fe los creadores y espectadores de 
dichos espectáculos. Pareciera que además del texto dramatúrgico con sus parla-
mentos, textos hablados y cantados, personajes, acotaciones y didascalias escé-
nicas, las obras no pudieran “sonar” de nuevo. Es por eso que, extraídas desde 
los documentos sonoros confiables hallados a lo largo de la investigación, y como 
archivo sonoro, se han escrito y hacen parte integral de los anexos de este libro, las 
partituras de las canciones y obras musicales que el Teatro La Candelaria compuso 
para dos de sus espectáculos, Guadalupe y El diálogo. Aquí se abre un interesante 
panorama para una futura reconstrucción de la memoria sonora y musical del tea-
tro colombiano49. 

Comoquiera que nuestro punto de llegada —unos años más adelante— ha de 
consistir en el diseño e implementación de un modelo formativo, dispositivo curri-
cular, o propuesta de formación y/o fundamentación —o incluso un “antimodelo”, 
no lo sabemos aún— en el campo del teatro musical y surgido de la actitud creativa, 
experimental y sistemática, inherente a la producción candelaria analizada. Hemos 
de continuar en nuestro proceso con la convicción absoluta de la necesidad de reen-
contrar para el teatro ese camino que puede estar refundido en los vericuetos de la 
especulación posmoderna y existencial. Aunque la universidad no puede compro-
meterse con escuelas, tendencias o concepciones políticas o personales en el campo 
del arte —ni en ninguno otro— y debe preservar la universalidad en las dinámicas 
propias de la investigación y la creación, no es menos cierto que la indagación per-
manente —para nuestro caso en la formación profesional en las artes— atraviesa 
el mundo particular que circunda nuestra vida académica (con sus propios determi-
nantes socioeconómicos y culturales). Un margen altísimo de población sitiado por 
la pobreza, el hambre y la miseria, enfrenta un precario medio formativo, a veces 
inexistente. Estas dificultades del sector poblacional en las que mayoritariamente se 
centra nuestra doble tarea, como profesores y creadores de arte en una universidad 

49	 Dentro de los antecedentes de esta investigación hemos mencionado ya interesantes propuestas tea-
trales que a la sazón y en la misma dirección de La Candelaria, produjeron colectivos teatrales como el 
Teatro Popular de Bogotá, el TEC de Cali, el Teatro Libre (de las cuales sí existen partituras), El Local, 
el Teatro La Mama y sus varias obras con una música notable; en los ochentas y noventas, La Mama, 
Teatrova, el Tecal, el Centro García Márquez (mea culpa), que produjeron obras, que sin llegar a re-
presentar un teatro musical, sí abordan la musicalidad en el teatro. Los medios actuales permiten con 
toda facilidad generar una memoria audiovisual confiable que podría servir de insumo para realizar 
una investigación sobre la música en el teatro colombiano de los últimos 50 años.  



Andrés Rodríguez Ferreira 131

pública, incluyente y con una importante misión social, deben convertirnos por 
fuerza de la circunstancia, en aquello que alguien denominó muy poéticamente: 
tejedores de sociedad. 

Y ese tejido no puede zurcirse únicamente por caprichos de funcionarios que 
vienen y van al garete de las políticas culturales y educativas en un país que no 
tiene ninguna constante. Deben ser las universidades fuentes confiables de inda-
gación sobre los proyectos curriculares que demanda una nueva sociedad, trans-
formadora, crítica y con consciencia de identidad cultural. El teatro musical, como 
se ha dicho arriba, ha sido un vehículo expresivo, mediante el cual, países de todas 
las latitudes han construido su propia memoria y la forma de proyectarse ante los 
otros; ha comunicado los vasos que contienen elementos de nacionalidad e iden-
tidad cultural; ha dinamizado procesos creativos desde la escritura, la construc-
ción simbólica, la iconografía, la música y el teatro, para finalmente “cantar” un 
lenguaje que le es particular, específico y privativo. Y desde ahí arranca la labor 
de la academia en el propósito de fundamentar, contextualizar y dotar de todos 
los elementos inherentes a la creación artística a una franja poblacional intere-
sada y necesitada de espacios de formación artística enfocada en la creación. 
Por eso, nuestro siguiente paso se orienta en la construcción de ese “modelo de 
currículo” que contenga la actitud creativa, la disposición de riesgo, la disciplina 
del método investigativo en artes; la personalidad insubordinada, irreverente e 
inquietante frente a las modas y los modos hegemónicos del arte comercial que 
le dieron vida a estos hitos de un teatro musical colombiano. Propiciando una 
mirada introspectiva, que descarta lo insulso y baladí del teatro-comercio, nos 
abocamos a esa tarea.

Las preguntas de la investigación han tratado de ser respondidas. Sin embargo, 
en la distancia del tiempo recorrido, y sin documentos audiovisuales con la calidad 
que el mundo actual ofrece, es difícil hacer una mostración de la fuerza que emana 
de una obra como Guadalupe. No obstante, creemos que un esbozo de un teatro 
musical propio e inejecutable en otras latitudes, subyace en su discurso escénico. 
Que la naturaleza espontánea y fresca de los medios musicales utilizados son el 
resultado de la búsqueda de un lenguaje propio y particular; dicho lenguaje fue cons-
cientemente buscado paso a paso, obra a obra, texto a texto y montaje a montaje. 
Y que además, en el espíritu que anima los temas, hechos, historias y personajes 
que dieron vida a esos espectáculos, transpiró una atmósfera de liberación de los 
esquemas hegemónicos y dominantes. Suena un poco atrevido y de no corrección 
política, pero parece que es así. 

Quedan unos sencillos documentos de todo esto; los testimonios de una sono-
ridad que difícilmente puede ser reproducida en toda su originalidad. Unas partitu-
ras, unas reconstrucciones y descripciones de los medios musicales utilizados. Algo 
queda. 



El ciclo musical candelario132

Al futuro:
¿Se precisa diseñar un dispositivo curricular en teatro musical en relación directa 

con los antecedentes que dan cuenta de la existencia del género en Colombia?
¿Cuáles son las constantes y marcos referenciales que permitirían su formulación 

en un sentido propio, original y enmarcado en el proyecto de transmodernidad? 
Ahora que el Estado patrocina generosamente todo tipo de propuesta teatral, 

llámese convencional, conservadora, de avanzada; comercial, existencialista, pos-
modernista, de género; multicultural, postdramática, inclusiva, anti dramática, cos-
tumbrista, y demás; entonces ¿por qué no un teatro musical colombiano? 

¿Pero, a la manera de quién?, me preguntaba a quemarropa un alumno en la 
materia de Seminario de la música para la escena:

—Ojalá un día no lejano, a la manera propia, como lo hicieron Santiago García y 
el Teatro La Candelaria.  

Cae telón



Referencias

Abadía, G. (1970). Compendio general de folklore colombiano. Bogotá: Imprenta 
Nacional.

Adorno, T. (2003). Filosofía de la nueva música. Madrid: Akal. 
Adorno, E. (2005). El cine y la música. España: Fundamentos.
Ahumada, A. (2013). Transmodernidad: dos proyectos disímiles bajo un mismo con-

cepto. Disponible en http://polis.revues.org/8882/
Alier, R. (2002). Historia de la ópera. España: Ma Non Tropo.
Arcila, G. (1982). Para la historia del nuevo teatro en Colombia. En Conjunto 8. Teatro 

latinoamericano Casa de las Américas. La Habana, Cuba: Ed. Casa de las Américas.
Arcila, G. (1990). Indecisiones biográficas de un personaje teatral. Bogotá: Teatro La 

Candelaria. 
Arcila, G. (1992). La imagen teatral en La Candelaria. Bogotá: Teatro La Candelaria. 
Arciniegas, E. (2008). Francisco Zumaqué, compositores colombianos. Duque, E, y 

Cortés, J. (edits.). Disponible en http://facartes.unal.edu.co/compositores/ 
Bentley, E. (1995). La vida del drama. México: Paidós. 
Brecht, B. (1983). El pequeño órganon para el teatro. España: Don Quijote.
Copland, A. (2002). Como escuchar la música. Segunda edición en español. México: 

FCE.
Duque, F. (1994). Teorías y prácticas. Investigación y praxis teatral en Colombia. 

Colombia: IDCT.
Duque, F. (1995). Antología del teatro experimental en Bogotá, tomo I. Colombia: 

IDCT.
Duque, F. (1988-2000). Pensar el teatro: 200 ensayos sobre 200 obras de teatro colom-

biano. (Inédito). 
Duque, F. y Prada, J. (2004). Santiago García: el teatro como coraje. Colombia: 

Mincultura
Dussel, E. (2004) Sistema-Mundo y “Transmodernidad” en Modernidades Coloniales. S. 

Dube, M. et al., (Comps). Ciudad de México: Colegio de México.



El ciclo musical candelario134

Dussel, E. (2005). Transmodernidad e interculturalidad (Interpretación desde la 
Filosofía de la Liberación). Ciudad de México: UAM-Iz.

Dussel, E.; Mendieta, E. y Bohórquez, C. (2009). El Pensamiento Filosófico 
Latinoamericano, del Caribe y “Latino” (1300-2000). México D.F.: Crefal-S XXI 
editores.

Eisler, H. (1990). Escritos teóricos. La Habana: Arte y Literatura.
Florián, P. (2014). El Teatro La Candelaria y el movimiento teatral en Bogotá. Bogotá: 

Alcaldía Mayor.
García, G. (1983). La soledad de América Latina. Cali: Corporación Editorial Universitaria.
García, S. (1983). Teoría y práctica del teatro. 1ª ed. Bogotá: Teatro La Candelaria. 
García, S. (1989). Teoría y práctica del teatro. 2ª ed. Bogotá: Teatro La Candelaria.
García, S. (1994). Teoría y práctica del teatro. 3ª ed. Bogotá: Teatro La Candelaria.
García, S. (2002). Teoría y práctica del teatro II. Bogotá: Teatro La Candelaria.
García, S. (2006). Teoría y práctica del teatro III. Bogotá: Teatro La Candelaria.
González, F. (1985). (comp.). Historia del teatro en Colombia. Bogotá: Colcultura. 
González, J. (s. f.). Los hampones: Medio siglo de una ópera colombiana moderna. 

En Jornada de la Música y la Musicología. Jornadas Interdisciplinarias de 
Investigación, IX, 9-11 octubre 2012. Universidad Católica Argentina. Facultad de 
Artes y Ciencias Musicales; Instituto de Investigación Musicológica “Carlos Vega”, 
Buenos Aires. Disponible en: http://bibliotecadigital.uca.edu.ar/repositorio/
ponencias/hampones-medio-siglo-opera-colombiana.pdf

Grout, P. (2004). Historia de la música occidental I-II. España: Alianza. 
Grossberg, L. (2010). Estudios culturales. Teoría, política y práctica. Valencia: Letra 

Capital.
Hemispheric Institute. (s. f.). Nosotros, los comunes. Disponible en http://hemispheri-

cinstitute.org/hemi/es/component/k2/item/1268-candelaria-nosotros (consultado 
en 2014-01-01).

Ospina, M.; García, M. y Orjuela, D. (2011). La creación de un currículo pertinente en 
Danza. Bogotá: Universidad Distrital Francisco José de Caldas.

Pareyson, L. (1987). Conversaciones de estética. Madrid: La Balsa de la Medusa
Pavis, P. (1998). Diccionario de teatro. Barcelona: Paidós.
Pavis, P. (2000). El análisis de los espectáculos. Barcelona: Paidós.
Posner, G. (2005). Análisis de currículo. 2ª ed. E. U. : McGraw Hill.
Puelles, L. (2008). El cine, la ópera y la ópera en el cine. Disponible en  

http://www.weblaopera.com/cronicas/cronicas44.htm.
Raynor, H. (1986). Una historia social de la música. España: Siglo XXI.
Rivera, S. (2010) Ch´ixinakax utxiwa. Buenos Aires: Tinta Limón.
Rodríguez, A. (2003). Adiestramiento rítmico-corporal y melódico-vocal para actores. 

Bogotá: ASAB.



Andrés Rodríguez Ferreira 135

Rodríguez, A. (2012). Canto con voz. En: Revista ASAB, vol 6, pp. 59-69. 
Rodríguez, M. (2011). Transmodernidad: un nuevo paradigma. Disponible en 	 http://

www.escholarship.org/uc/item/57c8s9gr/
Rodríguez, R. (1989). La sonrisa de Saturno. Hacia una teoría transmoderna. Barcelona: 

Anthropos.
Rodríguez, R. (1997). El modelo Frankenstein. De la diferencia a la cultura post. Madrid: 

Tecnos.
Rodríguez, R. (2004). Transmodernidad. Barcelona: Anthropos.
Romero, S. (2011). Diálogo del rebusque 30 años después. Disponible en  

http://www.vive.in/blogs/bogota/un_articulo.php?id_blog=3630999&id_ 
recurso=450022252

Teatro La Candelaria.  (1986). Cinco obras de creación colectiva: Nosotros los Comunes, 
La Ciudad Dorada, Guadalupe años sin cuenta, Los diez días que estremecieron al 
mundo, Golpe de suerte. Bogotá: Teatro La Candelaria.

Teatro La Candelaria. (1987). Cuatro obras: Diálogo del Rebusque, La Tras-Escena, Corre 
Corre Carigueta, El Viento y la Ceniza. Bogotá: Teatro La Candelaria.

Teatro La Candelaria. (1997). Teatro La Candelaria, 1966-1996. Bogotá: Colcultura.
Teatro La Candelaria.  (2011). Teatro La Candelaria, 45 años. Bogotá: Mincultura.
Tommasini, A. (2011). Opera? Musical? Please Respect the Difference. Disponible en 

http://www.nytimes.com/2011/07/10/theater/musical-or-opera-the-fine-line-that-
divides-them.html?pagewanted=all

Velasco, M. (1989). La proyección teatral en la masacre de las bananeras. Disponible en 
https://journals.ku.edu/index.php/latr/article/view/802/

Viviescas, V. (2012). Pequeña enciclopedia de La Candelaria: entrevista a Santiago 
García. Literatura: teoría, historia, crítica, vol. 14, núm. 2, jul-dic. 2012. Disponible 
en www.revistas.unal.edu.co/index.php/lthc/article/viewFile/37146/39171

Waltershausen, H. (1966). El arte de la dirección orquestal. México: Uteha. 
Watson, R. (1978). Materiales para una historia del teatro en Colombia. Bogotá: 

Instituto Colombiano de Cultura.



El ciclo musical candelario136

Anexos

Anexo A. Partituras musicales Diálogo del Rebusque
NOTA: toda la música de las canciones fue compuesta por Ivonne Caicedo e 

Ignacio “Nachito” Rodríguez.



Andrés Rodríguez Ferreira 137



El ciclo musical candelario138



Andrés Rodríguez Ferreira 139



El ciclo musical candelario140



Andrés Rodríguez Ferreira 141



El ciclo musical candelario142



Andrés Rodríguez Ferreira 143



El ciclo musical candelario144



Andrés Rodríguez Ferreira 145



El ciclo musical candelario146



Andrés Rodríguez Ferreira 147



El ciclo musical candelario148



Andrés Rodríguez Ferreira 149



El ciclo musical candelario150



Andrés Rodríguez Ferreira 151



El ciclo musical candelario152

Anexo B. partituras musicales Guadalupe Años Sin 
Cuenta

ARPA: HERNANDO FORERO
CUATRO: FERNANDO PEÑUELA, IGNACIO RODRÍGUEZ
CAPACHOS: ÁLVARO RODRÍGUEZ
VOZ SOLISTA: FERNANDO PEÑUELA
VOCES: ACTORES TEATRO LA CANDELARIA
CORRIDO DE LOS AÑOS SIN CUENTA
CORRIDO DE LAS RAZONES DIFERENTES
CORRIDO DE LA ESPERANZA QUE NO LLEGA
CORRIDO DEL BOMBARDEO
CORRIDO DE LAS ILUSIONES
CANCIÓN DE LOS RECUERDOS
CORRIDO DEL INTERMEDIO
CORRIDO EL PAPEL AGUANTA TODO
CORRIDO DE LA REUNIÓN LLANERA
CONTRAPUNTEO
CORRIDO FINAL



Andrés Rodríguez Ferreira 153



El ciclo musical candelario154



Andrés Rodríguez Ferreira 155



El ciclo musical candelario156



Andrés Rodríguez Ferreira 157



El ciclo musical candelario158



Andrés Rodríguez Ferreira 159



El ciclo musical candelario160



Andrés Rodríguez Ferreira 161



El ciclo musical candelario162



Andrés Rodríguez Ferreira 163



El ciclo musical candelario164



Andrés Rodríguez Ferreira 165



El ciclo musical candelario166



Andrés Rodríguez Ferreira 167



El ciclo musical candelario168



Andrés Rodríguez Ferreira 169



El ciclo musical candelario170



Andrés Rodríguez Ferreira 171



El ciclo musical candelario172



Andrés Rodríguez Ferreira 173



El ciclo musical candelario174



Andrés Rodríguez Ferreira 175



El ciclo musical candelario176



Andrés Rodríguez Ferreira 177



El ciclo musical candelario178



Fotografías

Andrés Rodríguez Ferreira, Santiago García y Patricia Ariza frente al Teatro La Candelaria 
Fotógrafía: Estefanía Noreña Millán



El ciclo musical candelario180

Andrés Rodríguez Ferreira, Santiago García y Patricia Ariza frente al Teatro La Candelaria 
Fotógrafía: Estefanía Noreña Millán



Andrés Rodríguez Ferreira 181

Andrés Rodríguez Ferreira, Santiago García y Patricia Ariza frente al Teatro La Candelaria 
Fotógrafía: Estefanía Noreña Millán



El ciclo musical candelario182

Andrés Rodríguez Ferreira y Santiago García 
Fotógrafía: Estefanía Noreña Millán



Andrés Rodríguez Ferreira 183

Andrés Rodríguez Ferreira, Patricia Ariza y Santiago García 
Fotógrafía: Estefanía Noreña Millán



El ciclo musical candelario184

Autor

Andrés Rodríguez Ferreira
Director de coros, maestro en música y especialista en voz escénica; compositor, 
investigador, magíster en Estudios Artísticos y docente asociado en la Universidad 
Distrital Francisco José de Caldas Inició estudios musicales con su padre Gabriel M. 
Rodríguez M.D. En 1977 ingresó al Conservatorio Nacional de Música y en 1987 em-
prendió estudios superiores en la carrera de Dirección de Coros. En mayo de  1995 
presentó su recital de grado con la Camerata Graduale en el Auditorio Olav Roots.

Es cofundador y director del Centro Cultural García Márquez-El Original. Entre 
1980 y 1995 actuó en una veintena de montajes y realizó la composición  musical, 
dramaturgia y dirección escénica de varias obras, entre las que se destacan Piano 
Bar, El V Evangelio y QX, La máquina del disparate. Adelantó estudios en la Escuela de 
Arte Dramático (ENAD) y en el Taller Permanente de la Corporación Colombiana de 
Teatro dirigidos por Santiago García. 

Es a utor de los libros Plenilunio, Adiestramiento rítmico-corporal y melódico-vocal, 
y Dramaturgos en la ASAB vols. I y II. En abril de 2003 ganó por concurso la dirección 
del Coro Institucional de la Pontificia Universidad Javeriana, agrupación polifónica 
que dirigió en más de 50 festivales nacionales e internacionales. Es fundador y direc-
tor de la Orquesta La Crema, con la cual estrenó en 2015 el tema Usted no sabe quién 
soy yo de su autoría. En 2010 ganó por concurso la planta docente de Música para la 
Escena de la Facultad de Artes ASAB, de la Universidad Distrital, donde se desem-
peña como profesor desde 1995. Al frente del Semillero La Voz En-Canto del Actor 
ha producido alrededor de 60 obras originales y versiones corales, interpretadas 
por coros de Argentina, Brasil, Estados Unidos, Venezuela y Colombia, y una parte 
significativa de ellas se encuentra en proceso editorial en la Universidad Distrital. 
Actualmente adelanta la investigación y formulación de un currículo en Teatro 
Musical en la Facultad de Artes ASAB.





Este libro se 
terminó de imprimir

en abril de 2016
en la Editorial UD 
Bogotá, Colombia

 




